Allos (Nemasterics). Protaton.

# ARCHIVES DE L'ATHOS

Fondées par GABRIEL MILLET. Publiées par PAUL LEMERLE

VII

# ACTES DU PRÔTATON

EDITION DIPLOMATIQUE

PAR

Denise PAPACHRYSSANTHOU

TEXTE

Ouvrage publié avec le concours du Centre National de la Recherche Scientifique et de la Fondation Jean Ébersolt du Collège de France

PARIS (VIF)
P. LETHIELLEUX
10, RUE CASSETTE, 10

1975

Ce volume VII de la série des « Archives de l'Alhos » est un peu différent de ceux qui l'ont précédé et de ceux qui le suivront. Le dossier du Prôlaton, dont l'essentiel avait été réuni par Gabriel Millet, comporte beaucoup moins d'actes que ceux des monastères qui conservent encore aujourd'hui des archives d'époque byzantine. En revanche, il s'agit presque toujours de pièces de la plus grande importance, intéressant l'ensemble de la communauté athonite. Il a paru convenable de saisir celle occasion de traiter deux questions dont l'étude ne pouvait prendre place ailleurs : les origines de l'Athos monastique, et son organisation à l'époque byzantine. Ce volume est donc divisé en deux parties, dont la première est consacrée à l'histoire des origines et des institutions de l'Athos monastique, la seconde à l'édition des actes du Prôlaton.

Celte tâche disticile a été consiée à Denise Papachryssanthou, parsaitement préparée par la part qu'elle a prise à la présentation des précédents volumes, par sa collaboration à l'édition des Actes de Lavra, par sa connaissance intime des dossiers, édités ou inédits, maintenant rassemblés au Collège de France, dont elle assure la conservation et le classement. Elle s'en est acquillée d'une façon excellente. Non seulement elle donne, de pièces aussi importantes que le lypikon de Tzimiskès ou celui de Monomaque, l'édition à laquelle it faudra désormais se reporter; mais surtout elle a débroussaillé, avec autant de science que d'esprit critique, le champ semé d'erreurs, légendes ou falsistications, des origines athonites. Et elle a conçu sa tâche de façon si large que toute étude à venir sur un document ou sur un monastère de l'Athos aura, peu ou prou, à utiliser le présent ouvrage.

Depuis la publication du précédent volume des « Archives de l'Alhos » (l'édition des Acles d'Esphigménou, par J. Lefort, en 1973), la disparition du R. P. Laurent, dans ce domaine comme dans lous les domaines des études byzantines, a creusé un vide. Gabriel Millet lui avait remis, il y a un demi-siècle, les dossiers photographiques du Pantocrator et de Xénophon. De ce dernier, la préparation était assez avancée pour qu'on puisse envisager de le publier sans trop de relard, et sous la signature de V. Laurent. Pour le dossier du Pantocrator, que nos récentes missions ont d'ailleurs notablement accru, il faudra choisir un nouvel éditeur. Mais l'entreprise des « Archives de l'Alhos » est en bonnes mains, et elle est en bonne voie, pourvu que les difficultés qui pèsent déjà lourdement sur l'édition savante ne deviennent pas insurmontables. Le tome II des Acles de Lavra est mis en composition au moment même où sort le présent ouvrage, et d'autres volumes, dont certains sont déjà presque achevés, pourraient suivre rapidement. M. J. Bompaire, qui après l'édition des Acles de Xèropotamou se prépare à publier ceux de Saint-Paul, et qui est la cheville ouvrière de l'édition des Acles de Valopédi, sera par sa compétence et par son dévouement le plus sûr garant du succès de celle collection.

Paul LEMERLE.

Le présent ouvrage est divisé en deux parties. C'est dans la seconde que l'on trouvera l'édition des actes du Prôtaton : elle suit les principes de la collection. La première partie est consacrée à une étude historique sur le monachisme athonite, travail que nous avons entrepris il y a quelques années à l'instigation, et avec l'aide, de M. P. Lemerle.

Pour mener à bien notre tâche, nous disposions des photographies des actes du Prôtaton prises il y a plus de cinquante ans par G. Millet; de celles prises en 1941 par F. Dölger, que M. H.-G. Beck nous a autorisée à utiliser et dont M. P. Wirth nous a facilité la consultation dans les archives photographiques de l'Académie de Bavière; enfin des photos de dossiers athonites, publiés ou non, que de récentes missions au Mont Athos ont permis de rassembler, et qui sont déposées au Collège de France.

Nous savons gré à tous nos collègues de l'équipe athonite du Centre de recherche d'histoire et civilisation de Byzance de nous avoir ouvert leurs dossiers et de nous avoir fait bénéficier de leur expérience du monde athonite. Nous tenons à exprimer une particulière reconnaissance à M<sup>me</sup> Irène Sorlin, qui nous a aidée à transcrire les notices et les signatures slaves; à M<sup>me</sup> Danica Lecco, qui nous a facilité l'accès à la bibliographie serbe et aux sources slavones; à M. B. Fonkië, qui a bien voulu faire pour nous en U.R.S.S. une recherche sur la correspondance échangée entre les prôtoi de l'Athos et les autorités russes, et qui nous a fourni des agrandissements photographiques de copies conservées dans le fonds synodal de Moscou; à M. N. Oikonomidès, qui a revu la liste des prôtoi et celles des officiers du Prôtaton.

M. N. Svoronos a lu l'ensemble de notre travail, nous a fait de précieuses remarques et nous a évité plus d'une erreur; M. J. Lefort, lui aussi, a lu, à deux reprises, l'ensemble de cet ouvrage et nous a aidée à le présenter dans un français plus clair et plus concis; qu'il nous soit permis de leur exprimer toute notre gratitude.

L'apport de M. P. Lemerle à la préparation des volumes de la collection des « Archives de l'Athos » n'a pas à être souligné, mais nous lui devons davantage : nous ayant confié l'enquête sur les origines du monachisme athonite et la tâche d'éditer les actes du Prôtaton, il nous a guidée, conseillée et encouragée sans se lasser durant des années; sans lui, ce livre n'aurait pas vu le jour. Nous le prions d'accepter le témoignage de notre profonde reconnaissance.

Denise Papachryssanthou.

# OUVRAGES ET REVUES CITÉS EN ABRÉGÉ

- Acles Chilandar et Acles Chilandar slaves: Acles de l'Alhos V, Acles de Chilandar, publiés par L. Petit et B. Korablev, Viz. Vrem., 17, 1910 [1911], Priloženie 1; 19, 1912 [1915], Priloženie 1.
- Actes Chilandar Suppl.: Supplementa ad acta graeca Chilandarii, publiés par V. Mošin et A. Sovre, Ljubljana, 1948.
- Actes Dionysiou: Archives de l'Alhos IV, Actes de Dionysiou, publiés par N. Oikonomidès, Paris, 1968.
- Actes Esphigménou<sup>2</sup>: Archives de l'Athos VI, Actes d'Esphigménou, publiés par J. Lefort, Paris, 1973.
- Actes Kaslamonitou: Actes de Kaslamonitou, publiés par N. Oikonomidès, en manuscrit.
- Acles Kullumus: Archives de l'Alhos II, Acles de Kullumus, publiés par P. Lemerle, Paris, 1945.
- Acles Lavra<sup>1</sup>: Archives de l'Athos I, Acles de Lavra (897-1178), publiés par Germaine Rouillard et P. Collomp, Paris, 1937.
- Actes Lavra<sup>2</sup>: Archives de l'Athos V, Actes de Lavra, Première Partie, publiés par P. Lemerle, A. Guillou et N. Svoronos, Paris, 1970.
- Acles Lavra II-III: Même édition, volumes à paraître (II: 1240-1329; III: 1330-1500).
- Actes Pantocrator: Actes de l'Athos II, Actes du Pantocrator, publiés par L. Petit, Viz. Vrem., 10, 1903, Priloženie 2.
- Actes Philothéou: Actes de l'Athos VI, Actes de Philothée, publiés par W. Regel, E. Kurtz et B. Korablev, Viz. Vrem., 20, 1913, Priloženie 1.
- Acles Prodromou: Les archives de Saint-Jean-Prodrome sur le mont Ménécée, par A. Guillou, Paris, 1955.
- Acles Rossikon: Akly russkago na svjalom Afone monaslyrja sv. Panleleimona, Kiev, 1873.
- Acles Xénophon: Acles de l'Athos I, Acles de Xénophon, publiés par L. Petit, Viz. Vrem., 10, 1903, Priloženie 1.
- Acles Xèropolamou: Archives de l'Alhos III, Acles de Xéropolamou, publiés par J. Bompaire, Paris, 1964.
- Acles Zographou: Acles de l'Athos IV, Acles de Zographou, publiés par W. Regel, E. Kurtz et B. Korablev, Viz. Vrem., 13, 1907, Priloženie 1.
- An. Boll.: Analecia Bollandiana.
- Barlaam, Monè Grègoriou: Βαρλαὰμ Γρηγοριάτου, 'Η ἐν άγίφ ὅρει ᾿Αθφ ἱερὰ μονὴ τοῦ άγίου Γρηγορίου, Thessalonique, 1921.

BINON, Xèropolamou: St. BINON, Les origines légendaires et l'histoire de Xéropolamou et de Saint-Paul, Louvain, 1942.

Byz.: Byzantion.

BZ: Byzantinische Zeilschrift.

Chatziiðannou, Chrysoboulla: 'Ι. Χατζηιωάννου, Χρυσόδουλλα καὶ τυπικὰ περὶ τοῦ 'Αγίου "Ορους, Athènes, 1939.

Collège de France : nous désignons par là le Centre de recherche d'histoire et civilisation de Byzance, qui v est installé.

DARROUZÈS, Épistoliers byzantins: J. DARROUZÈS, Épistoliers byzantins du Xe siècle, Paris, 1960.

Darrouzès, Offikia: J. Darrouzès, Recherches sur les doolkia de l'Église byzantine, Paris, 1970.

Darrouzès, Prôles: J. Darrouzès, Liste des prôtes de l'Athos, Millénaire, I, p. 407-447.

DARROUZÈS, Sigillia: J. DARROUZÈS, Deux sigillia du patriarche Antoine pour le prôte de l'Athos en 1391 et 1392, Έλληνικά, 16, 1958/59, p. 137-148.

DMITRIEVSKIJ, Typika: A. DMITRIEVSKIJ, Opisanie liturgičeskih rukopisej hranjaščihsja v bibliotekah pravoslavnago Vostoka. I: Τυπικά, Kiev, 1895.

Dölger, Archivarbeit: F. Dölger, Archivarbeit auf dem Athos. Über die Arbeitsbedingungen für die Herausgabe byzantinischer Kaiserurkunden, dans Παρασπορά, Ettal, 1961, p. 410-429.

Dölger, Diplomatik: F. Dölger, Byzantinische Diplomatik, Ettal, 1956.

Dölger, Ein Fall: F. Dölger, Ein Fall slavischer Einsiedlung im Hinterland von Thessalonike im 10. Jahrhundert, Sitzungsberichte der Bayer. Akad. der Wissen., Philol.-histor. Klasse, 1952, Heft 1.

DÖLGER, Facsimiles: F. DÖLGER, Facsimiles byzantinischer Kaiserurkunden, Munich, 1931.

Dölgen, Kodikellos: F. Dölgen, Der Kodikellos des Christodulos in Palermo, dans Diplomatik, p. 1-74.

Dölger, Regesten: F. Dölger, Regesten der Kaiserurkunden des Oströmischen Reiches, I-V, Munich, 1924-1965.

Dölger, Schalzkammer: F. Dölger, Aus den Schalzkammern des Heiligen Berges, Munich, 1943.

DÖLGER, Tragos: F. DÖLGER, Die Echtheit des Tragos, dans Diplomatik, p. 215-224.

Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre: F. Dölger et J. Karayannopulos, Byzantinische Urkundenlehre. I: Die Kaiserurkunden, Munich, 1968.

Doukakès, Mėgas Synax.: Κ. Δουκάκη, Μέγας Συναξαριστής πάντων τῶν ἀγίων, 12 vol., Athènes, 1889-1896.

ΕΕΒς: 'Επετηρίς 'Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών.

Ekkl. Al.: Έχκλησιαστική 'Αλήθεια.

EO: Échos d'Orient.

Gédéon, Alhos: Μ. Γεδεών, "Αθως. 'Αναμνήσεις, Εγγραφα, σημειώσεις, Constantinople, 1885. Gédéon, Éphémérides: Μ. Γεδεών, Πατριαρχικαὶ ἐφημερίδες ἐκ τῆς ἡμετέρας ἐκκλησιαστικῆς ἱστορίας. Α': 1500-1660, Athènes, 1926.

Goudas, Valopédi: Μ. Γούδα, Βυζαντινὰ ἔγγραφα τῆς ἐν "Αθφ ἱερᾶς μονῆς τοῦ Βατοπεδίου, ΕΕΒS, 3, 1926, p. 113-134; 4, 1927, p. 211-248.

Gouillard, Synodikon: J. Gouillard, Le Synodikon de l'Orthodoxie. Édition et commentaire, Tr. et Mem., 2, 1967, p. 1-316.

Grèg. Pal.: Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς.

GRUMEL, Regestes: V. GRUMEL, Les regestes des actes du patriarcat de Constantinople, vol. I : Les actes des patriarches, fasc. I-III, Paris, 1932-1947.

Hunger, Kaiser Johannes: H. Hunger, Kaiser Johannes V. Palaiologos und der Heilige Berg, BZ, 45, 1952, p. 357-379.

ΚΑΙLIGAS, Athonias: Σ. Καλλιγᾶ, 'Αθωνιάς, ήτοι σύντομος περιγραφή τοῦ άγίου ὅρους "Αθωνος, Hagion Oros, 1863.

Καιαlogos: Κατάλογος τῶν ἐν τῷ ᾿Αρχείῳ τῆς Ἱερᾶς Κοινότητος ἀποκειμένων Τυπικῶν τοῦ ʿΑγίου "Όρους, Χρυσοβούλλων βλαχικῶν καὶ Κηροβούλλων, Σιγιλλίων, Φερμανίων καὶ διαφόρων ἄλλων ἐπισήμων Ἐγγράφων, συνταχθεὶς ὑπὸ τῆς πενταμελοῦς ἐπιτροπῆς (...), ἐν Καρυαῖς ʿΑγίου "Όρους τῆ 23 Αὐγούστου 1920. — Athènes, 1921.

Kourilas, Athos: article "Αθως dans Θρησκευτική καὶ Χριστιανική Έγκυκλοπαιδεία, Α΄, Athènes, 1936.

Κουπιλε, Calalogue: Ε. Κουρίλα, Τὰ άγιορειτικὰ ἀρχεῖα καὶ ὁ κατάλογος τοῦ Πορφυρίου Οὐσπένσκη, EEBS, 7, 1930, p. 180-222; 8, 1931, p. 66-109.

Κτένλε, Prôlos: Χρ. Κτενᾶ, 'Ο πρῶτος τοῦ ἀγίου ὅρους "Αθω καὶ ἡ « Μεγάλη Μέση » ἡ « Σύναξις », ΕΕΒS, 6, 1929, p. 233-281.

LAKE, Early days: K. LAKE, The early days of monasticism on Mount Alhos, Oxford, 1909.

Lampros, Calalogue: Sp. Lampros, Calalogue of the Greek manuscripts on Mount Athos, I-II, Cambridge, 1895-1900.

Lampros, Palria: Σπ. Λάμπρου, Τὰ Πάτρια τοῦ 'Αγίου "Όρους, Néos Hell., 9, 1912, p. 116-161, 209-225.

LAURENT, Corpus des sceaux: V. LAURENT, Le Corpus des sceaux de l'Empire byzanlin. V, 1-3 : L'Église, Paris, 1963-1972.

LAURENT, Regestes: V. LAURENT, Les regestes des acles du patriarcat de Constantinople, vol. I: Les acles des patriarches, fasc. IV. Paris, 1971.

Lemerle, Esquisse: P. Lemerle, Esquisse pour une histoire agraire de Byzance: les sources et les problèmes, I: Revue historique, 219, 1958, p. 32-74; II: ibid., p. 254-284; III: ibid., 220, 1958, p. 43-94.

LEMERLE, Vie ancienne: P. LEMERLE, La Vie ancienne de saint Athanase l'Athonite composée au début du xiº siècle par Athanase de Lavra, Millénaire, I, p. 59-100.

ΜΑΜΑΙΑΚĖS, Sainte Montagne: Ἰ. Μαμαλάκη, Τὸ "Αγιον "Όρος ("Αθως) διὰ μέσου τῶν αἰώνων, Thessalonique, 1971.

DE MEESTER, De monachico statu: Pl. de MEESTER, De monachico statu juxta disciplinam byzantinam, Cité du Vatican, 1942.

MEYER, Haupturkunden: Ph. MEYER, Die Haupturkunden für die Geschichte der Alhosklöster, Leipzig, 1894.

Millénaire: Le millénaire du Mont Alhos 963-1963. Éludes et Mélanges, Chevetogne, I, 1963; II, 1964. Millet, Inscriptions: G. Millet, J. Pargoire et L. Petit, Recueil des inscriptions chrétiennes de l'Athos, Paris, 1904.

MM: F. Miklosich et J. Müller, Acla et diplomala graeca medii aevi, I-VI, Vienne, 1860-1890. Μομημεπατος, Dikaion: Α. Μομφερράτου, Κληρονομικὸν δίκαιον τῶν κληρικῶν καὶ μοναχῶν ἐν Ἑλλάδι καὶ Τουρκία, Athènes, 1890. Appendice: "Εγγραφα-Τυπικὰ τοῦ "Αθω, p. 233-265.

Μοποτμανν, Historika: Α. Μοποτμανν, Ίστορικὰ ἔγγραφα περί τοῦ "Αθω, Syllogos, 'Αρχαιολ. παράρτημα τοῦ Κ-ΚΒ' τόμου, 1891/92, p. 61-72.

Mošin, Prolat: V. Mošin, Svetogorski protat, Starine. Jugosl. akad. znalnosti i umjelnosti (Zagreb), 43, 1951, p. 83-96.

Néologos: Νεολόγου έβδομαδιαία ἐπιθεώρησις, 2, 1892/93.

Néos Hell.: Νέος 'Ελληνομνήμων.

NICOL, Millenary: D. NICOL, The millenary of Mount Athos 963-1963, dans Byzantium: its ecclesiastical history and relations with the Western world, Londres, 1972, p. 59-74.

Οικονομισκ, Catalogue Dio: Ἱερὰ μονὴ Διονυσίου. Κατάλογος τοῦ ᾿Αρχείου, ὑπὸ Π. Νικολοπούλου-Ν. Οἰκονομίδη, Σύμμεικτα, 1, 1966, p. 257-328 et 3 facs.

Οικονομισές, Calalogue Kas: Ν. Οἰκονομίδη, Ἱερὰ μονὴ Κωνσταμονίτου. Κατάλογος τοῦ ᾿Αρχείου, Σύμμεικτα, 2, 1970, p. 416-437 et 3 facs.

Οικονομιδε, Calalogue Sta: Ν. Οικονομίδη, 'Ιερά μονή Σταυρονικήτα. Κατάλογος τοῦ 'Αρχείου, Σύμμεικτα, 2, 1970, p. 437-459 et 7 facs.

Ostrogorsky, Geschichte<sup>3</sup>: G. Ostrogorsky, Geschichte des byzantinischen Staates, 3<sup>e</sup> éd. Munich, 1963.

Ostrogorsky, Serska oblast: G. Ostrogorskij, Serska oblast posle Dušanove smrti, Belgrade, 1965; repris dans Sabrana dela G. Ostrogorskog, IV: Vizantija i Sloveni, Belgrade, 1970.

PAPACHRYSSANTHOU, Euthyme: Denise Papachryssanthou, La Vie de saint Euthyme le Jeune et la métropole de Thessalonique, REB, 32, 1974, p. 225-245.

Papachryssanthou, Office ancien: Denise Papachryssanthou, L'office ancien de saint Pierre l'Athonite, An. Boll., 88, 1970, p. 27-41.

Papachryssanthou, *Pierre*: Denise Papachryssanthou, La Vie ancienne de saint Pierre l'Athonite. Date, composition et valeur historique, *An. Boll.*, 92, 1974, p. 19-61.

PG: Patrologiae cursus completus, series graeca accurante J. P. Migne.

Pistes, Athos: Δ. Πίστη, Περιγραφική Ιστορία τοῦ άγίου όρους "Αθω, Thessalonique, 1870.

REB: Revue des Études buzantines.

Rhalli-Potli, Synlagma: Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, ὑπὸ Γ. Ῥάλλη καὶ Μ. Ποτλῆ, Athènes, 1852-1859.

SCHWARTZ, Kyrillos von Skylhopolis: E. SCHWARTZ, Kyrillos von Skylhopolis, Texte und Untersuch., 49.2, Leipzig, 1939.

SMYRNAKES, Athos: Γ. Σμυρνάκη, Τὸ ἄγιον ὅρος "Αθω, Athènes, 1902.

Stojanović, Akli: Lj. Stojanović, Svetogorski akti, Spomenik, 3, 1890, p. 1-57.

Stojanović, Zapisi I-III: Li. Stojanović, Stari srpski zapisi i nalpisi, Belgrade, 1902-1905.

Syllogos: 'Ο έν Κωνσταντινουπόλει Έλληνικός Φιλολογικός Σύλλογος.

Syn.E.CP: H. Delehaye, Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae. Propylaeum ad Acta Sanctorum novembris, Bruxelles, 1902.

ΤΗΕΌ CHARIDES, Kalepanikia: Γ. Θεοχαρίδου, Κατεπανίκια τῆς Μακεδονίας, Thessalonique, 1954. ΤΗΕΌ DORE STOUDITE, Lettres, ed. Cozza-Luzi: A. Mai, Nova Palrum Bibliotheca, VIII, Rome, 1871; IDEM, ed. PG: Patrologia graeca, t. 99.

Tr. et Mém.: Travaux et Mémoires.

Typikon d'Alhanase: éd. MEYER, Haupturkunden, p. 102-122.

USPENSKIJ, Islorija: P. USPENSKIJ, Vostok hristianskij. Afon: Islorija Afona, II, Kiev, 1877; III, 1, Kiev, 1877; III, 2, Saint-Pétersbourg, 1892.

OUVRAGES ET REVUES CITÉS EN ABRÉGÉ

- Uspenskij, Pervoe putešestvie: P. Uspenskij, Pervoe putešestvie v Afonskie monastyri i skity, I, 1-2, et II, 1, Kiev, 1877; II, 2, Moscou, 1880.
- Uspenskij, Ukazatel: P. Uspenskij, Ukazatel' aktov hranjaščihsja v obiteljah sv. gory Afonskoj, Žurnal Minist. Narodnago Prosveščenija, 55, 1847.
- Vie d'Anloine le Jeune, I : Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, Συλλογή παλαιστινής καὶ συριακής άγιολογίας, Pravosl. Palest. Sbornik, 57, 1907, p. 186-216; II : F. Halkin, Saint Antoine le Jeune, An. Boll., 62, 1944, p. 187-225.

Vie d'Alhanase A: I. Pomjalovskij, Žilie prepodobnago Afanasija Afonskago, Saint-Pétersbourg, 1895.

Vie d'Athanase B: L. Petit, Vie de saint Athanase l'Athonite, An. Boll., 25, 1906 (t. à p.).

Vie de Blaise: Acta Sanctorum, nov. IV, p. 657-669.

Vie d'Étienne le Jeune: PG, 100, col. 1069-1186.

Vie d'Euthyme: L. Petit, Vie et office de saint Euthyme le Jeune, Biblioth. hag. orient. 5, Paris, 1904.

Vie de Georges l'Hagiorite: P. Peeters, Histoires monastiques géorgiennes, An. Boll., 36-37, 1917-1919, p. 69-159 (traduction latine du texte géorgien).

Vie de Grégoire le Décapolite: F. DVORNIK, La Vie de saint Grégoire le Décapolite, Paris, 1926.

Vie de Jean et d'Euthyme: P. Peeters, loc. cit., p. 8-68.

Vie de Joannice: par le moine Sabas, Acta Sanctorum, nov. II, 1, p. 332-383.

Vie de Michel le Syncelle: Th. I. Šmit, Kahrie-Džami, Priloženie 1, Izvěstija Russk. arheol. inst. v Konstantinopole, 11, 1906, p. 227-259.

Vie de Nicephore de Milel: H. Delehaye, Vita S. Nicephori, episcopi Milesii, An. Boll., 14, 1895, p. 129-166.

Vie de Nicétas Méd.: Acta Sanctorum, apr. I (éd. 1675), Appendice, p. xxII-xxXIII.

Vie du patrice Nicétas: Denise Papachryssanthou, Un confesseur du second iconoclasme. La Vie du patrice Nicétas († 836), Tr. et Mém., 3, 1968, p. 309-351.

Vie de Paul le Jeune: H. Delehaye, Vita S. Pauli Iunioris in Monte Latro, An. Boll., 11, 1892, p. 5-74, 136-182.

Vie de Pierre d'Airoa: V. Laurent, La Vie merveilleuse de saint Pierre d'Airoa († 837), Subs. hag. 29, Bruxelles, 1956.

Vie de sainle Théodora: Arsenij, Žilie i podvigi sv. Theodory Solunskog, Jur'ev, 1899.

Viz. Vrem.: Vizantijskij Vremennik,

Vlachos, Athos: Κ. Βλάχου, ή χερσόνησος τοῦ άγίου ὅρους Αθω, Volo, 1903.

ZÉPOS, Jus: J. et P. ZÉPOS, Jus Graecoromanum, I, Athènes, 1931.

ŽIVOJINOVIĆ, Kelije: Mirjana ŽIVOJINOVIĆ, Svelogorske kelije i pirgovi u srednjem veku, Belgrade, 1972.

PREMIÈRE PARTIE

LE MONACHISME ATHONITE : SES ORIGINES, SON ORGANISATION

### CHAPITRE PREMIER

### L'ATHOS AVANT LES MOINES

### 1. Une presqu'île abandonnée

La longue et étroite bande de terre qui forme la presqu'île jadis appelée Aktè, et Athos depuis le haut Moyen Âge, n'est pas d'accès facile. On y entre par un isthme étroit, situé à l'ouest-nord-ouest. Plus on pénètre à l'intérieur, plus le sol devient accidenté. Bois, ravins et torrents coupent la marche, et les montagnes se succèdent, chacune s'élevant plus haut que la précédente¹. L'accès par mer n'est pas plus aisé, malgré d'innombrables petits golfes. La grande profondeur des caux rend l'accostage difficile, et vents, bourrasques et rafales balaient les côtes. Aussi les naufrages autour de l'Athos furent-ils nombreux de tout temps.

La configuration de la presqu'île a favorisé et en même temps imposé un certain isolement<sup>2</sup>. Ce dernier explique pour une part les particularités qui, dès le début, ont différencié la vie monastique à l'Athos de celle qui se développait dans les autres centres monastiques byzantins.

Un dépeuplement ancien. Dans l'antiquité, cinq ou six petites villes s'élevaient sur le sol de l'Athos<sup>3</sup>. Toutes ont disparu ou ont été abandonnées aux premiers siècles de notre ère. La dernière mention d'habitants de la région date de 203 après J.-G.: un païen nommé Germanos, fils d'Héraklas, fit construire un sarcophage pour recevoir son corps et celui de sa femme<sup>4</sup>. Le déclin général de

<sup>(1)</sup> Sur la géographie de l'Athos, voir un exposé détaillé dans l'article "Αθως de la Μεγάλη Έλληνική Εγχυκλοπαιδεία, t. 2, 1927, p. 328-332, et Συμπλήρωμα, t. 1, 1960, p. 259-260, avec la bibliographie.

<sup>(2)</sup> Sur le fait que la Montagne restait parfois isolée du monde extérieur, cf. Typikon d'Athanase, p. 105, l. 31-p. 106, l. 10, p. 114, l. 4-5, et Vie d'Athanase A, p. 45, l. 15-16.

<sup>(3)</sup> Alexandre Lauridtes (Ίστορικὰ περί τοῦ "Αθω, Néologos, p. 881-883, 904-906) a rassemblé les extraits d'écrivains anciens qui concernent l'Athos jusqu'à Étienne de Byzance; ef. aussi Uspenskij, Islorija, II, p. 159-163, n° 56-66. Le travail de A. Samothrakės, 'Αρχαΐαι θρακικαί πόλεις ἐπὶ τοῦ "Αθω, dans divers n° du journal Φωνὴ τῆς Θράκης, en 1928 et 1929, nous est resté inaccessible.

<sup>(4)</sup> Le sarcophage est conservé à Vatopédi (cf. Smyrnakès, Alhos, p. 14). L'inscription qui y est gravée porte la date έτους αντ μηνός Πανήμου β'. Le 2 du mois Panèmos de 351, d'après l'ère macédonienne, qui commence en 148 avant J.-C., se situe en juin 203. Le premier éditeur, W. M. Leake (Travels in Northern Greece, III, Londres, 1835, p. 140 note 2, et pl. XXV n° 124), aussi bien que A. Boeckh (C.I.G. n° 2007 m, dans les «Addenda et corrigenda » du t. II, p. 994) datent l'inscription de 321, d'après l'ère d'Actium (30 av. J.-C.). M. Dèmitsas ('H. Maxeδονία ἐν λίθοις φθεγγομένοις, Athènes, 1896, n° 781) remarque avec raison que l'absence du mot σεβαστοῦ à côté de ἔτους oblige à dater l'inscription d'après l'ère commune de Macédoine. Il existe à l'Athos quelques autres inscriptions anciennes (cf. Dèmitsas, ibid., n° 775-780), mais elles ne sont pas datées.

la Chalcidique, qui commença dès l'époque hellénistique et se poursuivit à l'époque romaine, entraîna sans doute la décadence progressive des bourgs athonites, lesquels, du fait de leur situation géographique vulnérable, furent particulièrement atteints. Le bouleversement que subit la Macédoine à partir du 111° siècle, raids et pillages barbares?, invasions des Slaves, suffit, pensons-nous, à faire disparaître, probablement au ve siècle, les derniers vestiges de vie urbaine qui subsistaient encore à l'intérieur de la Montagnes.

Le fait qu'au vi° siècle, Hermolaos, dans son abrégé d'Étienne de Byzance, donne le nom de quatre villes athonites°, ne peut être considéré comme une preuve de leur survivance, car on recopiait souvent ce genre de listes sans les adapter à la réalité<sup>10</sup>. On a aussi inféré la survivance de quelques bourgs anciens, à l'époque justinienne, de la mention que fait Procope de Charadros, parmi les villes de Macédoine fortifiées par Justinien Ierii, en identifiant<sup>12</sup> ce Charadros avec la ville athonite de Charadrous mentionnée par le pseudo-Skylax<sup>13</sup>. L'identification nous paraît hasardeuse: Charadrous<sup>14</sup> est citée une seule fois au vi° siècle avant J.-C.; ni Hérodote ni Thucydide ne la connaissent; aucun des géographes plus récents (Strabon, Pline, Ptolémée) ne la mentionne non plus, ce qui suggère que cette ville avait disparu longtemps avant notre ère. Quant à l'explication de la dépopulation de la Montagne par le transfert de ses habitants au Péloponnèse ou ailleurs, transfert effectué par Constantin le Grand, ou par Constantin Pogonatos, ou encore par Alexis Ier Commène, elle n'est qu'une légende monastique assez récente<sup>15</sup>.

Le seul fait certain est que les habitants avaient abandonné la Montagne longtemps avant l'arrivée des moines; les premières sources athonites ne disent rien d'anciennes habitations que les nouveaux venus auraient pu réutiliser, ni d'anciennes églises ruinées que les moines n'auraient pas

(5) Le premier désastre survint en 348 avant J.-C., quand Philippe rasa Olynthe et d'autres villes de Chalcidique, et dispersa leur population. Depuis lors, les villes de cette région perdirent toute importance (L. BÜRGINER, dans Real-Encyclopadie, III, 1899, col. 2074).

(6) (if. Fanula Parazoglu, Makedonski gradovi u Rimsko doba, Skopje, 1957, p. 303-308, 357.

(7) Lu Macédoine fut, avec la Pannonie et la Thrace, la province qui souffrit le plus des raids et des installations des Golhs; ef. par ex. E. Stein, Histoire du Bas-Empire, I, Paris, 1959, p. 191, 193, 194, 228, 229, 362; II, Paris, 1949, p. 12-14, 18, 309.

(8) Ces villes n'avaient d'ailleurs jamais atteint un grand développement, on a estimé leur population totale, à l'époque de leur prospérité (ve-ive siècle av. J.-C.) à mille habitants (cf. J. Belocu, Die Bevölkerung der griechischrömischen Weil, Leipzig, 1886, p. 204).

(9) Ed. A. Meineke, Berlin, 1849 (réimpr. Gratz, 1958), p. 36 : "Αθως, p. 63 : 'Ακρόθωοι, p. 232 : Δτον, p. 490 :

(10) Sur la date de composition, les sources et la valeur historique de l'ouvrage, on consultera l'article de E. Honigmann, dans Real-Encyklopädie, 2. Reihe, VI, 1929, col. 2369-2399.

(11) PROCOPE, De aedificiis, Bonn, p. 280, 1. 28.

(12) Gf. L. BURGHNER, dans Real-Encyklopadie, III, 1899, col. 2114-2115.

(13) SCYLAGIS CARYANDENSIS, Periplus, ed. C. Müllerus, in Geographi graeci minores, I, Paris, 1855, p. 53 et apparal.

(14) Nom de ville très répandu, cf. par ex. Real Encykl., vol. cité, col. 2113-2116 (Charadra, -drai, -driai, -drios, -dres, -drus).

(15) Constantin le Grand, d'après un récit de Kastamonitou (voir note 28), passage inséré dans Uspenskij, Istorija, II, p. 136: 'Ο μέγας Κωνσταντίνος εἰς τὸν καιρὸν τῆς βασιλείας του ἐξώρισεν ἀπ' ἐδῶ τοὺς Τζακωνίτας εἰς τὴν Πελοπόνυησον ὡς λέγουσιν οἱ ἱστορικοί (ἱ); Alexis I°r, d'après deux chrysobulles faux (W. Regel, Χρυσόδουλλα καὶ γράμματα τῆς ... μονῆς τοῦ Βατοπεδίου, Saint-Pétersbourg, 1898, n° I, p. 4, et Goudas, Vatopédi, n° 13, p. 232), variante qui a peut-être sa source dans la Diègèsis mérikè (éd. Meyer, Haupturkunden, p. 163-184), laquelle fait état de l'expulsion des bergers valaques de l'Athos, durant le règne d'Alexis I°r. Le transfert par Constantin Pogonatos a été proposé par Porphyre Uspenskij (ef. Uspenskij, Istorija, II, p. 43, 126-127) pour les besoins de son récit.

manqué de remettre en état, si les unes ou les autres avaient existé. D'ailleurs, vers le milieu du ixe siècle, lorsqu'on veut soigner un ascète malade, c'est hors de l'Athos, « près des villages », qu'on l'établit, là où il est possible de se procurer une nourriture convenable iet au milieu du xe siècle l'Athos se trouvait, nous dit-on, « loin de toute promiscuité avec les hommes »<sup>17</sup>.

L'installation des Slaves en Chalcidique. En arrivant dans les plaines de Macédoine<sup>18</sup>, les Slaves trouvaient donc un pays en partie dépeuplé; une fraction de la population fut massacrée par les envahisseurs, une autre s'enfuit et se réfugia dans les villes fortissées. Toutefois, une partie des habitants a dû rester sur place : c'est ainsi que peut s'expliquer la grécisation et la christianisation progressives des Slaves<sup>10</sup>.

Telle est, à notre avis, la situation qui prévalut alors en Macédoine du Sud, y compris dans la région de Thessalonique<sup>20</sup> et en Chalcidique<sup>21</sup>. On ne peut pas dire qu'aucune source n'a jamais mentionné de présence slave au sud des lacs de la Chalcidique<sup>22</sup>: les toponymes slaves de la région disent assez le contraire<sup>23</sup>, et les documents de la fin du IXº et du Xº siècle font à plusieurs reprises allusion à des invasions slaves et bulgares dans le sud de la Chalcidique; ils mentionnent également des paysans de la région dont le nom est incontestablement d'origine slave<sup>24</sup>. Môme s'il est vrai que certaines des invasions et installations en Chalcidique ne remontent pas plus haut que les IXº-Xº siècles, ces indications suffisent à montrer que les Slaves et les Bulgares qui descendaient vers Thessalonique et la Grèce se répandaient aussi dans cette région<sup>25</sup>.

(16) Vie d'Euthyme, p. 32-33.

(17) Vie d'Athanase A, p. 15 : ἐπιμιξίας ἀνθρώπων πόρρω.

(18) La dornière mise au point sur ce sujet est duc à I. Neston, La ponétration des Slaves dans la péninsule balkanique et la Grèce continentale, Revue des études sud-est européennes, 1, 1963, p. 41-67.

balkanique et la Grèce continentale, Revue des études sud-est européennes, 1, 1963, p. 41-67.

(19) Sur la regrécisation de la Macédoine et le rôle joué par la population grecque dans la réhellénisation du pays, cf. P. Lemerle, Invasions et migrations dans les Balkans, Revue historique, 211, 1954, p. 303-304; F. Dyornik,

Les Slaves, Byzance et Rome au IX° siècle, Paris, 1926, p. 98; IDEM, Byzantium, Rome, the Franks and the christianization of the Southern Slave, Cyrillo-Methodiana, Cologne, 1964, p. 102-103.

(20) Voir une liste de tribus slaves de cette région dans les Miracles de S. Démètrios. En attendant l'édition commentée que prépare P. Lemerle, on se reportera à A. Tougard, De l'hisloire profane dans les Acies grees des Bollandistes, Paris, 1874; P. Lemerle, La composition et la chronologie des deux premiers livres des Miracula S. Demetrii, BZ, 46, 1953, p. 349-361; Id., Invasions et migrations; F. Baristé, Cuda Dimilrija Solunskog kao istoriski izvori. Belgrade, 1953.

(21) Dès le ma siècle, les envahisseurs poussaient jusqu'au sud de la Chalcidique: ainsi en 269, Kassandra a été assiègée par les Gollis, cf. Zosimos, Bonn, p. 39; M. Bernien, L'Empire romain de l'avènement des Sévères au concile de Nicée (Histoire générale fondée par G. Glotz: Histoire romaine, t. IV), Paris, 1937, p. 228; en 540, Kassandra a été détruite par les Huns, qui saccagèrent aussi la région, cf. Procope, De Bello Persico, Bonn, I, p. 167; E. Stein, Histoire du Bas-Empire, II, Paris, 1949, p. 309.

(22) These soutenue par S. Kyriakides, Θεσσαλονίκια Μελετήματα, Thessalonique, 1939, p. 12.

(23) Cf. M. Vasmer, Die Slaven in Griechenland, Abhandl. d. preuss. Ak. d. Wiss., Philos.-hisi. Kl., nº 12, Berlin, 1941, p. 202-214.

(24) Par ex. Actes Laura<sup>2</sup>, n° 1 (an. 897): famille Tzagastès à Kalamaria (dont un membre, le moine Jean Tzagastès, est aussi mentionné dans la Vie d'Euthyme, p. 47); Acte n° 4 (an. 942), l. 2: Νεπριδαδ(ου); Actes Xèropotamou, n° 1 (an. 956), l. 9-13; acte d'Iviron, connu en résumé, cf. Dölgen, Ein Fall, p. 7, l. 10-13 (an. 959/60); Actes Laura<sup>4</sup>, n° 6 (an. 974), l. 15-20; deux actes inédits d'Iviron de 982 (Photos au Gollège de France): une des suscriptions, slave en caractères glagolitiques, a attiré l'attention de tous les savants slavisants, cf. en dernier lieu G. Soulis, dans Byz., 23, 1953, p. 69-71, et Έλληνικά, 12, 1952, p. 402-403.

(25) Les documents reflètent la constante inquiétude des habitants de la région et le bouleversement causé par les nombreuses incursions et installations slaves et bulgares, cf. par ex. Acles Laura, n°s 2 et 3 (an. 941); Acte n°7, l. 132-133; acte d'Iviron, édité dans Grég. Pal., 1, 1917, p. 787-788 (an. 975 : G. Ostrogonsky, Quelques problèmes d'histoire de la paysannerie byzantine, Bruxelles, 1956, p. 12-14); Acles Laura, n°8 (an. 989); acte d'Iviron (an. 996, inédit, l. 19 : διὰ τὸ ἐξαλειφθῆναι τὰ χωρία ἡμῶν ἀπὸ τῶν Βουλγάρων κατεφύγομεν εἰς τὴν γῆν τῆς μονῆς τοῦ Πολυγύρου ... διὰ τὴν ὀχυρότητα τοῦ τόπου); Vie de Jean et d'Euthyme, § 59, p. 51, l. 23-31.

L'ATHOS AVANT LES MOINES

S'il est arrivé aux Slaves de Chalcidique de pénétrer à l'Athos pour y faire paître leurs troupeaux, ils n'y ont pas établi d'installations permanentes. Les « documents anciens », qui ont permis à certains savants de soutenir l'opinion contraire26, ne sont en réalité que l'extrait d'un récit découvert par Porphyre Uspenskij dans un manuscrit athonite, et publié par lui<sup>27</sup>. On a longtemps hésité sur la date possible de ce récit, dit « Traité historique de Kastamonitou »28. On sait maintenant qu'il est dû à la plume d'un moine de Kastamonitou, Grégoire, qui écrivait en 1698 : il fait partie du genre d'écrits dits Palria29. Selon ce traité, « les Rèchinoi, appelés communément Vlachorèchinoi et Sagoudatéoiso, se seraient installés avec leurs familles à l'Athos durant les luttes iconoclastes. et ils auraient été christianisés par les moines athonites »21. Que l'auteur du Traité, Grégoire (ou sa source), ait confondu les Rynchines avec les Valaques installés au Mont Athos au XII<sup>e</sup> siècle<sup>32</sup> ou qu'il ait trouvé ailleurs l'identification Rynchines = Vlachorynchines 33, le point qui nous intéresse est tout autre : aucune peuplade, roumaine ni slave, ne s'installa durablement au Mont Athos à l'époque de l'iconoclasme (viiiº et ixº siècle), comme l'affirme le « Traité historique de Kastamonitou ». Des bergers de l'arrière-pays, slaves ou grecs, utilisaient probablement les pâturages du Mont Athos; c'est une coutume qu'ils ont gardée pendant des siècles, les documents athonites en parlent, et nous y reviendrons plus loin. Selon ces documents, ce va-et-vient de bergers gênait les moines<sup>34</sup>; imagine-t-on que des villages et des bourgs n'auraient pas créé des problèmes plus graves ? Or aucun document ne parle d'un tel état de choses. Au contraire, une source hagiographique consirme l'absence d'habitants laïques à l'intérieur de l'Athos, qu'ils fussent grecs, slaves ou valaques 85.

### 2. Hypothèses sans fondement sur l'origine du monachisme athonite

Les premières mentions de moines au Mont Athos ne remontent pas plus haut que le 1xº siècle, mais l'argument e silentio ne peut à lui seul être considéré comme suffisant pour prouver l'absence de moines en un lieu donné, car la vie dans les centres monastiques restait ordinairement hors des

(26) L. Niederle, Manuel de l'Antiquité slave, I, Paris, 1923, p. 106 : « Ces deux tribus (Sagoudates et Rynchines), d'après les documents anciens, occupaient même une partie de la Chalcidique et en particulier la montagne de l'Athos » ; F. Dyornik, Les Slaves, Byzance et Rome, p. 14.

(27) Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 311: édition; p. 21-22: commentaire. Depuis, cet extrait a connu plusieurs éditions et commentaires; voir une liste des savants qui s'en sont occupés dressée par M. Lasgaris, Les Vlachorynchines, Rev. hist. du sud-est européen, 20, 1943, p. 185; à ajouter Vie de Grégoire le Décapolite, p. 31, avec d'autres références, et S. ΚΥΡΙΑΚΙΘΕS, Θεσσαλονίκια Μελετήματα, p. 39-40, note 17.

(28) Ίστορικὸς λόγος του Κασταμονίτου. Sur l'auteur et les manuscrits de cette légende, cf. prochainement Actes Kasiamonitou, Appendice II; cf. aussi Lascaris, Ibid., p. 186-187.

(29) Plusieurs moines athonites ont essayé de composer une histoire de l'Athos. Les plus anciens manuscrits qui contiennent de tels récits ne remontent pas plus haut que le xve-xvre siècle, mais quelques noyaux peuvent être beaucoup plus anciens.

(30) οί (...) 'Ρηχίνοι καὶ ἀπλούοτερον Βλαχορηχίνοι καὶ Σαγουδάτεοι.

(31) Voir l'édition citée dans la note 27,

(32) C'est une hypothèse soutenue par A. Decei et par P. Mutafciev : cf. Lascanis, ibid., p. 185.

(33) M. Lascaris laisse à l'auteur du récit le bénéfice du doute : « On ne saurait affirmer avec certitude que son auteur soit tombé victime d'une méprise ; il n'est pas absolument exclu qu'il ait pu trouver les Rynchines dans une source autre que les Miracles de S. Démétrius, et c'est, peut-être, cette source même qui considérait ce peuple comme des Vlachorynchines » (ibid., p. 189).

(34) Voir ci-dessous, p. 53.

(35) Vie d'Euthyme, p. 33.

préoccupations des chroniqueurs et des historiographes 36, et les documents d'archives disparaissent facilement quand ils ont perdu leur utilité. Il ne reste que l'hagiographie pour nous renseigner sur la vie de ces foyers religieux. Or, des moines peuvent vivre longtemps sur une montagne avant qu'un biographe ou qu'un hymnographe ne s'avise de célébrer l'un d'entre eux, nous apportant ainsi quelques lumières sur la vie d'un centre pour le temps d'une ou deux générations seulement. En outre, nous devons compter avec la perte d'un certain nombre d'écrits hagiographiques, qui auraient peut-être comblé les lacunes 37. En théorie donc, mais en théorie seulement, il est possible qu'une vie monastique se soit développée et maintenue au Mont Athos depuis la christianisation de la Chalcidique jusqu'au 1x6 siècle, sans qu'aucune source ait retenu la chose.

L'Athos centre chrétien depuis le IVe siècle? La tradition athonite attribue à Constantin le Grand la fondation des premiers couvents de l'Athos. Ceux-ci auraient été détruits par Julien, reconstruits par le pieux empereur Théodose, et rasés une seconde fois par les empereurs iconoclastes. Ce schéma n'appelle pas de réfutation; Constantin n'a pas fondé de monastères à Constantinople<sup>38</sup>, encore moins le fit-il au Mont Athos : il épargna ainsi à Julien l'œuvre de destructeur qu'on lui prête. Théodose ne s'occupa pas plus de l'Athos que Constantin, et la seconde destruction est aussi légendaire que la première, mais elle était nécessaire pour justifier le silence des sources sur les monastères athonites jusqu'à la fin du 1x° siècle.

Le seul savant contemporain qui ait voulu concilier ces traditions avec l'histoire so fut Porphyre Uspenskij 40, qui parle sans preuves de l'évangélisation de l'Athos par l'évêque Clément, venu de Jérusalem, du fonctionnement à l'Athos de couvents particuliers pour le clergé au 1v°-v° siècle 41, de la migration des Péloponnésiens à l'Athos et du transfert de ceux-ci de nouveau dans le Péloponnèse, et de destructions en série 42. Aucune de ces affirmations ne peut être retenue.

L'Alhos refuge de moines palestiniens chassés par les Arabes? On a aussi soutenu que les moines de Palestine, fuyant les persécutions des Arabes<sup>43</sup>, se seraient réfugiés dans l'Empire byzantin

(36) L'Olympe, à cause de son importance et de sa proximité de la capitale, est le centre le plus souvent cité par les historiens byzantins, sans pour autant que l'on puisse dire qu'ils nous permettent de suivre son évolution. On ne trouve pas un seul mot concernant les Météores chez les historiens du xive siècle, date à laquelle les rochers de la Thessalie commençaient à devenir un grand centre monastique.

(37) Mais très peu de choses écrites par des Athonites ou pour les Athonites risquent d'avoir été perdues. Si nous possédons si peu de Vies de saints athonites, la raison en est que les Hagiorites ne se sont pas apparemment sentis attirés par ce genre littéraire. D'ailleurs, après l'épanouissement extraordinaire du genre, durant l'iconoclasme et aussitôt après, les xe et xie siècles furent extrêmement pauvres en Vies de saints, et ceci dans tout l'Empire.

(38) Cf. G. Dagron, Les moines et la Ville. Le monachisme à Constantinople jusqu'au concile de Chalcédoine, Tr. et Mém., 4, 1970, p. 229-230.

(39) C. Phréarites (Πανδώρα, 15, 1864/85, p. 194-195) accepte que l'Athos a été peuplé de moines à partir du ive siècle, mais n'essaie pas d'expliquer le silence des sources, qu'il constate lui-même.

(40) Porphyre Uspenskij a consacré à l'Athos monastique trois volumes de son *Islorija* : les tomes II ; III, 1 ; III, 2. Son œuvre a été démarquée par G. Smyrnakès qui puise presque exclusivement la partie historique de son livre (Athos) dans Uspenskij.

(41) En Orient ce genre de couvents n'est attesté qu'en Syrie, cf. A. Vöönus, History of ascelicism in the Syrian Orient, II, Louvain, 1960, p. 331-342.

(42) USPENSKIJ, Istorija, II.

(43) Les sources greeques mentionnent des persécutions sporadiques, plus ou moins violentes, dirigées contre la population chrétienne de Palestine, et surtout contre les moines; par ex.: 757/8, pressions économiques contre les moines, les ermites et les églises (cf. Théophane, éd. C. de Boor, Leipzig, 1883-1885, p. 430); 797, massacre des moines sabaltes (cf. BHG 1200, pour la date voir REB, 14, 1936, p. 207-208; O. F. A. Meinardus, Historical notes on the Lavra of Mar Saba, Eastern Churches Review, 2, 1969, p. 395); 809, dévastation des églises et des couvents de

L'ATHOS AVANT LES MOINES

et se seraient installés, de leur propre gré ou avec l'aide des empereurs, à l'Athos<sup>44</sup>. Rien dans les sources n'autorise cette hypothèse. Que des moines isolés originaires de Palestine aient pu parvenir au Mont Athos n'aurait rien d'étonnant, mais nous n'en possédons aucun indice, et l'idée qu'une immigration massive de moines, traversant l'Asie Mineure pour arriver à l'Athos, n'ait pas laissé de traces dans les sources, d'habitude très sensibles aux événements concernant l'Asie, paraît indéfendable.

Certaines sources hagiographiques signalent un mouvement semblable: des moines du Sinaï et de Raïthou se seraient réfugiés au Latros pour échapper au massacre<sup>4b</sup>. C'est bien possible, étant donné que le Latros était une des premières montagnes après la frontière. Théophane rapporte, pour l'année 812, que des couvents de Palestine furent abandonnés en raison de l'hostilité des Arabes. Mais les moines qui réussirent à s'enfuir se réfugièrent à Chypre; certains passèrent ensuite à Constantinople, où l'empereur Michel Ier Rangabé les installa dans un couvent<sup>46</sup>. Il ne faut pas en déduire que l'abandon des couvents palestiniens fut complet et définitif<sup>47</sup>, ni chercher les origines du monachisme au Mont Athos dans une installation massive de moines émigrés de Palestine. Il n'y a d'ailleurs pas la moindre indication dans les écrits athonites du x<sup>6</sup>-xi<sup>6</sup> siècle, qui puisse nous inciter à croire qu'il ait jamais existé une tradition<sup>48</sup> athonite ancienne se rapportant à un tel événement. Ce thème n'apparaît que beaucoup plus tard, dans les divers Palria<sup>49</sup>.

L'iconoclasme à l'origine de l'Athos monastique? L'idée que l'iconoclasme, en rejetant hors des grandes villes une masse de moines qui auraient trouvé refuge sur la Montagne et s'y scraient installés, fut la cause principale de la fortune de l'Athos a retenu plusieurs savants<sup>50</sup>. Pour juger du bien-fondé

Saint-Sabas, de Saint-Charitôn et d'autres (cf. Théophane, p. 484); 812, nouveaux massacres qui provoquèrent l'exode des moines (cf. *ibid.*, p. 499); 966 ou 969, massacres et assassinat du patriarche (sur l'événement cf. en dernier lieu Lemente, *Vie ancienne*, p. 93, note 96). Cf. aussi D. Constantelos, The Moslem conquests of the Near East as revealed in the Greek sources of the 7th and the 8th centuries, *Byz.*, 42, 1972, p. 325-357.

(44) Cette hypothèse a séduit de nombreux Athonites et historiens de l'Athos; par ex. Jacques de Néa-Skètè (cf. cod. Athos, Pantél. 282, f. 65, passage cité par E. Kourilas, dans Θεολογία, 23, 1952, p. 16); M. Gédéon, dans Ekhi. Al., 24, 1904, p. 185: les moines de la laure de Xèropotamou de Palestine avaient peut-être immigré à l'Athos et fondé le couvent de Xèropotamou; Smyrnakès, Athos, p. 416 (mais il n'accepte des installations de moines de Palestine à l'Athos qu'en 1099 et 1517); F. W. Hasluck, Christianily and Islam under the Sultans, Oxford, 1929, II, p. 381; E. Kounilas, dans Έκκλησιαστικός Φάρος, 49, 1950, p. 123, où il résume sa thèse bien connue (cf. 'Ιστορία τοῦ 'Ασκητισμοῦ, Α΄, Thessalonique, 1929, p. 29-38, et Athos, col. 499, 500, 502) de l'existence à l'Athos d'abondants éléments palestiniens, qui prouveraient une installation massive de moines de l'alestine sur la Montagne (mais tous les exemples cités sont postérieurs au xvi° siècle); N. Zoudianos, Les institutions de l'Athos, Strasbourg, 1928, p. 10; G. Kournoutos, Τὸ "Αγιον "Όρος, Ιστορία καὶ θρῦλοι, Νέα 'Εστία, 74, 1963, fasc. 875: 'Αφιέρωμα στὸ "Αγιον "Όρος, p. 6. L'idée a fait un tel chemin qu'on est allé jusqu'à dire que « many Arabic speaking monks from Syria and Palestine took refuge in that mountain » (L. Louizidès, Κουτλουμούσιον-Κουτλουμούσι, Βyzantintch-Neugriechische Jahrbücher, 17, 1944, p. 59).

(45) Vie de Paul le Jeune, p. 33; Vie de Nicéphore de Milel, p. 145-146; l'hypotypôsis de Christodoulos de Patmos, éd. dans MM, VI, p. 60.

(46) THEOPHANE, de Boor, p. 499.

(47) Cf. aussi S. Vallené et S. Petrades, Saint Jean le Paléolaurile, Biblioth. hagiogr. orient. 7, Paris, 1905, p. 23-24.

(48) Telle par ex. la tradition qu'on trouve au Latros concernant les moines du Sinal,

(49) Par ex. le récit Περί τοῦ Ζωγράφου (Lampros, Pairia, p. 130), contenu dans des manuscrits du xvi° s., et les Υπομνήματα παλαιά, compilation du début du xix° s., attribuée indûment à Théodoret de Lavra (éd. par Gédéon, Alhos, p. 308).

(50) C. Phrearites, dans Πανδώρα, 15, 1864/65, p. 195; Gedeon, Athos, p. 76; A. A. Vasiliev, Histoire de l'Empire byzantin, I, Paris, 1932, p. 445; V. Laurent, dans EO, 33, 1934, p. 9 note 1; N. Zoudianos, op. cit., p. 10; Kourilas, Athos, col. 499; G. Rezac, Le diverse forme di unione fra i monasteri orientali, dans II monachesimo

de cette hypothèse, nous avons dû examiner la politique monastique des empereurs durant le premier et le second iconoclasme, dans tout l'Empire, et plus particulièrement dans la région de Thessalonique, en raison de son voisinage avec l'Athos; nous donnons brièvement nos conclusions.

On ne peut parler de persécution<sup>51</sup> qu'après 754, lorsque Constantin V, fort Le premier de la décision d'un synode qui se voulait œcuménique<sup>52</sup>, chercha à briser iconoclasme l'influence des moines, restés généralement attachés au culte des images, sur le peuple de Constantinople<sup>58</sup>. C'est ainsi qu'il interdit tout commerce avec eux, qu'il incite les soldats et la population à les huer et à les conspuer dans la rue<sup>54</sup>, tandis qu'il dispense éloges et titres aux moines défroqués<sup>55</sup>, et organise des rassemblements dans l'Hippodrome pour ridiculiser les moines<sup>56</sup>. Une des façons de ruiner les couvents fut de s'en prendre à leurs revenus : tandis que les dons, les ventes d'images, les fêtes et les expositions d'icônes et de reliques disparurent, les biens fonciers furent confisqués ou aliénés<sup>87</sup>. Dans ces conditions, un grand nombre de moines, surtout parmi les plus jeunes, quittèrent l'habit pour embrasser une carrière civile ou militaire58. Parmi les autres, même ceux qui avaient accepté le décret conciliaire (horos)69 vivaient cachés ou enfermés dans leurs monastères<sup>60</sup>. Étant donné que tous les couvents de la ville possédaient des dépendances dans les environs, il est probable que les moines se retirèrent peu à peu hors de la capitale<sup>61</sup>. Mais s'il est vrai que Constantin permit à ses soldats de tenir garnison dans les couvents, alors plus ou

orientale, Orient. Ghrist. Anal. 153, Rome, 1958, p. 126; P. Gunestou, Το "Αγιον "Ορος εν τῷ παρελθόντι καὶ τῷ παρόντι, dans 'Αθωνική Πολιτεία, Thessalonique, 1963, p. 30; H. M. Biedermann, 1000 Jahre athonisches Mönchtum, Ostkirchlische Studien, 12, 1963, p. 201; Nigol, Millenary, p. 61; et autres. Quelques-uns de ces savants associent les deux causes: persécution arabe et persécution iconoclaste.

(51) Léon III a sans doute puni sévérement un certain nombre de personnes, parmi lesquelles quelques moines qui défendaient ouvertement la cause des images (Syn. E. CP, col. 127, 40-130, 44, et 174; cf. aussi Germain, De hacresibus et synodis, PG, 98, col. 80 s), mais il ne poursuivit pas une politique hostile aux monastères et ne paraît pas avoir persécuté les moines en raison de leur condition monastique.

(52) Le texte de cette décision nous a été transmis intégralement par les Actes du VIII concile de Nicée, Actio VI (Mansi, XIII, col. 205-364); cf. aussi G. Ostrogonsky, Studien zur Geschichte des byzantinischen Bilderstreites, Breslau, 1929, p. 7-45, et H. Hennephof, Textus byzantinos ad iconomachiam pertinentes, Leiden, 1969, p. 58 sq.

(53) Les chroniqueurs parlent souvent des couvents de la capitale qui furent persécutés, mais leurs renseignements restent vagues et ne concordent pas toujours entre eux, ni avec les autres sources. D'après Théophane (de Boor, p. 443) Kallistratou, Diou, Maximinou et d'autres furent complètement détruits par Constantin V. Mais le patriarche Nicéphore (PG, 100, col. 493 p) dit que Kallistratou fut vendu à des particuliers, et Diou, d'après le biographe d'Étienne le Jeune (Vie, col. 1180 c, 1181 p-c), était ouvert au moment de la mise à mort d'Étienne (nov. 767), et il le resta longtemps après, sous la direction d'un higoumène crypto-iconodoule. Les higoumènes de Kallisratou, de Diou et de Maximinou assistent au septième concile (cf. Mansi, XIII, col. 152).

(54) Vie d'Étienne le Jeune, col. 1112 A-B, 1116 G.

(55) Ibid., col. 1137 c, 1148 в-с; F. Halkin, Euphémie de Chalcédoine, Subs. hag. 41, Bruxelles, 1965, р. 96. (56) Тиборнаме, de Boor, р. 437-438; Nicéphone, Breviarium, éd. C. de Boor, Leipzig, 1880, р. 74; Idem, Antirrhelicus III, PG, 100, col. 524 а; Керпèмов, Bonn, II, р. 14. Cet épisode, d'août 766, montre que l'on trouvait encore de nombreux moines à Constantinople. Après les avoir ridiculisés, il semble qu'on les ait laissé partir librement.

(57) Ct. Vie de Michel le Syncelle, p. 251, 254; Concile de 787, canon 13; Mansi, XIII, col. 431. (58) Nicéphore, Breviarium, p. 71-72, et Antirrh. III, col. 524; Vie de Nicélas Méd., § 29 g.

(59) Tel doit être le cas des couvents constantinopolitains mentionnes dans la Vie d'Étienne le Jeune, col. 1177 n. 1180 c. 1181 n-c (an. 767), col. 1132 c (an. 764), et du monastère de Chrysopolis, ibid., col. 1140 n.

(60) Cf. Zonaras, Bonn, III, p. 274, 17. — Constantin V aurait-il interdit par édit le port de l'habit monastique ? Tel nous paraît être le sens d'un passage, peu clair, de Georges le Moine (éd. C. de Boor, Leipzig, 1904, II, p. 764; Dölger, Regesien, n° 337): καὶ τὸ ἰερὸν σχῆμα ἀπορρίψαντας τὸ τῶν λαϊκῶν ὁ παράνομος ἐνομοθέτησε μεταμφιέννουθαι.

(61) Vie de Théodore Stoudite, PG, 99, col. 145 B; ZONARAS, loc. cil., 1. 15-18.

moins vides<sup>62</sup>, nous ne croyons pas pour autant qu'il les ait vendus ou fermés par édit<sup>63</sup>. Le fait que les moines aient pu, dans bien des cas, rentrer dans leurs couvents à Constantinople durant le court règne de Léon IV<sup>64</sup> prouve que les bâtiments étaient toujours à leur disposition et que les moines n'étaient pas partis très loin ni ne s'étaient fixés ailleurs.

Bien que nos renseignements sur les monastères et les groupes monastiques de province soient sporadiques, nous pouvons affirmer que les couvents du thème des Thracésiens ont subsisté sans difficulté apparente jusqu'en 770-772, lorsque le stratège Lachanodrakôn organisa une sorte de « pogrom » contre les moines de son thème<sup>65</sup>; on sait aussi que les moines du couvent de Pélékètè s'adonnaient au culte des images librement, jusqu'au jour où, paraît-il, le même stratège y fit irruption, ordonnant d'incendier les bâtiments, de torturer les moines, et fit conduire à la mort trente-huit d'entre eux<sup>66</sup>. Mais il est clair que dans l'ensemble les établissements de l'Olympe et de Mantinéon, centres proches de la capitale, sont sortis de la crise indemnes<sup>67</sup>. On peut penser qu'il en fut de même ailleurs dans l'Empire<sup>68</sup>.

Pour conclure, disons que les moines de la capitale et ceux des régions de l'Asie touchées par la persécution n'ont sûrement pas pris la route de l'Athos. Il existait, beaucoup plus près, quantité de montagnes escarpées et désertiques, où ils auraient pu se dissimuler<sup>69</sup>, si telle avait été leur intention, ce qui n'était pas toujours le cas<sup>70</sup>.

- (62) C'est le sens, pensons-nous, qu'il convient de donner à l'affirmation des sources que Constantin transforma les couvents en « casernes et écuries » et aussi en « οἴκους κοινούς »: Τπέορηλης, de Boor, p. 443; Georges le Moine, loc. cli; Νισέρησης, Anlirch III, col. 493 p. Dölgen (Regesten, nº 337) pense qu'il s'agit d'une extension du mitaton, sur les propriétés ecclésiastiques; mais le verbe ἐνομοθέτησε employé par Georges le Moine (voir note 60) ne concerne que le port de l'habit monastique; pour la transformation des couvents, Georges le Moine utilise, comme Nicéphore, le verbe πεποίηκεν.
  - (63) Aucun acte impérial de tel contenu n'est enregistré dans Dölger, Regesten.
  - (64) Cf. Georges le Moine, de Boor, II, p. 766; Théophane, de Boor, p. 449.
  - (65) Cf. Théophane, p. 445-446.
- (66) Si toutefois ces deux récits ne se rapportent pas, en réalité, au même épisode. En effet, le sort des moines de Pélékèté est rapporté par la Vie d'Élienne le Jeune (col. 1164-1165), celui des moines thracésiens par Théophane (voir note 65); dans les deux cas, le méfait a pour auteur le stratège des Thracésiens, Lachanodrakôn, et les moines périssent à Éphèse. Or, Pélékèté se trouve en Bithynie, hors du ressort de Lachanodrakôn; fait plus troublant : la Vie de Macaire de Pélékèté, confesseur du second iconoclasme, ne fait aucune allusion ni à des martyrs, ni à une destruction du couvent durant le premier iconoclasme. Il est certain que le biographe d'Étienne a bloqué dans ce passage tout ce qu'il savait sur la persécution de moines sous Constantin V. Comme il parle ici par la bouche de Théostèriktos (seul confesseur de Pélékètè sous Constantin V à être connu par une autre source : Syn. E. CP, col. 470.4; 496, 46), on peut se demander s'il n'a pas cru que les moines torturés à Éphèse (appartenaient-ils au couvent de Saint-Jean-le-Théologien d'Éphèse?) yenaient du couvent de Saint-Jean-le-Théologien de Pélékèté.
- (67) Pour l'Olympe, cf. l'Enkômion de S. Platon, écrit par son neveu Théodore Stoudite (éd. PG, 99, col. 803-850); dès 759 environ, Platon vit à l'Olympe, moine d'abord, higoumène ensuite, du couvent des Symboles. S'il y avait eu persécution à l'Olympe, Platon l'aurait su, et Théodore en aurait parlé. Or, Théodore recourt à la providence de Dieu pour justifier la tronquillité des moines de l'Olympe (ibid., col. 820 g-c; cf. aussi col. 240 g). Quant à Mantinéon, la Vie de Pierre d'Atroa (p. 77-78) nous apprend que Paul, le père spirituel de Pierre, a vécu dans son enfance au couvent de Mantinéon, et qu'il fut ensuite longtemps serviteur de trois ascètes dépendant de ce couvent. Une partie des années qu'il passa à Mantinéon tombent sous le règne de Constantin V (cf. ibid., p. 26-27). D'autre part, sainte Anthousa, abbesse des moniales de Mantinéon, et son neveu, qui y dirigeait la communauté des hommes, ont été flagellés à cause de leur dévotion aux images, mais on les laissa libres de poursuivre leur vie monastique parmi les « neuf cents moines » du centre (Syn. E. CP, col. 848-852).
- (68) Il semble que l'application des lois anti-iconodoules ait été laissée aux stratèges et aux évêques; tout donc dépendait de leur attitude plus ou moins intransigeante (cf. Ти́вориане, de Boor, p. 442; Syn. E. CP, col. 850; Vie d'Étienne le Jeune, col. 1156 p. 1164 p. 1140 p. 1141 p; Mansi, XII, col. 1115, 1118).
- (69) Pendant le premier iconoclasme la résistance ne s'organisa jamais sous la forme d'une fuite vers les établissements de montagne, comme durant le second.
  - (70) Il faut en effet se rappeler que pour les militants des images il n'était pas suffisant d'être crypto-iconodoule,

Le second iconoclasme

Du point de vue qui nous occupe ici, la grande différence entre le premier et le second iconoclasme fut que, pendant le second, les higoumènes de la Ville, suivant l'exemple du clergé séculier<sup>71</sup>, qui trouva plus profitable de se

soumettre aux volontés de l'empereur Léon V<sup>78</sup>, firent leur soumission ou s'engagèrent à se tenir à l'écart de la querelle<sup>78</sup>. Les higoumènes des monastères proches de la capitale, convoqués à Constantinople, communièrent, eux aussi, avec le patriarche iconoclaste<sup>74</sup>. Malgré cela, l'empereur ne parvint pas à éviter un conflit ouvert : quelques higoumènes, ayant à leur tête Théodore Stoudite<sup>76</sup>, condamnèrent publiquement la politique de Léon V, obligeant l'empereur à les emprisonner ou à les exiler pour les remplacer par d'autres, plus conciliants<sup>76</sup>. Les higoumènes de la banlieue, malgré leur soumission, suivirent, une fois rentrés chez eux, une politique iconophile plus ou moins ouverte; certains mêmes revinrent sur leurs concessions<sup>77</sup>. Les moines intransigeants, qui, abandonnant leurs couvents dirigés par des higoumènes ralliés à la politique officielle, quittèrent Constantinople et les couvents de l'Asie Mineure, s'organisèrent pour résister à la pression impériale : le cadre rigide de la communauté cénobitique fut brisé et les effectifs monastiques furent divisés en groupes de deux à dix personnes<sup>78</sup>, qui, évitant les monastères faciles à atteindre, menèrent une vie errante<sup>70</sup>, s'abritant tantôt dans des monastères de la montagne ou dans des dépendances éloignées<sup>80</sup>, tantôt dans des

ni même de se dérober à la signature de l'horos; pour empêcher l'hérésie de s'enraciner, on devait la combattre ouvertement. Cette attitude coûta la vie à Étienne et à d'autres moines, jugés coupables du crime de lèse-majesté; cf. par ex. Vie d'Étienne le Jeune, col. 1160 A-B, 1165 C-D; Acta Sanctorum, oct. VIII, p. 137-139; cf. aussi Théophane, de Boor, p. 442-443; Georges le Moine, Bonn, p. 757, l. 15.

(71) A l'exception de quelques évêques (cf. GRUMEL, Regestes, nº 391; J. B. Burr, A history of the Eastern Roman Empire ..., A.D. 802-867, Londres, 1912, p. 75 note).

(72) Cf. Τμέοdore Stoudite, Leitres, éd. Cozza-Luzi, nº 41, p. 34, nº 90 et 91, p. 79, nº 165, p. 144; éd. PG, col. 1157 c, 1161 p; Νισέρμοπε, Orailo de exilio, éd. Th. Joannou, Μνημεΐα άγιολογικά, Venise, 1884, p. 119-120.

(73) Theodore Stoudite, Lettres, ed. PG, col. 1120 n, 1364 n, 1477 n, 1480 A.

(74) Vie de Nicélas Méd., §§ 40, 41; Théodore Stoudire, Lettres, éd. Cozza-Luzi, nº 145, p. 127-128; éd. PG, col. 1209 c, 1241 B-c, 1448 c.

(75) A Constantinople, Théodore Stoudite: cf. Vie, PG, 99, col. 288 B; Dölgen, Regesten, no 396; Jean Psichaitès: cf. Le Muséon, 3, 1902, p. 114-118; Hilarion de Dalmatou: cf. Acta Sanctorum, Jun. I, p. 759; Nicétas le patrice: cf. Vie du patrice Nicétas, p. 327 § 4; Antoine et Constantin, higoumènes de deux couvents inconnus: cf. Théodore Stoudite, Lettres, éd. Gozza-Luzi, no 127, p. 113, et no 263, p. 213; une abbesse: cf. ibid., no 71, p. 58. Couvents des environs, Macaire de Pélékètè: cf. Vie, éd. dans An. Bolt., 16, 1897, p. 153 sq.; Étienne de Triglie: cf. Syn. E. CP, col. 561; Jean de Kathara (ibid., col. 631, l. 41 sq.); Théodhane le Confésseur: cf. Vie par Méthode, éd. B. Latyšev, dans Mémoires de l'Acad. des Sc. de Russie, sér. VIII, 13, 4, 1918, p. 1-40. Cf. aussi Théodore Stoudite, Lettres, éd. Cozza-Luzi, no 188, p. 159-160, éd. PG, col. 1200-1201.

(76) Cf. Théodore Stoudite, Lettres, éd. PG, col. 1168 A, 1204 B, 1229 A-B; IDEM, Petite Catéchèse, éd. E. Auvray, Paris, 1891, p. 347; cf. aussi C. Van de Vorst, dans An. Boll., 32, 1913, p. 272-273.

(77) Nicétas de Médikion rentra à Constantinople pour faire publiquement amende honorable (cf. Vie, § 42); l'higoumène de Phôteinoudion se vit imposer une pénitence par Théodore Stoudite (cf. Lettres, éd. PG, col. 1409 c-D); l'higoumène de Phloubouté partit de son couvent « en pleurant » (cf. ibid., éd. Gozza-Luzi, nº 123, p. 110); Théodore Stoudite obligea l'higoumène repenti, Basile, à quitter sa charge (PG, col. 1348 : lettre tronquée, sa suite dans Cozza-Luzi, nº 286, p. 237); Pierre d'Atroa donna l'absolution à l'higoumène de Charéès (cf. Vie de Pierre d'Atroa, § 28, et les remarques de V. Laurent, ibid., p. 130, note 3).

(78) Vie de Théodore Stoudite, PG, 99, col. 288 B; Vie de Pierre d'Airoa, § 13, 1, 10, § 63, 1, 23-24; Vie de Jenn Psichaïtès, Le Muséon, 3, 1902, p. 114 § 7.

(79) Un grand nombre de lettres de Théodore Stoudite mentionnent les groupes errants de Stoudites. La Vie de Pierre d'Airoa permet de se faire une image assez claire de la vie que menaient ces moines gyrovagues (cf. aussi ibid., p. 35-36). Le biographe du patrice Nicétas retrace l'itinéraire de son héros (Vie. p. 319).

(80) Vie de S. Eustratios, éd. A. Papadopoulos-Kérameus, 'Ανάλεκτα Ίεροσολυμτικής Σταχυολογίας, IV, Saint-Pétersbourg, 1897, p. 374-375; ΤΗΕΟDORE STOUDITE, Lettres, éd. PG, col. 1256 a; éd. Cozza-Luzi, nº 25, p. 22, nº 98, p. 86. Le patrice Nicétas se retira dans son proasteton (Vie, p. 325 § 2, 1. 6-7) et les moines de Chôra dans leur agros Kastóréon (Vie de Michel le Syncelle, p. 254).

retraites mises à leur disposition par des laïes sympathisants<sup>81</sup>; ils quittaient un refuge pour un autre, chaque fois que l'on signalait un danger, qu'un détachement militaire apparaissait dans les environs, ou que l'évêque iconoclaste du lieu les en chassait<sup>82</sup>. Ce système se révéla efficace : il permit aux moines de rester fidèles à leurs convictions et de garder le contact avec la population, sans avoir à déplorer de pertes considérables, ni à trop souffrir matériellement<sup>83</sup>.

Dès que la persécution reprit sous Théophile<sup>84</sup>, en 832/33<sup>85</sup>, les iconodoules en revinrent à leur système de fuite en circuit fermé : les moines de l'Asie Mineure se déplaçaient sans cesse, mais sans sortir de la région<sup>86</sup>, et ceux de Constantinople qui avaient pris la fuite se réfugièrent eux aussi le plus souvent en Asie Mineure<sup>87</sup>. Ce choix était dicté par des raisons de commodité<sup>88</sup>, mais cela ne signifie pas que la région soit restée à l'abri de la persécution; nous possédons des témoignages sûrs prouvant que Léon et Théophile ont essayé de briser la résistance des iconodoules en Asie Mineure<sup>89</sup>. Cependant ces poursuites, qui furent intermittentes et de gravité variable selon les endroits, n'ont pu d'aucune façon vider les centres monastiques de l'Asie au profit de l'Athos. Si certains couvents ont été abandonnés, d'autres prospérèrent et de nouveaux petits couvents-refuges se constituèrent, un peu partout sur les hauteurs, pour abriter les moines de passage<sup>90</sup>.

(81) THÉODORE STOUDITE, Lettres, éd. Cozza-Luzi, nºs 17, 31, 68, 72, 77, 119, 129, 133, 149, 181, 182, 236, 274, etc.; Vie du pairice Nicélas, p. 329-331 § 5; Vie de Nicolas Stoudite, PG, 105, col. 901.

(82) Vie du pairice Nicélas, p. 329 § 4, p. 337 § 13 ; Vie d'Antoine le Jeune, I, p. 206 ; Vie de Jean Psichailès,

ed. cilée, p. 114; Vie de Pierre d'Alroa, § 26 et § 63, 1. 13-15, 31-33; Vie de Grégoire le Décapolile, p. 58.

(83) Les moines vivaient des provisions de leurs couvents (cf. Vie de Pierre d'Airoa, §§ 49, 50, 55); des libéralités des fidèles (cf. les lettres de Théodore Stoudite citées dans la note 81); ou encore de leur propre travail : un Stoudite exerce la médecine, ce qui provoque le mécontentement de Théodore Stoudite (cf. Lettres, éd. Cozza-Luzi, n° 250, p. 205), les groupes d'Hilariôn et de Nil vivent de la pêche (cf. ibid., n° 134 et 135, p. 118-120).

(84) Sous le règne de Michel II, les moines errants eurent la possibilité de regagner leurs couvents, à l'exception des higoumènes exilés et, peut-être, des moines stoudites (cf. Vie de Pierre d'Airoa, § 43, 1. 1-3, § 47, 1. 2-5, § 49, 1. 2-5).

(85) Cf. Vie de Pierre d'Airoa, p. 187, l. 8 et n. 3. — L'empereur avait déjà en décembre 831 mis sous surveillance certains évêques (comme Joseph de Thessalonique et Euthyme de Sardes) qui critiquaient trop violemment sa politique religieuse.

(86) Cf. Vie de Joannice; Vie de Pierre d'Airoa; Vie de S. Eustratios (éd. citée dans la note 80).

(87) Ge fut le cas du patrice Nicétas et de ses moines (Vie, p. 319, 329 sq.), et des Stoudites, à une exception près; en effet, de toutes les lettres de Théodore Stoudite adressées à ses moines dispersés, une seule est adressée à un groupe installé, dans des conditions assez satisfaisantes semble-t-il, en Hellade (cf. Lettres, éd. PG, col. 1349, 1352: tronquée, la fin dans Cozza-Luzi, nº 289, p. 239); Théodore se montre peu favorable à cette installation lointaine. Un ou plusieurs moines stoudites sont arrivés jusqu'à Thessalonique; nous en parlons plus loin. Une autre lettre (éd. Cozza-Luzi, nº 266) est adressée à deux frères stoudites qui eurent le bonheur de s'installer dans un endroit que la persécution n'avait pas atteint, mais que nous ne pouvons pas situer.

(88) Presque tous les couvents constantinopolitains avaient des domaines dans la banlieue asiatique et des attaches avec les couvents et la population d'Asie Mineure.

(89) Une persécution dans la région de l'Olympe est mentionnée par Théodore Stoudite (cf. Lettres, éd. PG, col. 1300 c-d); une autre en Lydie dans la Vie de Pierre d'Airoa (§ 75, l. 4-5). P. J. ALEXANDER (The patriarche Nicephorus of Constantinople. Ecclesiastical policy and image worship in Byzantium, Oxford, 1958, p. 142) a donc raison d'affirmer que la politique iconoclaste n'était pas confinée à Constantinople. Mais il est difficile de délimiter les régions où sévissait une persécution intense. En réalité, comme pour le premier iconoclasme, l'application plus ou moins stricte de la politique religieuse officielle dépendait beaucoup du zèle des autorités locales : évêques (cf. Vie du patrice Nicétas, p. 337 § 13) ou fonctionnaires (cf. Vie de Pierre d'Airoa, § 14, l. 25 sq., § 26, l. 6 sq.).

(90) Cf. les remarques de V. Laurent, Vie de Pierre d'Atroa, p. 35, 39; cf. aussi Vie de Joannice, p. 351-352-88 19 et 20; construction de trois monastères en pleine persécution.

Cette région a connu à cet égard beaucoup moins de difficultés que l'Asie

L'iconoclasme
et la région
de Thessalonique

et 842) figurent dans le Synodikon de Thessalonique<sup>91</sup>; parmi eux on trouve
Léon, archevêque de 840 à 843, malgré ses liens avec les ennemis des images<sup>92</sup>

et malgré sa déposition<sup>93</sup>; les deux autres n'ont pas pu être plus compromis que lui. Il s'agit sans
doute d'évêques dociles à la volonté de l'empereur et ralliés au dogme officiel, mais qui n'ont pas
manifesté de fanatisme et qui fermaient volontiers les yeux sur les sentiments iconophiles de leurs
ouailles<sup>94</sup>; en effet, la grande majorité de la population était, en Occident, favorable aux images.

Analogue, nous semble-t-il, fut le comportement des hauts fonctionnaires en charge à Thessalonique<sup>95</sup>. Ils étaient liés pour la plupart à la doctrine officielle, par obligation ou par conviction, mais ils ne donnaient pas la chasse aux iconodoules, à moins que le zèle de ceux-ci ne dépassât certaines bornes et ne les conduisît à outrager l'État. Dans ces conditions, les heurts entre les deux partis furent beaucoup moins graves qu'en Orient. Nous ne connaissons d'ailleurs qu'une personne qui ait subi une peine sévère : il s'agit d'un étranger, et par surcroît d'un stoudite <sup>96</sup>, c'est-à-dire d'un de ces moines qui étaient considérés comme les instigateurs d'une opposition intransigeante; en outre, les biographes de Grégoire le Décapolite et de Joseph l'Hymnographe, saints qui vécurent à Thessalonique pendant une dizaine d'années, entre 831 et 841, ne connaissent aucun exploit se rapportant à la lutte pour les images à Thessalonique<sup>97</sup>, et le biographe de Théodora, sainte de Thessalonique, qui prit l'habit en pleine période de persécution, a peu de chose à dire sur ce sujet <sup>98</sup> : le père de Théodora, ascète farouche, se retira hors de la ville pour éviter

(91) L. Petit, Les évêques de Thessalonique, EO, 4, 1900/01, p. 216-217; IDEM, Le synodicon de Thessalonique, EO, 18, 1916-1919, p. 240-241; Goullard, Synodikon, p. 114, l. 5-6.

(93) Cf. Grumel, Regestes, no 423.

(94) Un seul iconoclaste invétéré vivant aux alentours de Thessalonique nous est connu (cf. Vie de Théodora, p. 33-34); son nom, Amalèkitès, montre son origine asintique.

(95) Les petits fonctionnaires, militaires ou civils, restèrent partout liès aux milieux iconophiles, comme on le voit dans la Vie de Pierre d'Airoa. A Thessalonique, autour des années 820 à 840, le drongaire Léon, père de Constantin et Méthode, les apôtres des Slaves, était «orthodoxe» (cf. F. Grivec et F. Tomšič, Constantinus et Methodius Thessalonicenses, Fontes, Radovi starosl. inst. 4, Zagreb, 1960, § II, 1, p. 96 et 170.

(96) Cf. Theodore Stoudite, Lettres, ed. Gozza-Luzi, no 116. Théodore écrit au moine stoudite Théodordes qui, arrêté à Thessalonique, regut cent coups de fouet et fut jeté en prison. Il s'étonne que son disciple se soit trouvé dans cette ville (ibid., p. 103 : ίδε ποῦ περιῆλθες τόπον ἐκ τόπου μετερχόμενος (...); p. 104 : καὶ ὁ μὲν διοδευμὸς οἱ θαυμαστὸς, θαυμαστὸν δὲ ἄγαν ὅτι ἐνήθλησας ἐν Θεσσαλονίκη (...) τὶ τὸ κρίμα τοῦ Θεοῦ τὸ οῦτως σε περιαχθῆναι ἐν τοῖς αὐτόθι; Un jeu de mots de Théodore nous apprend que ce moine stoudite fut le seul à remporter la victoire à Thessalonique (ibid. : καὶ γε Θεσσαλονίκη ἐπὶ σοὶ φερώνυμος, θεῖσά σοι ἄλλφ παρὰ τοὺς ὅντας αὐτόχθονας τὴν νίκην).

(97) Après une apologie des images, l'auteur de la Vie de Grégoire le Décapolile, p. 69-70, nous assure que Grégoire « chassa de l'église ceux qui adhéraient à l'hérèsie (ibid., p. 69 : τοὺς τῆ αἰρέσει προσκειμένους), qu'il sauva plusieurs personnes et plusieurs villes de cette souillure et, qu'étant prêt à s'opposer aux tyrans, il se montra martyr sans meurtrissures et fut couronné du diadème immarcescible ». Passage sans contenu concret, dù à la plume d'un panégyriste qui se sent obligé d'attribuer une part de la victoire contre l'hérèsie à son héros. On ne saurait voir dans ce texte la preuve d'une influence quelconque de Grégoire dans la vie religieuse de Thessalonique, pas plus que dans celle d'une autre ville.

(98) Tout le passage qui concerne Antoine, évêque de Dyrrachium, n'intéresse pas notre sujet, car, blen qu'originaire de Thessalonique, Antoine fut arrêté et flagellé à Constantinople.

<sup>(92)</sup> Voir en dernier lieu V. Laurent, Une homélie inédite de l'archevêque de Thessalonique Léon, Studi e Testi 232, 1964, p. 282-287; R. Browning, Byzantine scholarship, Past and Present, nº 28, juil. 1964, p. 7-8. Sur la carrière de Léon en général, cf. P. Lemerle, Le premier humanisme byzantin, Paris, 1971, Index s.v.

L'ATHOS AVANT LES MOINES

le commerce avec les « hérétiques », mais il partit de son plein gré, non pas sous la contrainte 99: ensin, l'abbesse du couvent de Théodora, Anne, eut quelques ennuis causés par un familier de l'empereur<sup>100</sup>, sans doute au sujet d'une vénération trop ouverte des icônes, mais l'épisode n'eut pas de suites101. On doit conclure que les couvents de Thessalonique fonctionnèrent normalement entre 815 et 843102. Les higoumènes ne semblent pas avoir subi les pressions exercées sur leurs confrères de Constantinople et de sa banlieue. Leur compromission avec les « hérétiques » ou, le cas échéant, leur remplacement, aurait laissé des traces dans les sources hagiographiques. Or, malgré un passage assez obscur de la Vie de sainte Théodora<sup>103</sup>, les monastères vécurent, semble-t-il, sans grande perturbation, et les higoumènes «orthodoxes» continuèrent à diriger leur troupeau « orthodoxe »104. Bien sûr, ils étaient obligés de se conformer à l'interdiction du culte des images, du moins publiquement, mais des mesures de rigueur ne semblent pas avoir été prises contre les moines connus pour leurs sentiments iconodoules. Nous les voyons, à travers les Vies de saints, mener une vie paisible et entreprendre, de temps à autre, selon leur habitude, des voyages à Rome<sup>105</sup>, à Constantinople<sup>108</sup>, à l'Olympe<sup>107</sup>, ou ailleurs<sup>108</sup>. A notre avis, les moines de Thessalonique et des autres villes de la Macédoine occidentale ne se sont jamais trouvés devant la nécessité de quitter leurs villes pour se réfugier dans les montagnes.

Pour les raisons énumérées plus haut, sans exclure la possibilité que des moines isolés aient trouvé, pendant la période des troubles iconoclastes, le chemin de la Montagne, pour s'y installer ou pour y passer un certain temps dans la solitude, nous ne croyons pas que l'iconoclasme ait eu y un rapport avec le développement du monachisme à l'Athos.

(99) Cf. Vie de Théodora, p. 4: 'Ο μέν τῆς όσιας πατὴρ τῆς ἡσυχίας ἀντεχόμενος καὶ τὸ τῶν εἰκονοκαυστῶν θεοστυγὲς συνέδριον μυσαττόμενος (...) ἐπὶ τὰς (...) ἐρημίας ἀπέδραμε, τὴν μετὰ τῶν ἀτιθάσων θηρῶν οἴκησιν τῆς πρὸς τοὺς κακοδόξους κοινωνίας ἡμερωτέραν ἡγησάμενος.

(100) Ibid., p. 12: ήτις διά την είς Θεόν τιμήν και καθαρωτάτην των σεπτων είκόνων προσκύνησιν τον τῆς όμολογίας καλόν ἀγωνα ἡγωνισται, δορυφόρου τινός τοῦ τυραννοῦντος οὐ μικρῶς αὐτην ἀνιάσαντος.

(101) A comparer avec un épisode analogue, sous Constantin V, relaté dans la Translation des reliques de S. Euphémie (cf. F. Halkin, Euphémie de Chalcédoine, Subs. hag. 41, Bruxelles, 1965, p. 99-100); un fonctionnaire impérial de passage à Lesbos, indigné de la vénération rendue aux reliques de la sainte, s'emporta contre les habitants et profana les reliques, mais sons donner suite à l'affaire.

(102) Couvent de Saint-Étienne (Vie de Théodora, p. 12); couvent non nommé (Vie de Grégoire le Décapolite, p. 55 § 11); le couvent où fut tonsuré Joseph l'Hymnographe (Vie écrite par le moine Théophane, éd. A. Papadopoulos-Kérameus, Monumenta graeca et latina ad historiam Photti patriarchae pertinentia, Saint-Pétersbourg, II, 1901, p. 3; seton son second biographe, Jean, ce monastère était Latomou, cf. PG, 105, col. 945 B); etc.

(103) D'après ce passage, Théodora confia, vers 835, sa petite-fille, âgée de 6 ans, au petit couvent de Saint-Luc (sur cet établissement, voir P. N. Papagéorgiou, Zur Vita der Hl. Theodora von Thessalonike, BZ, 10, 1901, p. 146-147: O. Tafrall, Topographie de Thessalonique au XIVe siècle, Paris, p. 188-189) dirigé par Catherine, sœur d'Antoine le confesseur «ἐκεῖσε γὰρ ικει (Catherine) μετά τινων ὀρθοδόξων ἀσκουσών, τάχα καὶ αὐτὸ (sc. τὸ τέμενος) ὑπὸ τῶν εἰκονοκαυστῶν καταφρονηθὲν διὰ σμικρότητα (p. 5 § 9). Devons-nous en induire qu'au contraire les grands couvents de Thessalonique furent détruits, brûlés ou fermés par les iconoclastes? Nous excluons cette hypothèse pour les règnes de Léon V et de Théophile, car il n'y eut pas sous ces empereurs de politique antimonastique. Il faut, selon nous, comprendre que Catherine s'était retirée dans un établissement modeste pour échapper au commerce avec les « hérétiques » et pour pouvoir s'adonner au culte des images plus librement qu'elle n'aurait pu le faire dans un des grands couvents de la ville.

(104) Voir note 102; Théodora elle-même entre au koinobion de Saint-Etienne vers 837 (Vie de Théodora, p. 12 § 20).

(105) Cf. Vie de Grégoire le Décapolite, p. 58, l. 10-15; Vie de Joseph l'Hymnographe, éd, cil., p. 6.

(106) Cf. Vie de Grégoire le Décapolite, p. 62 § 18, p. 63 § 20, p. 71 § 29; Vie de Joseph l'Hymnographe, éd. II., p. 5.

(107) Cf. Vie de Grégoire le Décapolile, p. 63 § 20.

(108) Ibid., p. 55-56 §§ 11 et 12.

# 3. LA QUESTION DE LA PROVENANCE GÉOGRAPHIQUE DES MOINES DE L'ATHOS

Le problème du développement d'un centre monastique est étroitement lié à celui de l'origine de ceux qui s'y installent. Les Vies de saints — seules sources qui puissent nous fournir une réponse — nous apprennent qu'en général les moines venaient du voisinage<sup>100</sup>. L'aspirant à la tonsure s'adressait à un moine ou à un ermite de la région, entrait dans un couvent des alentours, ou enfin se rendait sur la montagne qui était le centre monastique le plus proche<sup>110</sup>. La seule raison qui pouvait pousser un jeune homme à choisir un endroit éloigné de la maison paternelle était d'éviter d'être retrouvé par un père furieux, qui réprouvait la vocation de son fils mineur.

Nous ne nions pas que les moines byzantins voyageaient beaucoup, et plus que l'on a tendance à le croire<sup>111</sup>. Mais on voit par les Vies qu'ils attendaient pour prendre la route d'avoir fait profession; alors seulement, ils effectuaient de longs voyages, aux lieux saints ou vers d'autres centres, visitaient des couvents ou des ermites renommés. Parfois, au terme de leur voyage, ils restaient longtemps, voire définitivement, sur le lieu qu'ils venaient visiter; parfois, renonçant à poursuivre leur pèlerinage, ils se fixaient à l'une des étapes. Néanmoins, les moines qui s'installaient loin de leur pays d'origine représentaient la minorité, comparés à la masse de ceux qui passaient toute leur vie là où ils avaient reçu la tonsure.

Ceci posé, peut-on dire que dans la région voisine du Mont Athos existaient les conditions capables de favoriser le développement d'un centre monastique? Il ne le semble pas : la presqu'île avait été abandonnée par ses habitants; l'arrière-pays — la Chalcidique — avait subi les conséquences des raids et invasions barbares qui, depuis le 111º siècle, avaient dévasté les campagnes et décimé la population; au cours des viº-viiº siècles, des peuplades slaves païennes vinrent s'y installer, nous l'avons vu, causant d'autres destructions. Dans ces conditions, il est peu probable que des moines grecs de Chalcidique ou de la Macédoine du Sud aient pris la route de la Montagne, et, à plus forte raison, qu'un centre monastique se soit développé à haute époque sur l'Athos.

Pour que l'Athos ait reçu avant la fin du viire siècle une population monastique, il eût fallu que celle-ci vint de loin, par mer, ou après un voyage à travers le territoire de peuplades slaves, hostiles et toujours prêtes au pillage. Cependant, nous ne voyons pas ce qui aurait incité les moines byzantins à choisir soudain comme retraite la montagne de l'Athos, que rien à cette époque ne

<sup>(109)</sup> Sur les origines des moines de l'Olympe, voir en particulier F. Dvornik, Les tégendes de Constantin et de Méthode vues de Byzance, Prague, 1933, p. 128 sq.

<sup>(110)</sup> Presque dans toutes les Vies de saints, on trouvera des exemples ; nous n'en citons qu'un : le biographe d'Athanaso l'Athanaso l'Athanate pour montrer l'attrait qu'exergait son héros, dit que venaient à lui non seulement les habitants du voisinage (οὐκ ἐκ γειτόνων χωρῶν καὶ κωμῶν), ce qui était donc la chose habituelle, mais aussi ceux des contrées fort éloignées (Vie d'Athanase A, p. 67, l. 18-27).

<sup>(111)</sup> Toute la législation civile et ecclésiastique qui défendait, en termes sévères, le départ du moine de son couvent, n'a pu freiner ce désir profond des moines byzantins de visiter d'autres centres et couvents et d'en comparer les mœurs et les coutumes. Cependant, nous ne devons pas perdre de vue que l'hagiographie byzantine fait une nette distinction entre ces « pieux voyages » (tels par ex. les voyages de saint Joannice : Vie, p. 340-345; de Pierre d'Atroa : Vie, §§ 8, 13, 14; de Nicolas Stoudite : An. Boll., 41, 1923, p. 307 § 14; et d'autres), et les pérégrinations des moines gyrovagues qui avaient fait du voyage le but de leur vie et que l'on surnommait ἀγοραῖοι, περιπατητικοί, κυκλευταί, γυρευταί (cf. Vie de Paul le Jeune, p. 154; É. Sardologos, La Vie de saint Cyrille le Philéote, Subs. hag. 39, Bruxelles, 1964, p. 113; G. W. H. LAMPE, A Pairisile Greek Lexicon, Oxford, 1961, s. v. γυρευτής).

# ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE ; LE MONACHISME ATHONITE

16

distinguait des autres montagnes de l'Empire. L'Athos, n'étant pas traditionnellement une montagne à vocation religieuse<sup>112</sup>, a eu des origines humbles et semblables à celles des autres centres; il n'a pas surgi soudainement comme «Sainte Montagne»: son développement progressif a obéi aux conditions qui ont fait naître des dizaines d'autres colonies monastiques dans l'Empire byzantin; il n'a été au début qu'un désert choisi comme refuge par les gens pieux du voisinage lorsque, la Chalcidique repeuplée et les Slaves christianisés, la région retrouva, avant la fin du viire siècle, une certaine prospérité. Ce n'est qu'après que ses ermites et ses moines se furent acquis une réputation à travers l'Empire, que des moines des contrées lointaines trouvèrent le chemin de l'Athos. Dès lors, un centre monastique, expression de la vitalité de la communauté chrétienne des alentours, était devenu possible et se créa peu à peu.

(112) F. W. HASLUCK, Alhos and its monasteries, Londres, 1924, p. 10: « There is (...) no evidence for considering Athos one of those places which have been widely regarded with religious awe since the dawn of history. »

### CHAPITRE II

# DU DÉSERT A LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE

### A. LES PREMIERS ATHONITES CONNUS

1. Premières mentions de l'Athos dans les sources non athonites

L'historien Génésios. En mars 843, un an après la mort de l'empereur Théophile (janv. 842), on procéda à Constantinople à la restauration solennelle des icônes<sup>1</sup>. A cette occasion, raconte Génésios, les moines de l'Olympe, de l'Athos, de l'Ida et du Kyminas se rendirent à la Ville pour proclamer l'orthodoxie, puis retournèrent chez eux, après avoir reçu des récompenses de l'impératrice<sup>2</sup>. Qu'aux célébrations de la restauration aient pris part des moines venus des provinces<sup>8</sup>, est un fait rapporté par tous les chroniqueurs de l'époque<sup>4</sup>, ainsi que par les biographes de confesseurs des images<sup>5</sup>; mais, les sources restent sur ce point dans le vague, ou bien ne font état que des moines de l'Olympe : seul Génésios, écrivain du milieu du x<sup>5</sup> siècle, mentionne aussi d'autres centres. Avait-il trouvé ces noms dans une source, ou bien transporte-t-il à l'époque de la restauration sa connaissance personnelle de ces montagnes monastiques ?

L'Olympe était au IX<sup>6</sup> siècle, et le resta pour deux siècles encore et davantage, le centre monastique le plus florissant de l'Empire; son influence dans les affaires ecclésiastiques est manifeste et la présence de ses moines à Constantinople en cette occasion ne fait pas de doute. La première mention du Kyminas se trouve dans la Vie de saint Michel Maléinos : en 912, Michel trouve, en arrivant au Kyminas, un petit koinobion et des ascètes isolés<sup>6</sup>. Bien qu'il s'agisse ici d'une époque postérieure de soixante ans à 843, on peut considérer comme assuré que le Kyminas abritait déjà des moines avant le milieu du IX<sup>6</sup> siècle. Pour ce qui est de l'Ida, si l'on en croit l'auteur des Acta

<sup>(1)</sup> Sur la restauration des images, voir en dernier lieu Gouillard, Synodikon, p. 119-138.

<sup>(2)</sup> Génésios, Bonn, p. 82.

<sup>(3)</sup> Une ancienne coutume donnait aux moines le droit d'assister aux conciles. Leur nombre était particulièrement élevé au concile de 787 : P. Van Den Ven, La patristique et l'hagiographie au concile de Nicée de 787, Byz., 25/27, 1955-1957, p. 331.

<sup>(4)</sup> Théophane Continué, livre IV, Bonn, р. 150; Ps.-Syméon, Bonn, р. 647, 653; Kédrénos, Bonn, II, р. 143.

<sup>(5)</sup> Vie de Michel le Syncelle, p. 248; Vie de l'impératrice Théodora, éd. W. Regel, Analecia Byzantino-Russica, Saint-Pétersbourg, 1891, p. 12; Vie d'Anioine le Jeune, II, p. 211.

<sup>(6)</sup> Cf. L. PETIT, Vie el office de saint Michel le Malélnote, Bibliothèque hag. orient. 4, Paris, 1903, p. 10-16.

DU DÉSERT À LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE

Davidis', David s'était enfui de Lesbos à l'âge de 16 ans, aux environs de 730, pour s'y établir comme ascète; il y passa 30 ans. David est probablement un personnage légendaire<sup>8</sup>, mais ce qui nous intéresse ici, c'est le fond de la légende : les gens de Lesbos savaient que la montagne d'en face servait de refuge à des moines. Nous ne trouvons rien qui fasse obstacle à ce que le Kyminas et l'Ida fussent habités à l'époque dont parle Génésios, puisque quelques années plus tard nous les trouvons parmi les montagnes « saintes ». Si le passage de Génésios est conforme à la réalité dans le cas de ces centres, pourquoi ne le serait-il pas en ce qui concerne l'Athos? D'autant que, s'il avait voulu donner une « liste idéale » des montagnes monastiques, il aurait énuméré d'autres centres plus importants, comme par exemple le mont Latros, le mont Saint-Auxence, etc. Car, si le Kyminas connaissait au temps de Génésios, et grâce à Michel Maléinos, une certaine notoriété, l'Athos était loin d'exercer encore un grand rayonnement, et pour l'Ida ce ne fut jamais le cas. Nous tenons donc, avec la plupart des historiens de l'Athos, le renseignement de Génésios pour valable; en 843, l'Athos, suffisamment peuplé de moines et connu à l'extérieur, envoie une délégation à Constantinople pour proclamer son attachement à la cause des images.

La Vie de Saint Euthyme le Jeune. La conclusion que nous tirons du texte de Génésios est corroborée par une autre source. Au début de 859, saint Euthyme le Jeune, dit aussi Euthyme de Thessalonique<sup>9</sup>, décida, pour des raisons qui n'intéressent pas notre récit, d'abandonner son couvent de l'Olympe. Il saisit alors, dit son biographe, l'occasion de mettre à exécution un projet qu'il nourrissait depuis longtemps : partir pour le Mont Athos, car il en avait entendu parler comme d'un endroit où l'on pouvait se livrer à l'ascèse en toute tranquilité10. Euthyme connaissait donc le Mont Athos comme lieu propice à l'hèsychia, et tenait ce renseignement depuis un certain temps. Or, Euthyme est arrivé à l'Olympe en 842, à l'âge de 18 ans. Il est peu probable qu'avant cette date, étant laïc, il ait entendu parler de l'Athos; ce sont plutôt d'autres moines de l'Olympe qui, revenant de voyage<sup>11</sup>, informèrent leurs confrères sur les ascètes de l'Athos. Il nous semble donc assuré que, vers le milieu du 1xº siècle, l'Athos jouissait déjà d'une certaine réputation, suffisante pour que des moines de l'Olympe en parlent, et que l'un d'entre eux forme le projet de s'y installer. Comme la renommée est l'aboutissement d'un lent cheminement, il faut supposer que des moines étaient installés au Mont Athos en nombre suffisamment élevé depuis assez longtemps, peut-être depuis le début du siècle.

(8) Cf. F. Halkin, dans An. Boll., 77, 1959, p. 468.

(9) Sur ce personnage, voir ci-dessous, p. 22 sq. (10) Vie d'Euthyme, p. 26, l. 1-3 : τὰς τοῦ "Αθω κορυφὰς ἐπικαταλαθέσθαι διὰ σπουδής τίθεται, πάλαι

αύτῷ προφημισθείσας και εν εφέσει κειμένας τῆς ἡσυχίας τῷ έρωτι.

### 2. LA FIGURE HISTORICO-LÉGENDAIRE DE PIERRE L'ATHONITE

Parmi les quelque trente saints du nom de Pierre vénérés par l'Église orientale12, Pierre l'Athonite n'est pas un des plus notables. Cependant, il n'appartient pas non plus à la catégorie des saints qui ne sont connus que par une simple commémoraison dans un synaxaire; deux sources, l'une narrative, l'autre liturgique, le concernent.

Le canon de Pierre. Le plus ancien écrit en l'honneur de Pierre<sup>13</sup> est le canon composé par Joseph l'Hymnographe<sup>14</sup>. Le nom de l'auteur nous donne le terminus ante quem de la composition : l'an 886, date supposée de la mort de Joseph<sup>15</sup>; mais nous pouvons préciser davantage. La légende d'une dépouille miraculeuse découverte à l'Athos, dont parle le canon, a dû atteindre Thessalonique plus facilement que Constantinople, et il nous paraît probable que Joseph, qui n'avait comme source lorsqu'il composa ce canon qu'une tradition orale10, a trouvé les éléments de son œuvre à Thessalonique, où il arriva vers 831, et qu'il quitta définitivement peu avant 84117. C'est durant son séjour dans cette ville qu'à notre avis il a écrit ce canon, ou peu de temps après son départ pour Constantinople. Nous proposons donc de dater la composition de ce canon des années 831-841,

Voici quels sont les principaux thèmes du canon : l'Église fête ta mémoire, toi nouveau Pierre18; tu as vécu dans l'hèsychia, caché dans les montagnes et les grottes; ta dépouille, cachée durant de longues années, se manifeste pour notre salut en répandant des flots de guérisons et le myron de la grâce19; tu es disciple et homonyme de Pierre le coryphée; encens du Christ, par le myron qui coule de tes reliques tu émerveilles tes témoins et tu chasses les passions; tes sueurs et tes peines sont proclamées par le désert inhabité et les montagnes escarpées; tu habites la montagne de l'Athos, comme Élie le mont Carmel<sup>20</sup>; le myron jaillit de tes reliques, enveloppant dans son parfum les sidèles; intercède en faveur de nous tous qui te vénérons par notre foi21.

On voit que le contenu historique du canon est maigre : un ascète a longtemps vécu dans les parties les plus inaccessibles de l'Athos; on a découvert sa dépouille des années après sa mort; l'Église a reconnu sa sainteté et a institué une fête en son honneur. Mais, eu égard à la date de

<sup>(7)</sup> Acta gracca SS. Davidis, Symconis et Georgii, An. Boll., 18, 1899, p. 214-215; ce récit est à utiliser avec beaucoup de précaution.

<sup>(11)</sup> Le goût des moines byzantins pour le voyage transparait dans tous les récits hagiographiques; nous n'en donnons qu'un exemple : saint Martinianes, au dire de ses biographes, visita 164 villes (cf. A. Paradopoulos-Κέπλμευς, Συλλογή παλαιστενής καί συριακής άγιολογίας, Pravosi. Palest. Sbornik, 57, 1907, p. 98 et 111). - La législation civile et ecclésiastique a cherché en vain à freiner cette pratique (cf. De Meester, De monachico statu, p. 173, 174; E. Herman, Lu «stabilitas loci» nel monachismo bizantino, Orientalia Christiana Periodica, 21, 1955, p. 115-142). Pour les pérégrinations des moines de l'Olympe, voir par ex. Vie de Joannice, p. 340-345 ; Vie de Pierre d'Airoa, p. 87 § 8, p. 101 §§ 13 et 14; Syn. E. CP (Pierre de Galatie), col. 124, 51-52.

<sup>(12)</sup> Cf. S. Eustratiades, 'Αγιολόγιον τής 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας, Athènes, 1960, p. 386-390.

<sup>(13)</sup> L'identité du saint honoré ne saurait être mise en doute, car un tropaire (ode 8 tr. 3) commence par la phrase : « Tu habites la montagne de l'Athos ».

<sup>(14)</sup> Nous avons justifié cette attribution, parlé de la tradition du texte et donné une édition et une analyse dans notre article, Office ancien.

<sup>(15)</sup> On accepte généralement cette date, mais sa mort pourrait dater de 883 (cf. D. Stiernon, La vie et l'œuvro de S. Joseph l'Hymnographe, REB, 31, 1973, p. 250).

<sup>(16)</sup> En grande partie, les canons de Joseph célèbrent des saints anciens, pour lesquels une tradition écrite était déjà établie, mais des canons en l'honneur de saints récents ou contemporains de Joseph ne manquent pas dans son œuvre : par ex. canon en l'honneur de S. Étienne le Jeune, cf. Ménée, cd. Rome 1888-1901, nov. 28 ; de S. Grégoire le Décapolite, cf. Ménée, nov. 20.

<sup>(17)</sup> C. Van de Vorst a établi une chronologie de Joseph l'Hymnographe (An. Boll., 38, 1920, p. 148-154); sur quelques points de discussion, cf. D. STIERNON, art. cité, p. 248-253.

<sup>(18)</sup> Le nom de Pierre donne l'occasion à Joseph de comparer constamment (à commencer par l'acrostiche) Pierre l'Athonite à son homonyme, l'apôtre,

<sup>(19)</sup> Ed. citée (voir note 14), ode 5, tropaire 3,

<sup>(20)</sup> Ibid., ode 7, tropaire 4.

<sup>(21)</sup> Ibid., ode 9, tropaires 3 et 4.

composition, ce canon revêt une importance particulière: dès les premières décennies du IXe siècle, des moines vivaient sur la Montagne, et avant le milieu du siècle l'Athos jouissait d'une certaine renommée comme lieu d'ascèse, chose que corroborent, nous l'avons vu, d'autres sources.

La Vie ancienne de Pierre. Un moine athonite, nommé Nicolas, composa, probablement avant la fin du xº siècle, une Vie de Pierre l'Athonite²². C'est un morceau composite, fait de trois parties distinctes: un miracle de saint Nicolas au profit d'un certain Pierre scholarios, que notre auteur identifie arbitrairement à Pierre l'Athonite; une partie médiane, qui décrit les « cinquante années » passées par Pierre dans une grotte de la montagne; enfin, les miracles opérés en Thrace par les reliques d'un certain Pierre, saint probablement local²³. Seule donc la partie médiane pouvait nous être utile pour confirmer l'existence historique de Pierre et pour nous donner, le cas échéant, des renseignements sur sa vie au Mont Athos; il n'en est rien, car l'auteur ne connaît de son héros que ce que le canon de Joseph nous apprend. En effet, ce canon fut sa seule source, complétée de tous les clichés chers aux auteurs de Vies de saints. Par conséquent, nous ne considérons la Vie ancienne de Pierre comme source pour notre étude que dans la mesure où elle brosse un tableau de la vie au Mont Athos durant le dernier quart du xº siècle²⁴, si, comme nous le croyons, elle a été composée vers les années 970-980²⁵.

Le culte de Pierre. Nos sources permettent de saisir le développement du culte de Pierre et ses étapes. Dans la première moitié du IXº siècle, on découvrit dans un endroit désertique de l'Athos la dépouille d'un ermite que l'on nomma Pierre, sans doute parce que l'on conservait la mémoire d'un ascète de ce nom, qui avait vécu près de là. Aussitôt les reliques inventées, ou peu après, elles reçurent les honneurs du culte. Bien que réprouvée par l'Église²6, la pratique était courante²7. Une fois le culte ainsi institué²8, la cérémonie en l'honneur du nouveau saint se répétait tous les ans, en général le jour anniversaire de l'invention. Inutile d'ajouter que, dans ce cas particulier, le culte s'adresse beaucoup plus à tous les ascètes anonymes de l'Athos qu'à la personne réelle qu'a été celui dont les reliques ont servi de fondement à l'instauration du culte.

Nous ne saurons jamais combien de temps sépara l'instauration du culte de l'époque à laquelle

(22) Elle a été éditée par Lake, Early days, p. 18-39 ; cf. aussi Papachryssanthou, Pierre : analyse, corrections à l'édition Lake, notice sur l'écrivain et sur la date probable de son activité, et commentaire.

(23) Cf. ibid., p. 40.

(24) On ne tiendra évidemment pas compte des dates absolument arbitraires avancées par Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 15-16; elles sont répétées par Smyrnakės, Athos, p. 19, 21, 23, 460, et tout récemment par G. Kournoutos, dans Νέα 'Εστία, 74, 1963, fasc. 875 : 'Αφι<sup>ρ</sup>ρωμα στὸ "Αγιον "Ορος, p. 6.

(25) Cf. Papachryssanthou, Pierre, p. 47-51. Rappelons ici que le but de l'auteur était l'exaltation de l'esprit anachorétique opposé aux préoccupations plus matérielles des moines de son temps.

(26) Cf. H. Deleначе, Sanctus, Subs. hag. 17, Bruxelles, 1927, p. 147 et 149.

(27) Nous citons quelques exemples: S. Dométics et ses disciples (B. Latyšev, Menologii anonymi byzantini saec. X, Saint-Pétersbourg, I, 1911, p. 277); Paul moine de Calumas, et S. Barnabas (ibid., II, 1912, p. 26, 39-40); S. Ménas le mégalomartyr (Syn. E. CP, col. 470.5); Nicander, Gregorius, Petrus, Demetrius et Elisabeth (Inventio dans le cod. Messan. S. Salvator 30, f. 56v); Martyres X (vel XIII) de Constantinople (Passio et inventio dans Acla Sanctorum, Aug. II, p. 446-447); sainte Paraskevè de Thrace (Vie dans le cod. Goloburgensis gr. 4, f. 53v); cf. aussi H. Delehaye, Les origines du culte des martyrs, Subs. hag. 20, 2° éd. Bruxelles, 1933, p. 73.

(28) Il n'existait pas dans l'Église byzantine de procédure officielle de canonisation. La consécration d'un saint local dépendait du sentiment public et de la communauté chrétienne du lieu. Selon la popularité et l'importance du saint, son culte pouvait se propager et devenir commun à toute l'Église. Voir sur ce point, H. Delehaye, Les origines du culte des marlyrs, p. 68-70; H. Alivizatos, 'H ἀναγνώρισις τῶν ἀγίων ἐν τῆ 'Ορθοδόξω 'Εχκλησία, Θεολογία, 19, 1948, p. 25-29, 36; G. Tsetsès, 'Η ἔνταξις τῶν ἀγίων εἰς τὸ ἑορτολόγιον τῆς 'Εκκλησίας, 'Ορθοδοξία, 37, 1962, p. 238-253.

Joseph dédia un canon au nouveau saint : un certain temps avait dû s'écouler, mais pas un très long temps; sans doute les expressions de Joseph laissent-elles entendre que le culte de Pierre était solidement établi, l'auteur souligne plusieurs fois la vénération à lui renduc<sup>29</sup> et son pouvoir d'intercession<sup>80</sup>; mais si la légende remontait à une époque très antérieure à celle de Joseph, elle aurait eu le temps de s'enrichir dayantage.

Il nous semble raisonnable de supposer que le culte de Pierre apparut et se développa là où ses reliques avaient été trouvées, à l'Athos; pourtant, sa renommée s'étendit au loin : un ménée du mois de juin, écrit vers la fin du xe siècle à Constantinople pour un couvent de cette ville<sup>31</sup>, contient l'office de Pierre, dont nous avons parlé plus haut; on peut en déduire que ce couvent célébrait à ce moment la mémoire de Pierre l'Athonite. Le typikon de la Grande Église ne conserve aucune trace d'une célébration de Pierre<sup>32</sup>, mais les couvents byzantins établissaient leurs typika liturgiques avec une grande liberté, et le fait qu'un monastère de la capitale fêtait, au xo-xie siècle<sup>33</sup>, Pierre l'Athonite n'implique nullement que le typikon de la Grande Église comprît Pierre parmi ses saints, à un moment donné. Toutefois, la mémoire de Pierre était encore célébrée hors de l'Athos à la fin du xie siècle<sup>34</sup> : un autre ménée de cette époque, qui n'est pas athonite, contient son office<sup>35</sup>.

Ces deux ménées, les plus anciens manuscrits qui contiennent l'office de Pierre, nous apportent un renseignement d'importance : tous les deux insèrent l'office de Pierre au 22 juin<sup>36</sup>, et non pas au 12, jour auquel on associa plus tard, et jusqu'aujourd'hui, la mémoire de Pierre à celle d'Onuphre, l'ascète égyptien<sup>37</sup>. Les deux fêtes étaient donc à l'origine distinctes<sup>38</sup>, mais la proximité dans le calendrier liturgique de deux saints qui s'étaient illustrés par des exploits ascétiques analogues, a sans doute entraîné la fusion de leur commémoration au jour anniversaire du plus illustre des deux, Onuphre<sup>38</sup>. Il est impossible de dire à quelle date remonte cette association. L'hypothèse<sup>40</sup>

(29) Canon, éd. cilée (voir note 14), ode 1 trop. 1; ode 8 trop. 2; ode 9 trop. 2, 3, 4.

(31) Cf. Papachryssanthou, Office ancien, p. 27-28 (Hieros, S. Sabas 70).

(33) Plusieurs questions restent sans réponse : pour quelle raison le monastère du Sauveur Akatalèptes introduisitil dans son église la célébration de Pierre ? D'autres couvents constantinopolitains avaient-ils pendant un certain temps instauré le culte de Pierre ?

(34) On ne peut pas, cependant, affirmer que le « culte de Pierre se répandit en Thrace au x° siècle » (cf. Vies des saints par les RR. PP. Bénédictins de Paris, t. VI, Paris, 1948, p. 207) en se fondant seulement sur le passage correspondant de la Vie de Pierre.

(35) Cf. Papachayssanthou, Office ancien, p. 28 (Hieros. S. Sabas 72). L'absence de tout renseignement sur la provenance du cod. Hieros. S. Sabas 72 empêche de savoir où cette célébration avait lieu; toutefois, il s'agissait sans aucun doute d'une région autre que l'Athos, car aucun couvent de l'Athos n'aurait toléré de célébrer l'office de l'ascète mutilé de la façon qu'on trouve dans ce ms.

(36) Cod. Hieros. S. Sabas 70, f. 96: τἢ αὐτἢ ἡμέρα [le 22] τοῦ ὁσίου πατρὸς τοῦ ἐν τῷ ὅρει τοῦ ᾿Λθωνος. Cod. Hieros. S. Sabas 72, f. 170: μηνὶ τῷ αὐτῷ κδ΄ τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Πέτρου.

(37) Remarquons que, fait exceptionnel, le cod. Hieros. S. Sabas 72 contient l'office de S. Onuphre (ff. 139v-151) au 10 juin.

(38) Lake (Early days, p. 49, note 1) a entrevu cette possibilité.

(40) Ct. St. Binon, La Vie de S. Pierre l'Athonite, Alli del V Congresso intern. di Studi bizani. = Studi bizantini e necellenici, 5, 1939, p. 51.

<sup>(30)</sup> Ibid., ode 7 trop. 2; ode 8 trop. 2. -- Sur le droit des ascètes et des moines au culte public, cf. H. Delenaye, Sanctus, p. 112-118; Idem, Les origines du culte des martyrs, p. 96-99; Tsetsès, arl. cité, p. 251-252.

<sup>(32)</sup> Cf. J. Mateos, Typicon de la Grande Église. I : Le cycle des douze mois, Orient. Christ. Anal. 165, Rome, 1962. — Le mention de Pierre dans l'édition du Synaxaire de Constantinople (Syn. E. CP, col. 745, 45; 748, 34) est insérée d'après le Ménée (éd. Rome 1888-1901) et une note marginale (tardive?) dans l'un des mss (K = cod. de Leningrad du XIII° s., cf. E. E. Granstrem, dans Viz. Vrem., 24, 1964, p. 169-174).

<sup>(39)</sup> Sur la pratique bien ancrée de fixer librement le jour de commémoration d'un saint, cf. S. Eustratianes, Τὸ Ἑορτολόγιον τῆς ᾿Ορθοδόξου Ἐκκλησίας, Θεολογία, 15, 1937, p. 7-8 et 14-27; Μ. Geden, Βυζαντινὸν Ἑροτολόγιον, Constantinople, 1899, p. 20-23, 25-29, 33-34.

ils permettent de saisir quelque peu le développement du monachisme au Mont Athos durant la

selon laquelle ce fut Joseph l'Hymnographe qui combina les deux offices n'est pas justifiée, puisque des manuscrits postérieurs à Joseph d'un ou deux siècles continuent à dissocier les deux fêtes<sup>41</sup>. A notre avis, la fusion de la fête de Pierre avec celle d'Onuphre se produisit à l'Athos, où la vénération des ascètes avait toujours revêtu une ferveur particulière, et où la commémoration de Pierre, sans jamais cesser complètement, avait perdu son éclat entre le xiº et le xivº siècle. C'est peut-être vers le xiº siècle que Pierre fut transféré du 22 au 12 juin. Ce changement coïncide-t-il avec la défaveur dans laquelle était tombé le culte de Pierre hors de l'Athos? En tout cas, aucun manuscrit non athonite, antérieur au xvº siècle, ne contient la Vie<sup>42</sup>, et aucun ménée non athonite, après celui de la fin du xiiº siècle, et jusqu'à la fin de l'époque byzantine, ne contient son office. En revanche, le culte de Pierre, quelque peu négligé au Mont Athos durant les xiiº et xiiiº siècles, se raviva à partir du xivº siècle et ne cessa de se développer<sup>43</sup>.

### 3. SAINT EUTHYME LE JEUNE ET SES SÉJOURS AU MONT ATHOS

La Vie d'Euthyme. Saint Euthyme le Jeune nous est connu par les documents d'archives, mais nous disposons aussi d'une Vie d'Euthyme écrite par son disciple l'évêque Basile<sup>44</sup>. Euthyme ne nous intéressant ici que dans la mesure où il fut athonite, nous ne donnons de sa Vie qu'un résumé très court<sup>45</sup>. Originaire d'un village de l'Opsikion, il s'enfuit de chez lui à l'âge de dix-huit ans pour prendre l'habit monastique au mont Olympe. Quinze ans plus tard, il quitta l'Olympe pour l'Athos et séjourna désormais, tantôt sur la Montagne, tantôt en Chalcidique, où il fonda vers 870 le couvent de Péristérai, à 25 km environ au S.E. de Thessalonique. Il mourut le 15 octobre 898 dans l'île de Hiéra.

On peut distinguer quatre périodes athonites dans la vie d'Euthyme, chacune d'elles ayant ses propres caractéristiques; nous n'analysons ici que les passages de la Vie qui s'y rapportent :

(42) Liste des mas de la Vie avec leurs dates dans Papachryssanthou, Pierre, p. 20, notes 2 et 3.

seconde moitié du 1xº siècle<sup>40</sup>.

Premier séjour (859-863). Euthyme arriva au Mont Athos au début de 859<sup>47</sup>, après avoir

Premier séjour (859-863). Euthyme arriva au Mont Athos au début de 85947, après avoir partagé la vie des anachorètes et passé une quinzaine d'années dans un sévère koinobion48; il avait reçu le grand habit peu avant son départ49. Il se sentait donc en mesure d'affronter l'existence d'ascète isolé à laquelle il aspirait. C'est dans l'exercice de cette ascèse que Basile se hâte de nous montrer son maître, sans trop s'attarder aux préliminaires. Arrivé à l'Athos, Euthyme s'installa avec son compagnon de voyage, Théostèriktos, et commença « à goûter les plaisirs d'une ascèse longuement désirée »50. Aucune précision n'est fournie, mais Euthyme et son compagnon ne vivaient certainement pas dans la solitude : en esset, Euthyme noua amitié avec un moine, nommé Joseph, établi sur la Montagne depuis un certain temps51; si Basile ne mentionne ici que Joseph, ce n'est sans doute pas qu'Euthyme n'ait pas connu d'autres Athonites, mais parce que Joseph resta jusqu'à sa mort un sidèle compagnon d'Euthyme, et que Basile eut plus tard l'occasion, sinon de le connaître, au moins de visiter, jeune moine encore, son tombeau réputé miraculeux52.

Au bout d'un certain temps, Théostèriktos préféra rentrer à l'Olympe, abandonnant Euthyme qui s'associa alors avec Joseph pour mener avec lui ce qu'il considérait comme la vraie vie ascétique. On voit que, malgré sa longue préparation, Euthyme ne se jugeait pas encore assez mûr pour accéder au sommet ascétique, l'isolement complet, et qu'il ne tira pas de sa première installation à l'Athos la satisfaction escomptée en matière de privations; c'est sans doute que la vie des petits groupes anachorétiques athonites ne différait guère de celle qu'il avait connue à l'Olympe<sup>58</sup>. Il proposa donc à Joseph de s'abstenir pendant quarante jours de toute autre nourriture que d'herbe crue<sup>54</sup>. Dans sa description, Basile se laisse influencer par l'Ancien Testament<sup>55</sup>, mais la pratique de l'abstinence temporaire de toute autre nourriture que l'herbe est très répandue dans le monachisme ancien. Euthyme renoue ici avec l'habitude des ascètes de Palestine qui, durant le carême, abandonnaient leur couvent pour aller vivre quarante jours dans le désert<sup>50</sup>. Étant donné que les deux hommes

<sup>(41)</sup> Nous avons peut-être des indices d'un flottement avant la fixation de la fête au 12 juin, car deux manuscrits, l'un du xi° siècle (le plus ancien ms. athonite à mentionner Pierre: Moscou, Musée historique n° 174, anc. coll. synodale Vlad. 387, provenant de Lavra, cf. A. Ehrhard, Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homiletischen Literatur der griechischen Kirche, Leipzig, 1943, III, p. 186 et note 1), l'autre du xii°-xiii° siècle (lui aussi provenant probablement de l'Athos, cf. Papachryssanthou, Office ancien, p. 28-30), fêtent Pierre au 13 juin. Toutefois, décaler une fête d'un jour (ici du 12 au 13 juin) pour des raisons de commodité étant chose souvent pratiquée (cf. Vie du patrice Nicélas, p. 314, note 34), il est impossible de dire si nous sommes ici devant un flottement ou un arrangement de commodité (voir aussi note 37).

<sup>(43)</sup> Des églises athonites ont été dédiées à Pierre : la première mention se trouve, à notre connaissance, dans le cod. Paris. Coisi. 109, provenant de Lavra. Ce ms. en parchemin porte quatre feuillets de garde, de parchemin différent, deux au début (ff. I et 1) et deux à la fin (ff. 265 et 266); on lit sur les ff. I' et 266 une notice identique : Βιδλίον τοῦτο τοῦ εὐκτηρίου τῆς ὑπεραγίας (...) Θεοτόκου καὶ τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Πέτρου τοῦ ᾿Αθωνίτου. Il est difficile d'en préciser la date; elle pourrait être du κιιο-κιιιο s., mais aussi d'une écriture appliquée du κινο s. Nous ignorons l'emplacement de cette église dédiée conjointement à la Vierge et à Pierre : le ms. ayant appartenu à Lavra, elle se trouvait probablement dans les limites du territoire lavriote. — Nous connaissons aussi des églises dédiées conjointement à Pierre et à Onuphre : parekklèsion près de la porte d'entrée de Docheiariou, fondé peut-être en 1696 (cf. Proskynètarion de Docheiariou par Cyrille de Smyrne, Bucarest, 1843, p. 37; Smyrnakės, Athos, p. 565-566, 569); kellion de Lavra à Karyès (cf. Smyrnakės, Athos, p. 396, 701); monydrion dans les limites du territoire de la Petite-Sainte-Anne (cf. Θεολογία, 21, 1950, p. 332).

<sup>(44)</sup> Elle a été éditée par L. Petit, Vie et office de saint Euthyme le Jeune, Bibliothèque hagiogr. orient. 5, Paris, 1904. Cette Vie est un des moilleurs spécimens de l'hagiographie byzantine. Sur la personne de Basile, ses fonctions et son œuvre, voir notre article Euthyme.

<sup>(45)</sup> Pour une analyse détaillée, on se rapportera à Lake, Early days, p. 41-52.

<sup>(46)</sup> Basile écrit la biographie de son maître, et ne parle de l'Athos que dans la mesure où celui-ci concerne son héros. Son récit constitue un témoignage précieux pour l'Athos dans la seconde moitié du 1xº siècle, mais, l'auteur n'ayant jamais vécu lui-même au Mont Athos, certains aspects de la vie athonite ont pu lui échapper.

<sup>(47)</sup> Né en 823 ou 824 (cf. notre article *Euthyme*, p. 236 n. 10), il devait être dans sa trente-sixième année.
(48) Ayant pris l'habit à la fin de 841 ou de 842 (cf. *ibid.*), il avait accompli, à la fin de 858, 16 ans au moins de vie monastique; l'auteur dit ici 15 ans, car il calcule probablement de l'entrée d'Euthyme au couvent de Pissadinôn.

<sup>(49)</sup> Vie d'Euthyme, p. 26, l. 3-15.

<sup>(50)</sup> Ibid., p. 28, l. 26-27.

<sup>(51)</sup> Ibid., p. 28, 1. 30 : ὅστις ἐκ πολλοῦ προϋπῆρχε τῷ "Αθώ.

<sup>(52)</sup> *Ibid.*, p. 37, l. 18 - p. 38, l. 1.

<sup>(53)</sup> Dans un article (La vie monastique dans les campagnes byzantines du vino au xio siècle, Byz., 43, 1973, p. 158-180) nous avons exposé les résultats d'une recherche sur les anachorètes indépendants ou dépendants d'un koinobion, sur les groupes anachorétiques et sur le problème des laures à Byzance.

<sup>(54)</sup> Vie d'Euthyme, p. 29, l. 8-10 : ὡς κτηνώδεις ἐαυτοὺς ἐπιλογισόμεθα καὶ ἐπὶ τεσσαράκοντα ἡμέρας ὡς τὰ βοσκηματώδη τῶν ζώων εἰς τὴν γῆν συγκύπτοντες χόρτον ὡς βόες ψωμιούμεθα.

<sup>(55)</sup> Dan., 4, 32 : χόρτον ὡς βοῦν σε ψωμίσουσι, 4, 33 α et 0' 5, 21 : χ. ὡς β. ἐψώμιζον αὐτόν.

<sup>(56)</sup> Cf. Schwartz, Kyrillos von Skylhopolis, p. 13, 56, 94; le genre de nourriture n'y est pas mentionné, mais dans d'autres endroits (cf. p. 15, 56-57, 209, 210, 237), il est dit que les ascètes vivant dans le désert se nourrissaient d'herbes et de racines. S. Étienne le Sabaīte avuit l'habitude de passer les trois carêmes de l'année dans le désert (cf. Acta Sanctorum, jul. III, p. 531-613, § 184); la coutume se maintint dans le couvent du viire jusqu'au xie siècle au moins: un petit nombre de moines était alors choisi par l'higoumène pour passer le carême dans le désert (cf. ibid., p. 583 sq. §§ 128, 139, 157, 176; Vie de Lazare le Galésiote, Acta Sanctorum, nov. III, p. 514 § 17).

ont durant ces quarante jours surtout souffert du froid<sup>57</sup> (ce qui veut dire que l'on se trouvait en hiver), il est légitime d'en induire qu'Euthyme et Joseph entreprirent cette pénitence durant le carême<sup>58</sup>, comme les anciens moines palestiniens. En tout cas, l'exploit résidait non seulement dans le genre de nourriture choisie<sup>59</sup>, mais aussi dans le fait de passer quarante jours exposé aux intempéries<sup>60</sup>.

La seconde prouesse ascétique d'Euthyme fut de s'enfermer dans une grotte pendant trois ans. Il ne s'agit pas d'un emmurement; Euthyme cherche une caverne placée dans un endroit désert, afin que ses occupants restent «inconnus de tous». Qui étaient ces « tous»? Si l'Athos avait été fréquenté seulement par quelques ascètes isolés, aussi épris de solitude qu'Euthyme, cette expression n'aurait guère de sens. Ceux que les deux solitaires cherchaient à éviter étaient les moines vivant en groupe à l'Athos, lesquels, attirés par les exploits ascétiques d'Euthyme, n'auraient pas manqué de venir l'importuner, si sa retraite avait été connue. Il savait par expérience que plus un ascète cherche la solitude et désire vivre seul avec Dieu, plus les autres moines accourent pour l'entourer de leur sollicitude et lui prodiguer leur admiration.

L'auteur ne donne aucun renseignement qui permette de localiser cette grotte : on peut supposer qu'elle se trouvait vers le sud de la Montagne, là où grottes et cavernes abondent<sup>62</sup>. Ce qui intéresse le biographe est de décrire la vie qu'y menaient les deux hommes : ils passaient le plus clair de leur temps à prier, sans prononcer d'autres mots que ceux des prières et pour échanger éventuellement des propos utiles à l'âme; ils dormaient à même le sol, privés de feu et torturés par la vermine; leur nourriture consistait en fruits sauvages qu'ils ramassaient aux alentours. A la fin de la première année, leurs vêtements de crin, devenus des haillons, tombèrent, et ils restèrent nus. Alors Joseph, découragé, préféra abandonner et renouer avec un mode de vie moins inhumain. Le zèle d'Euthyme ne s'affaiblit pas pour autant; il redoubla ses efforts pour racheter la défaillance de son compagnon. Durant cette deuxième période, Euthyme eut également à subir les attaques des démons : profitant

de sa solitude, ceux-ci essayèrent par tous les moyens de le faire partir ; ce fut en pure perte<sup>68</sup>.

Les trois ans écoulés, Euthyme sortit de sa retraite, et revint auprès des autres moines. C'est la première fois que l'auteur parle d'autres Athonites, en dehors de Joseph, et cela, nous semble-t-il, parce que ce sont ces moines qui vont se grouper autour d'Euthyme et constituer le premier cercle de ses disciples. Basile ajoute qu'à ce moment les Athonites s'étaient multipliés, « car ils voulaient imiter Euthyme »<sup>64</sup>. Cette explication <sup>85</sup>, flatteuse pour le maître de Basile, contient une grande part d'exagération. Une fois l'Athos entré dans la catégorie des « montagnes saintes », c'est-à-dire des montagnes consacrées à la tranquillité et au calme monastique, le nombre des moines ne pouvait que s'accroître, et cela, indépendamment du rayonnement de tel où tel anachorète. Mais il est certain que chaque nouvel exploit d'un solitaire attirait de nouveaux disciples à la profession monastique. Il est donc vraisemblable que, entre le moment où Euthyme s'isola et celui où il réapparut trois ans plus tard, la population athonite avait augmenté, et qu'une partie des nouveaux moines, attirés par le renom d'Euthyme, se rassemblèrent autour de Joseph qui, faute d'être lui-même l'ascète parfait, avait vécu longtemps aux côtés du héros, dont il proclamait les prouesses, et dont il attendait la réapparition<sup>66</sup>; toutefois, il est plus probable que le noyau primitif du groupe était constitué par les moines avec lesquels vivait Joseph, avant qu'il ne s'associât à Euthyme.

Basile, qui décrit longuement la vie d'Euthyme dans la grotte, ne s'attarde point sur ses occupations quand il eut réintégré la vie commune. En deux lignes, il dit qu'Euthyme passa un certain temps parmi les moines et « les édifia dès lors par l'exemple de sa vertu visible, plus encore qu'(il ne l'avait fait) auparavant par sa renommée invisible »67. Que doit-on comprendre ? Euthyme avait acquis une certaine autorité au moins sur quelques moines athonites; Joseph et ses moines le considéraient comme leur père spirituel. Mais peut-on conclure qu'Euthyme fonda à ce moment un établissement et que sa fondation était une « laure » ?68 Nous ne le pensons pas60. Il n'est même pas sûr qu'Euthyme ait vraiment vécu au milieu du groupe de moines où vivait Joseph; selon l'habitude des anachorètes, il a pu se retirer loin des autres, sans refuser toutefois de les recevoir ni d'instruire ceux qui voulaient profiter de sa sagesse. Penser qu'Euthyme aurait assuré à ce moment la direction d'un groupe de moines ne ressort pas de ce passage.

L'occasion d'un nouveau voyage se présenta peu de temps après le retour d'Euthyme à la vie

(64) Vie d'Euthyme, p. 32, l. 22 : ήδη πλείοσι γεναμένοις έχ της πρός αὐτὸν μιμήσεως.

<sup>(57)</sup> Vie d'Euthyme, p. 29, l. 14-16 : ἐδάφη μὲν αὐτοῖς τὸ σῶμα τῷ κρύει (Cf. Dan., θ' 5, 21) ταλαιπωρούμενον καὶ τοσοῦτον, ώστε τοῦ πρώτου ἀγῶνος τὰ σύμδολα μέχρι τῆς ἐσχάτης ἀναπνοῆς τοῖς ἀσκηταῖς διασφίζεσθαι.

<sup>(58)</sup> Si cette hypothèse est juste, il s'agirait plutôt du carême de Noël 859 (15 nov.-24 déc.) étant donné qu'Euthyme arriva à l'Athos après le 6 février 859, jour de l'ouverture du Grand Carême; la chronologie d'Euthyme ne permet pas de repousser l'exploit jusqu'au Grand Carême suivant, débutant le 26 février 860.

<sup>(59)</sup> La χορτοφογία dont nous trouvons des traces en Égypte (cf. A.-J. Festugière, Historia monachorum in Aegyplo, Subs. hag. 34, Bruxelles, 1961, p. 49-50, 78, 100, 123), semble être plus systématiquement pratiquée en Syrie, où une catégorie de moines reçurent de leur nourriture accoutumée le nom de βοσχοί (cf. Sozomère, Histoire ecclésiastique: PG, 67, col. 1392 d-1393; Évagre, éd. J. Bidez-L. Parmentier, The ecclesiastical history of Evagrius, Londres, 1898, p. 30). Les βοσχοί ne manquent point en Palestine (cf. Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, p. 99; Jean Moschos, Pré spirituel: PG, 87, 3, col. 2865 b, 3022 c). Voir d'autres références et littérature dans Dictionnaire d'Archéol. Chrét. et de Liturgie, II, 1, col. 1084; St. Schiwietz, Das morgenlândische Mönchtum, Mödling b. Wien, III, 1938, p. 89-90. Mentionnons encore l'exemple de deux vieillards vivant au début du ix°s. à l'Olympe, d'où venait Euthyme (cf. Vie de Joannice, p. 340 c). — Sur les excès de jeûne, cf. en dernier lieu R. Andesmann, Fasting and Prophecy in Pagan and Christian Antiquity, Traditio, 7, 1949-1951, p. 1-71, surtout p. 32-52, sur le jeûne dans l'antiquité chrétienne; H. Musurillo, The Problem of Ascetical Fasting in the Greek Patristic Writers, Traditio, 12, 1956, p. 1-64, surtout § 6, p. 24-35; A.-J. Festugière, Les moines d'Orient. I: Gulture ou saintelé, Paris, 1961, p. 59-74: Le moine et le jeûne.

<sup>(60)</sup> Cf. Vie d'Eulhyme, p. 29, l. 22: τὸ ἐπὶ κρύους ταλαιπωρεῖν αἰθρίως ἀφέμενοι. Voir des exemples de moines αἴθριοι ου ὑπαίθριοι dans Τμέροσαετ, Histoire ecclés.: PG, 82, col. 1417 B, 1433 B, 1453 B, 1456 C, 1489 C-D.

<sup>(61)</sup> Vie d'Euthyme, p. 29, 1. 22-23 : Εν σπηλαίο ξαυτούς πάσιν άγνώστω κατακλείσωμεν.

<sup>(62)</sup> La localisation par les Pairia (cf. Lampros, Pairia, p. 237) de cette grotte près de la Néa-Skètè de Saint-Paul est tardive et arbitraire; la même remarque vaut pour ce que dit E. ΚουπιλΑ, Ίστορία τοῦ ᾿Ασκητισμοῦ, Α΄, Thessalonique, 1929, p. 34.

<sup>(63)</sup> Vie d'Euthyme, p. 30-32.

<sup>(65)</sup> Basile, comme Nicolas le biographe de Pierre, se montre préoccupé de la question du rapide développement monastique de l'Athos et cherche à l'expliquer. Ce soucl se constate également chez les moines d'autres
centres et à diverses époques : par exemple, le développement du monachisme en Mésopotamie et en Syrie est attribué
à l'influence et à la migration des moines d'Égypte (cf. A. Vööbus, History of asceticism in the Syrian Orient, I, Louvain,
1958, p. 198-199, 146); cette préoccupation est à l'origine de la légende de l'exode de soixante-dix moines d'Égypte,
qui, marchant derrière la Croix, arrivèrent en Perse pour y implanter le monachisme (cf. |ibid., p. 218).

<sup>(66)</sup> Vie d'Euthyme, p. 32, 1. 21-24 : τοῖς ἀσκηταῖς προσδοκώμενος (...) και διὰ φήμης ἔχουσι τὰ περί αὐτοῦ, τοῦ Ἰωσὴφ τοῦτον ἀνακηρύττοντος καὶ μὴ βλεπόμενον.

<sup>(67)</sup> Vie d'Eulhyme, p. 32, 1. 24-25 : έγχρονίσας δὲ τούτοις καὶ πλέον τῆς ἀοράτου φήμης τῆ βλεπομένη ἀρετῆ οἰκοδομήσας τοὺς αὐτῷ προσανέχοντας.

<sup>(68)</sup> C'est la conclusion que tire LAKE, Early days, p. 44-48. — Sur le problème des laures à Byzance, voir notre article cité p. 23, note 53.

<sup>(69)</sup> Le mot οἰκοδομήσας dans ce contexte (voir le passage n. 67) a un sens figuré, « instruire », « édifier par son exemple », et non pas son sens propre de « construire ».

commune: Théostèriktos, l'ancien compagnon d'Euthyme<sup>70</sup>, revient à la Montagne, porteur d'un message pour Euthyme de l'ascète Théodore, qui lui avait donné le grand habit<sup>71</sup>. Le vieillard, malade et seul, demandait à Euthyme de venir le chercher et de le prendre à sa charge, en l'établissant près de lui; ce serait « sa rétribution pour l'octroi de l'habit angélique »<sup>72</sup>. Euthyme partit aussitôt pour l'Olympe.

Deuxième séjour (863-864). Nous ne savons pas combien de temps Euthyme resta absent. Il est probable qu'il ne sit qu'aller et venir, mais rien n'est dit sur le mode de voyage. Disons qu'il ne fut pas de retour avant deux ou trois mois. Il revint avec Théodore et s'installa sans doute près de Joseph et des autres moines du même groupe. Pas pour longtemps : l'état de santé de Théodore nécessitant des soins que l'on ne pouvait lui prodiguer à l'Athos, car celui-ci « se trouvait loin des agglomérations laïques »73, Euthyme bâtit pour le vieillard un kellion à Makrosina, « endroit qui est situé près des villages »74. En écrivain habile, Basile crée un contraste entre le début du paragraphe (§ 22) où l'on voit Euthyme vénéré par les autres moines, et la fin, où l'on voit que, à l'appel de Théodore, il abandonne son rôle de père spirituel, pour devenir de nouveau le serviteur de son vieux maître. Il est qualifié successivement de καλὸς ὑπήκοος, ἄριστος φοιτητής καὶ διάκονος, διακονῶν $^{75}$ , tandis que Théodore est καθηγούμενος et καθηγητής, au sens large du mot $^{76}$ . Il est possible qu'Euthyme soit resté auprès du malade à Makrosina, si l'on prend à la lettre la phrase disant qu'il soignait personnellement son maître 77. Cependant, il n'accompagna pas Théodore, lorsque celui-ci se rendit à Thessalonique pour se soigner; il revint au Mont Athos, où il « renforçait son ascèse »78. Cette expression vague ne nous renseigne pas beaucoup, ni sur ce qu'il faisait, ni sur ce qu'étaient ses rapports avec les autres moines.

Apprenant la mort de son maître à Thessalonique, bien que le contact de la ville lui répugnât, Euthyme crut qu'il était de son devoir de s'y rendre pour s'incliner devant son tombeau<sup>70</sup>. Ici, une question se pose : si le projet d'Euthyme était de vénérer le tombeau de Théodore et de revenir à l'Athos, pourquoi ne rentra-t-il pas aussitôt son vœu accompli, au lieu de monter sur une colonne aux alentours de Thessalonique ?<sup>80</sup> L'auteur ne donne que cette explication : il voyait que sa présence était salutaire au peuple<sup>81</sup>.

Troisième séjour (ca 865-866). Euthyme ne put supporter longtemps la bousculade de la foule au pied de sa colonne, et il décida de partir une nouvelle fois pour la Sainte Montagne, Auparavant, il reçut l'ordination des mains de l'archevêque de Thessalonique, Théodore<sup>82</sup>; il devint diacre, et peut-être aussi prêtre<sup>83</sup>. Ce nouveau séjour, qui commença vers 864, ne dura pas beaucoup plus longtemps que les deux précédents<sup>84</sup>. A ce moment, nous dit le biographe, le nombre des moines avait augmenté à tel point que la Montagne ne différait pas d'une ville 85. Exagération sans doute : il reste cependant que l'Athos était devenu un centre monastique. Basile attribue, une fois de plus, cette évolution rapide au renom d'Euthyme et au désir qu'on avait de l'imiter<sup>86</sup>. Or, si cette affirmation était excessive la première fois<sup>87</sup>, elle est maintenant tout à fait invraisemblable. En esset, si après ses trois ans d'isolement dans la grotte. Euthyme avait suscité un mouvement d'enthousiasme parmi les moines de l'Athos, il s'était ensuite très peu mêlé à la vie athonite (du moins d'après ce qui ressort de sa Vie), et il avait été absent assez longtemps. D'autres ascètes, qui resteront inconnus, avaient pris la relève, et leurs exploits avaient contribué au renom de la presqu'île. L'émulation joua certainement un grand rôle dans l'évolution monastique de l'Athos, et le mérite de la célébrité croissante de la Montagne ne peut être attribué à une seule personne. D'ailleurs, Euthyme ne resta sans doute pas à l'Athos plus de deux ans pendant ce troisième séjour88. Importuné par le nombre toujours croissant des moines qui se pressaient autour de lui, il s'évada avec deux compagnons, Jean Kolobos et Syméon, et se rendit dans l'île inhabitée de Néoi80. Une fâcheuse aventure — il faillit tomber aux mains des Arabes, — l'obligea à revenir sur la Montagne. Estimant, toutefois, que le danger des Arabes était aussi grand ici que 'dans l'île de Néoi, il décida de partir avec ses disciples et d'aller s'installer avec eux au lieu-dit Brastamou, localité de Chalcidique00.

Ici s'ouvre un nouveau chapitre de la carrière monastique d'Euthyme, qui sort de notre sujet immédiat. Il fonda successivement un petit établissement à Brastamou, et un grand à Péristérai<sup>91</sup>,

<sup>(70)</sup> Ce Théostèriktos, porteur du message, doit être identifié à Théostèriktos, qui vint avec Euthyme à l'Athos (cf. Vie, p. 26, l. 17), mais qui repartit peu après (ibid., p. 28, l. 29).

<sup>(71)</sup> Vie d'Euthyme, p. 26, l. 7-10.

<sup>(72)</sup> Ibid., p. 32, 1. 27-30. Sur la γηροχομία, cf. I. Hausherr, Direction spirituelle en Orient autrefois, Orient. Christ. Anal. 144, Rome, 1955, p. 33-34.

<sup>(73)</sup> Vie d'Euthyme, p. 33, l. 2 : διά τὸ συνοικήσεως λαών βιωτικών πόρρω καθίστασθαι.

<sup>(74)</sup> Vie d'Euthyme, p. 33, l. 6-7: Μαχρόσινα τῷ τόπῳ ὄνομα, ἤτις πλησίον τῶν χωρίων ὑπάρχουσα ... On ne connaît pas l'emplacement de cette localité. Selon Lake (Early days, p. 45), Théodore devint membre de la «laure » d'Euthyme, «and when the life of the laura proved too severe, made him a cell at Macrosina ».

<sup>(75)</sup> Vie d'Euthyme, p. 32, l. 31; p. 33, l. 3-4 et 10.

<sup>(76)</sup> Ibid., p. 33, 1, 3-4 et 8.

<sup>(77)</sup> Ibid., p. 33, l. 8-9 : ὑπηρέτει δὲ καὶ αὐτὸς τῷ καθηγητῆ ἐξ ὧν ἐκεῖνος ἔγλιχε τιθηνίζεσθαι.

<sup>(78)</sup> Vie d'Euthyme, p. 33, 1. 20 : πλέον εν τῷ "Ορει ἐπιτείνας τὴν ἄσχησιν.

<sup>(79)</sup> Ibid., p. 33, 1, 20-26.

<sup>(80)</sup> Vie d'Euihyme, p. 34, l. 10. Euthyme devait remonter pour quelque temps sur cette même colonne plusieurs années plus tard (cf. ibid., p. 48, l. 22-23). Sur les stylites à Byzance, cf. H. Delehaye, Les saints stylites, Subs. hag. 14, Bruxelles, 1923; sur des stylites à Thessalonique, cf. Vie de Grégoire le Décapolite, p. 60, 67; Th. Tafel, Eustathit metrop. thessalonicensis opuscula. Francfort. 1832, p. 182-196.

<sup>(81)</sup> Vie d'Euthyme, p. 34, I. 7-8, 11-12.

<sup>(82)</sup> On trouvera tout ce que nous savons sur Théodore et sa carrière dans L. Petir, Vie d'Eulhyme, p. 80, note 23, et Les évêques de Thessalonique, EO, 4, 1900/01, p. 218-219. Nous ajoutons que Théodore, avant d'accéder au trône métropolitain, fut un ascète connu (cf. Vie d'Eulhyme, p. 34, l. 19: δς ἀσκητής ἤν καὶ αὐτὸς καὶ ἀσκητῶν περιώνυμος); malheureusement, l'auteur ne nous livre pas le lieu de son ascèse.

<sup>(83)</sup> La Vie dit simplement διακόνου χειροτονίαν: p. 34, 1. 10-20. K. Lake (Early days, p. 46) a probablement raison quand il pense qu'Euthyme devint aussi prêtre à ce moment, car: 1) la raison donnée est qu'il voulait avoir la facilité de communier (οὸ φιλοδοξία κρατούμενος ..., ἀλλὰ διὰ τὴν ἐπ' ἐρημίας ἀκατάγνωστον, εἴ που δεήσειεν, τῆς θείας κοινωνίας μετάληψιν: p. 34, 1. 20-22); or, un diacre ne peut consacrer les saintes espèces; 2) une des raisons qui poussent Euthyme à partir de nouveau de l'Athos est que, en raison de son rang de prêtre, il était sollicité par les autres moines plus qu'auparavant (νῦν δ' αδθις καὶ ἰερέα ... καὶ ἰερέων τὸν κύδιστον: p. 34, 1. 26-27); ce prêtexte n'aurait pu être avancé si Euthyme n'avait été ordonné prêtre qu'immédiatement avant son départ, comme le pense L. Petit (p. 80, note 24); 3) il n'est pas question d'un autre voyage d'Euthyme entre temps, et il n'était pas possible à cette époque de procéder à une ordination sur place. C'était chose assez courante au ικο siècle qu'un postulant, surtout s'il était moine, fût ordonné prêtre sans avoir passé par les grades inférieurs, ou encore qu'il les reçût en quelques jours, et parfois en quelques heures. Voir sur ce sujet J. Panisot, Les ordinations • per saltum •, Revue de l'Orlent Chrétien, 5, 1900, p. 335-369.

<sup>(84)</sup> Vie d'Eulhyme, p. 34, l. 23 : όλίγους οῦν καὶ τούτω (à l'Athos) διατρίψας χρόνους.

<sup>(85)</sup> Vie d'Euthyme, p. 34, l. 24-25 : ώς εν άστει σύν άλλήλοις διατριθήν και παρενόχλησιν ...

<sup>(86)</sup> Vie d'Euthyme, p. 34, 1. 23-24 : διὰ τὴν ήδη τῶν μοναχῶν ἐν τῷ "Όρει τῆ πρὸς αὐτὸν μιμήσει κατοίκησιν.

<sup>(87)</sup> Voir ci-dessus, p. 25.

<sup>(88)</sup> Voir note 84.

<sup>(89)</sup> Vie d'Euthyme, p. 34, l. 23-31. L'identification courante de l'île de Néoi avec l'île de Hagios-Eustratios (cf. L. Petit, Vie d'Euthyme, p. 80, note 25; Stéphanos, Thesaurus, s.v. νέος) n'est pas encore démontrée (cf. Actes Lavra², n° 38, notes). Svoronos (ibid., carte) propose l'identification avec l'îlot de Skantzoura.

<sup>(90)</sup> Sur cette installation, voir ci-dessous, p. 35.

<sup>(91)</sup> Sur le couvent de Péristéral, voir ci-dessous, p. 35-36.

à quelques kilomètres de Thessalonique. Malgré sa décision d'établir ses deux établissements en dehors de l'Athos, Euthyme ne délaissa pas complètement la Montagne. Durant son séjour à Brastamou (entre 866 et 870 environ), il fit de fréquentes retraites à l'Athos, pour « se trouver seul à seul, face à Dieu »<sup>82</sup>.

Qualrième et dernier séjour (avant mai 898). De nombreuses années plus tard, vers la fin de sa vie, et après avoir abandonné la direction du couvent de Péristérai, Euthyme sentit de nouveau la nostalgie de son ancienne vie d'ascète athonite, et il revint à l'Athos. L'auteur ne signale ce dernier séjour qu'en quelques lignes<sup>93</sup>: Euthyme se rendit à «la pointe de la presqu'île athonite»<sup>94</sup>; se voyant entouré et importuné par les moines, il s'enfuit avec un serviteur dans l'île de Hiéra<sup>95</sup>. Il est difficile d'évaluer la longueur de ce dernier séjour : il commence quelque temps après le départ d'Euthyme de Péristérai et s'achève cinq mois avant sa mort. Son arrivée à l'Athos est soit postérieure à 890, soit postérieure à 897 (date plus probable)<sup>96</sup>; d'autre part, il partit pour Hiéra en mai 898 : la durée de son dernier séjour est donc soit de quelques mois, soit de huit ans. Une chose certaine et importante ressort des derniers paragraphes de la Vie : vers la fin du siècle, en 898, la vie monastique avait pris à l'Athos un essor considérable; les autres sources de l'époque confirment ce fait.

Les moines athonites ne manquèrent pas alors d'entourer le nouveau venu, ascète que la plupart d'entre eux connaissaient de réputation, sinon de vue. Comme pour les précédents séjours, l'auteur ne dit pas dans quel endroit Euthyme vécut ces derniers mois (ou ces dernières années) athonites. Toutefois, il ne semble pas qu'Euthyme, qui avait abandonné son propre couvent pour vivre dans la quiétude, ait lié des relations étroites avec les moines et ait créé un nouveau groupe sous sa direction spirituelle. Comme Joannice le grand ascète de l'Olympe (leurs vies présentent de frappants parallélismes), il cherchait à rester à l'écart des autres autant que sa réputation le lui permettait. Pour cette raison, malgré ses soixante-quinze ans, son esprit voyageur et son goût de la solitude le poussèrent à partir de nouveau : le 8 mai 898, il quitta de nouveau l'Athos pour se rendre, accompagné d'un seul serviteur, dans l'île de Hiéra; il y mourut cinq mois plus tard, le 15 octobre de la même année.

Pour conclure cette étude sur Euthyme, remarquons que nous possédons, grâce à son biographe Basile, un portrait de lui très vivant : Euthyme avait commencé sa vie monastique par un séjour auprès d'un anachorète et passé quinze ans dans un koinobion; devenu ermite et père spirituel d'un groupe anachorétique, il fonde à son tour un koinobion, qu'il dirige pendant de longues années,

et finit sa vie de nouveau en solitaire. Il ferme ainsi le cercle idéal du moine byzantin qui aspire à la perfection.

### 4. DISCIPLES ET COMPAGNONS D'EUTHYME A L'ATHOS

La Vie, centrée sur la personne d'Euthyme, s'occupe très peu des autres athonites et, quand elle le fait, c'est, naturellement, toujours en fonction de leurs rapports avec lui. Ainsi a-t-on l'impression fausse qu'en 859 Euthyme arriva sur une montagne déserte. Que cette idée soit erronée, nous l'avons montré plus haut, et, à propos des séjours d'Euthyme à l'Athos, nous avons parlé de la foule des moines anonymes qui gravitaient autour du saint : ascètes indépendants, moines appartenant à d'autres groupes, ou encore, ses propres disciples. La Vie d'Euthyme nous livre, toutefois, le nom de quelques-uns d'entre eux, raconte certains de leurs exploits, et laisse ainsi deviner l'importance de leur apport à la formation du grand centre monastique que devint l'Athos au siècle suivant.

Joseph l'Arménien. Pierre est le premier athonite dont l'histoire a conservé le nom et le souvenir; Joseph est le premier pour lequel nous avons des dates un peu précises et dont nous connaissons quelques traits de caractère. Quoique d'origine arménienne, dit la Vie, Joseph était un homme sans ruse, simple et honnête<sup>97</sup>. Plus âgé qu'Euthyme, il se trouvait probablement à l'Athos avant le milieu du siècle<sup>98</sup>. Nous ne savons rien des premières années monastiques de Joseph, mais on voit que, quand Euthyme fit sa connaissance, il était un ascète arrivé à un degré élevé de perfection : Basile parle de lui avec respect et considération; il ne le qualifie jamais de disciple, mais il l'appelle l'associé d'Euthyme, son compagnon et son émule dans les luttes ascétiques<sup>99</sup>.

Que Joseph n'ait pas pu, ou n'ait pas voulu, suivre Euthyme jusqu'au bout dans ses excès de mortification, ne paraît pas avoir nui à sa réputation : cela permet à Basile d'affirmer la supériorité de son père spirituel. Mais du point de vue de la spiritualité byzantine, Joseph possédait une qualité qui faisait défaut à Euthyme : la stabilité. Établi à l'Athos longtemps avant l'arrivée d'Euthyme, il y resta une dizaine d'années encore, se conformant aux prescriptions canoniques beaucoup mieux qu'Euthyme, qui fit pendant ce temps un nombre considérable de voyages. Lorsque Euthyme résolut d'établir ses disciples athonites hors de la Montagne<sup>100</sup>, Joseph, par crainte des Arabes, ou parce que, vieillissant, il ne voulait pas se séparer des moines avec qui il avait vécu si longtemps, suivit le groupe à Brastamou. Il paraît certain que Joseph, suivant une habitude répandue, y vivait à l'écart des autres moines, dans une grotte; il y mourut et y fut enseveli<sup>101</sup>. Nous ne connaissons pas la date de sa mort, mais il était mort avant que Basile, nouvellement tonsuré, ne vînt se joindre aux moines de Péristérai, vers 875. En effet, Basile ne dit nulle part qu'il a connu Joseph de son

<sup>(92)</sup> Vie d'Euthyme, p. 38, l. 16-17: Θεὸν ἀντιδολῶν καὶ μόνος μόνφ προσομιλεῖν ἐφιέμενος. Il adopte un comportement très répandu parmi les ascètes devenus chefs d'une communauté (par ex. Joannice, Pierre d'Atroa, Paul le Jeune et autres) qui, tout en restant chefs spirituels, vivent temporairement ou durablement éloignés de leurs disciples.

<sup>(93)</sup> Vie d'Euthyme, p. 48, l. 24 - 49, l. 5.

<sup>(94)</sup> Ibid., p. 48, 1. 24 : τὰ τοῦ "Αθωνος πάλιν ἐπικαταλαμβάνει ἀκρωτήρια.

<sup>(95)</sup> L. Petit (Vie d'Euthyme, p. 83, note 38) identifie cette île avec l'actuel Gioura, tandis que W. M. Leake (Travels in Northern Greece, III, Londres, 1835, p. 113) l'identifie avec Hagios-Eustratios. Ni l'un ni l'autre ne donne de référence. Pausanias (8, 33, 4) paraît avoir connaissance d'une île appelée Hiéra située au voisinage de Lemnos, mais nous n'avons pu la localiser.

<sup>(96)</sup> Sur ces dates et les problèmes chronologiques de la Vie d'Euthyme, cf. Papachayssanthou, Euthyme, p. 234-242.

<sup>(97)</sup> Vie d'Buthyme, p. 29, l. 31 - p. 30, l. 2 : οὐ κρυπτός τις καὶ ὕφαλος, κᾶν ἀπό ᾿Αρμενίων τὸ γένος κατήγετο, ἀλλ᾽ ἀπόνηρος ἄμα καὶ ἀπλοῦς τὸν τρόπον καὶ ἄδολος.

<sup>(98)</sup> Vie d'Bulhyme, p. 28, l. 30 : δστις έχ πολλοῦ προϋπήρχε τῷ "Αθω. (99) Vie d'Eulhyme, p. 28, l. 30 : έταιρισάμενος, p. 29, l. 21 : τῷ συνοπαδῷ τῶν ἀγώνων καὶ μιμητῆ, p. 37, l. 18 : συναγωνιστήν.

<sup>(100)</sup> Après son troisième séjour, voir ci-dessus, p. 27.

<sup>(101)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, l. 19-22 : δς καὶ τελειοῦται τῷ τόπφ, (...) ἐν τῷ σπηλαίφ ἐν ῷ κοιμηθείς κατάκειται.

DU DÉSERT À LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE

vivant; il a vu sa dépouille déposée dans la grotte; elle accusait la sainteté du défunt par deux traits : l'incorruptibilité et l'écoulement du myron<sup>102</sup>.

Jean Kolobos el Syméon. Basile nous renseigne beaucoup moins bien sur Jean Kolobos qu'il ne le fait sur Joseph, sans doute parce que le chemin de Jean ne croisa celui d'Euthyme que peu de temps, durant leur bref séjour commun dans l'île de Néoi<sup>103</sup>. Jean Kolobos se trouvait-il, comme Joseph, à l'Athos à l'arrivée d'Euthyme en 859 ? C'est possible; il est possible aussi qu'Euthyme ait fait sa connaissance durant son premier séjour et que Jean ait été du nombre des moines qui constituèrent le premier cercle d'admirateurs d'Euthyme après sa sortie de la grotte. Cependant, Euthyme et lui auraient pu ne se rencontrer pour la première fois qu'après le second retour d'Euthyme à l'Athos. En tout cas, à ce moment, c'est-à-dire vers 865, Jean Kolobos n'est plus un jeune moine à la recherche d'un maître spirituel, mais un ascète avancé en spiritualité, qui avait acquis une certaine notoriété parmi les autres Athonites et qui avait ses propres disciples.

On peut répéter au sujet d'un autre athonite, Syméon, ce qui a été dit à propos de Jean. Ils font leur apparition dans le récit de Basile en même temps et dans les mêmes circonstances. Euthyme, voulant changer une nouvelle fois de mode de vie, tint conseil avec eux, « des hommes saints, dont le comportement et la façon de penser étaient dignes de la Sion céleste »104. Le résultat de cette consultation fut que les trois hommes laissèrent leurs disciples respectifs sur la Montagne et se retirèrent dans l'île de Néoi, pour s'adonner à la vie contemplative. Même si l'incursion des Arabes n'avait pas mis une sin prématurée à leur séjour<sup>105</sup>, les trois saints hommes en seraient revenus un jour ou l'autre. Il ne semble pas, en effet, que leur installation ait eu un caractère durable; c'était plutôt une retraite spirituelle temporaire de trois ascètes éminents, qui trouvaient nécessaire de mettre de temps à autre une distance entre eux et le monde, ne fût-ce que le petit monde monastique auquel ils appartenaient depuis déjà longtemps. De retour à l'Athos, les trois hommes prirent ensemble une dernière décision : ils trouvèrent plus prudent d'abandonner pour un temps la Montagne, trop exposée aux incursions arabes, et de se replier vers l'intérieur du pays. Leur association prit fin dès ce moment; chacun assuma la responsabilité de ses propres disciples, et choisit l'endroit qu'il croyait le plus approprié pour s'installer avec eux106 : ainsi, Syméon conduisit son troupeau en Hellade : c'est la dernière fois que nous entendons parler de lui, et c'est probablement la dernière chose que l'auteur lui-même eut l'occasion d'apprendre sur son compte. Jean Kolobos ne se rendit pas aussi loin que Syméon : il alla s'établir à Sidèrokausia 107.

Les autres Athonites. Avec les trois noms cités plus haut, Joseph, Jean Kolobos et Syméon, prend fin la liste des Athonites notables qui figurent dans l'œuvre de Basile. Si l'on y ajoute que le disciple qui accompagna Euthyme dans son dernier voyage à Hiéra s'appelait Georges<sup>108</sup>, on

aura épuisé toute la prosopographie athonite de la seconde moitié du IX<sup>6</sup> siècle. Théostèriktos et Théodore, qui ont effectué un séjour à la Montagne, appartiennent beaucoup plus au centre monastique de l'Olympe qu'à celui de l'Athos.

Au nombre des moines de l'Athos mentionnés par Basile, on a compté l'ascète Onuphre 100; or, Basile le distingue nettement du groupe des Athonites qui suivirent Euthyme à Brastamou. C'est après l'installation du groupe que d'autres moines, ou des laïcs, commencèrent à venir se mettre sous la direction spirituelle d'Euthyme. Parmi eux se trouvait « le très célèbre ascète Onuphre pour lequel Euthyme construisit un kellion, situé à l'écart, pour qu'il y habite tout seul »<sup>110</sup>. Cette distinction, qui mettait cet ascète au même rang qu'Euthyme, est due, bien sûr, à la réputation d'Onuphre; mais rien n'indique qu'Onuphre avait acquis cette réputation à l'Athos. Il pouvait aussi bien venir des collines voisines, ou même de l'Olympe, comme Euthyme l'avait fait.

Même si nous acceptions que certains des moines dont les noms figurent dans la Vie, par exemple Ignatios et Éphrem de Brastamou, qui suivirent ensuite Euthyme à Péristérai<sup>111</sup>, appartinrent au groupe premier des Athonites, ces quelques noms n'ajouteraient rien à nos connaissances. S'il est vrai que le nombre des moines de l'Athos s'accroissait, ce sont les détails sur leur vie de tous les jours qui nous manquent; la Vie d'Euthyme, à cause de la répugnance manifeste de l'auteur à s'étendre sur les faits quotidiens, n'a pas su les conserver.

### B. LES PREMIERS GROUPEMENTS CONNUS

Les sources athonites, peu nombreuses pour la période antérieure au dernier quart du x° siècle, ne contiennent que de rares allusions, difficiles à interpréter, sur les premiers groupes de moines installés au Mont Athos. Nous avons essayé de remédier aux lacunes de notre documentation en recourant, pour tenter de préciser la forme de ces groupements, aux sources hagiographiques qui concernent d'autres centres monastiques : nombre de moines athonites ont commencé leur vie monastique dans un centre autre que l'Athos, et les Athonites ont voyagé hors de la Montagne, si bien que des influences s'exercèrent dans les deux sens. D'autre part, de la Vie d'Euthyme se dégage clairement l'idée que l'Athos servait, vers le milieu du 1x° siècle et au-delà, de lieu de refuge anachorétique aux moines de son arrière-pays, la Ghalcidique. Plus tard, les documents d'archives nous mettent en présence de quelques couvents, importants ou non, de la région, dont beaucoup passèrent un jour ou l'autre dans la dépendance des Athonites. En raison du rôle qu'a joué la Chalcidique dans le premier développement de la Montagne et des rapports étroits de ses établissements avec l'Athos avant leur absorption, nous avons jugé bon de donner plus loin, pour eux aussi, tous les renseignements dont nous disposons sur leur apparition, leur fonctionnement et leur disparition.

<sup>(102)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, 1. 22-27.

<sup>(103)</sup> Vie d'Euthyme, p. 34, l. 27 - p. 37, l. 15.

<sup>(104)</sup> Ibid., p. 34, l. 27-29 : Ἰωάννη τῷ Κολοδῷ καὶ Συμεών συμδούλοις ἀποχρησάμενος, ἀνδράσιν ἀγίοις καὶ τῆς ἄνω Σιών ἐπάξιον καὶ τὸ πολίτευμα κεκτημένοις καὶ τὸ φρόνημα.

<sup>(105)</sup> Voir cl-dessus, p. 27.

<sup>(106)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, l. 13-14: ἔκαστος αὐτῶν ἐν τῷ ἀρεσθέντι τόπω τοὺς οἰκείους μαθητὰς ἀναδιδάζουσι. Ce passage montre clairement que chacun avait ses propres disciples et son propre groupe. Nous ne suivrons donc pas K. Lake qui croit à une «laure » commune (cf. Early days, p. 58, 1, 11: the partial dispersal of their laura; p. 59, 1. 20-21).

<sup>(107)</sup> Sur les établissements créés par Jean Kolobos, voir ci-dessous, p. 36-40.

<sup>(108)</sup> Vie d'Enthyme, p. 49, 1, 1.

<sup>(109)</sup> USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 31 : «le célèbre ascète athonite Onuphre»; Lake, Early days, p. 48-49 : «nothing more is known of St Onuphrius of Athos».

<sup>(110)</sup> Vie d'Enthyme, p. 38, 1. 2-8,

<sup>(111)</sup> Vie d'Euthyme, p. 38-39.

### 1. Ermites et groupes anachorétiques au Mont Athos

Nous avons utilisé pour notre enquête des sources non athonites, tâchant d'estimer jusqu'à quel point la vie athonite a suivi la même évolution qu'ailleurs, et, si elle présente des singularités, de déterminer la nature et l'importance de ces dernières.

Donnons d'abord rapidement les conclusions de notre enquête sur le monachisme hors de l'Athos à cette époque<sup>112</sup>. Nous avons constaté une étonnante coexistence, dans tous les centres, de tous les genres de vie monastique, et une interpénétration de ceux-ci : les ascètes côtoient les groupes et ceux-ci souvent dépendent d'un koinobion; un ascète rassemble presque toujours un groupe de disciples autour de lui, dont il devient le père spirituel<sup>113</sup>, et, le plus souvent, quand leur nombre augmente beaucoup, il transforme son groupe en koinobion. Ainsi un ascète peut facilement devenir higoumène, mais aussi facilement un cénobite peut partir de son couvent pour s'adonner à l'hèsychia.

Cette image générale de la vie monastique à Byzance entre le viiie et le xie siècle s'applique-t-elle aussi à l'Athos du ixe siècle? L'unique source qui se rapporte à la première moitié du ixe siècle, le canon de Pierre, nous est de peu d'utilité. Il serait osé de déduire que, puisque Pierre, d'après le canon, a vécu seul dans une grotte, la Montagne toute entière n'abritait alors que de rares ascètes isolés. Bref, le canon de Pierre ne peut rien nous apprendre sur le mode de vie au Mont Athos, mise à part l'existence de l'érémitisme dans la première moitié du ixe siècle. Toutefois, il est clair que l'apparition de moines au Mont Athos (fin du viiie ou début du ixe siècle) n'y a pas été suivie de l'éclosion rapide d'un centre monastique florissant. L'isolement, la nature accidentée du sol, constituaient des désavantages sérieux à ce point de vue et furent, pensons-nous, la principale cause de la lenteur avec laquelle l'Athos se développa à ses débuts. Contrairement à ce qui se passait dans les autres centres, en plein ixe siècle, l'Athos resta assez longtemps un refuge anachorétique.

Les premiers arrivants devaient être, très probablement, des moines du voisinage, lesquels quittant leurs couvents ou leurs groupes venaient s'adonner à l'hèsychia dans la presqu'île déserte<sup>114</sup>. Souvent, sans doute, repartaient-ils de la Montagne au bout d'un certain temps, pour revenir dans leur couvent d'origine, ou pour en construire un autre ailleurs, comme le firent plus tard Jean Kolobos et Euthyme. D'autres y demeuraient, attirant auprès d'eux des disciples en nombre croissant.

Des moines venus de centres lointains y vinrent également s'établir définitivement ou provisoirement. Certains, comme Euthyme, avaient un renom dû à leurs vertus monastiques, d'autres, comme Blaise, étaient appréciés également pour leurs relations haut placées. Des quatre sources que nous possédons<sup>115</sup>, une seule nous fournit des renseignements un peu précis : la Vie d'Euthyme. Rappelons tout d'abord que le biographe d'Euthyme n'a pas vécu au Mont Athos<sup>116</sup>; la

manière selon laquelle les moines avaient organisé leur vie ne le préoccupa que dans la mesure où son maître avait pu y participer. L'argument e silentio ne peut donc être pris en considération. D'après son biographe, seul le désir de vivre dans un endroit où il trouverait des conditions propices à l'ascèse poussa Euthyme à partir de l'Olympe. Vu ce que nous avons dit plus haut sur l'Athos dans la première moitié du IX<sup>e</sup> siècle, cette affirmation ne semble pas être uniquement un lieu commun<sup>117</sup>. Mais, au moment où Euthyme arriva à l'Athos (en 859), que trouva-t-il ?

Quand Euthyme proposa à Joseph de se nourrir pendant quarante jours d'herbes sauvages, celui-ci accepta; cependant, bien qu'installé à l'Athos depuis longtemps, il n'avait jamais auparavant pratiqué cette ascèse, chère aux ascètes de l'Orient. Il accepta aussi de suivre Euthyme dans une grotte complètement coupée du monde extérieur, mais visiblement il n'avait pas non plus jusqu'alors vécu de cette manière. Il se découragea d'ailleurs vite et quitta Euthyme et la grotte, pour retourner à sa vie ancienne, au milieu d'autres ascètes, devant lesquels il exaltait les prouesses de l'ascète ensermé<sup>118</sup>.

De cette indication, que corroborent la suite de la Vie d'Euthyme<sup>119</sup> et la Vie de Blaise<sup>120</sup>, nous pouvons déduire : a) que les moines athonites menaient une vie austère, rendue plus rude encore par les conditions matérielles propres à la presqu'île, mais qu'ils n'avaient pas l'habitude de s'adonner à des mortifications excessives, comme leurs confrères orientaux (chaînes, blessures volontaires, jeûnes prolongés); Euthyme, bien que vénéré, ne semble pas avoir eu d'imitateurs; b) que si des anachorètes continuaient à s'isoler dans les endroits désertiques de la Montagne, la grande partie des moines de l'Athos vivaient, durant la seconde moitié du ixe siècle, en petits groupes anachorétiques.

En analysant les séjours d'Euthyme sur la Montagne, nous avons vu que de tels groupements monastiques existaient avant son arrivée; qu'Euthyme a constitué un groupe de disciples pendant son troisième séjour; qu'à côté du sien existaient en même temps deux autres groupes : celui que dirigenit Jean Kolobos et celui dont le père spirituel était Syméon. Chacun de ces trois ascètes, dit la Vic d'Euthyme, avait « ses propres disciples »<sup>121</sup>. Cette terminologie rejoint celle des sources non athonites concernant les groupes ascétiques<sup>122</sup>.

Tous les moines athonites vivaient-ils de la même manière que ceux que nous montre la Vie d'Euthyme, ou n'y avait-il pas aussi des communautés cénobitiques? Nous ne pensons pas ici à de grands couvents abritant des dizaines de moines, mais à de petits établissements de cinq, dix ou quinze moines; on connaît des koinobia dont le nombre de moines est inférieur à celui de certains groupes anachorétiques<sup>123</sup>. Entre un grand et un petit koinobion, les différences extérieures sont

<sup>(112)</sup> On trouvera les résultats de cette recherche dans l'article cité ci-dessus, p. 23, note 53.

<sup>(113)</sup> Ils forment alors ce que nous appelons « un groupe anachorétique ». Le mode de vie des moines de ce groupe diffère considérablement de celui des laures du type palestinien (voire ci-dessus, p. 23, note 53).

<sup>(114)</sup> Sur ce point, voir ci-dessus, p. 15-16.

<sup>(115)</sup> Ce sont la Vie d'Euthyme, un sigilion de Basile Ier, la Vie de Blaise et un acte de Léon VI, dans la mesure où ce dernier se rapporte à des événements antérieurs à 908.

<sup>(116)</sup> Voir cl-dessus, p. 23, note 46.

<sup>(117)</sup> Les biographes cherchent souvent à trouver des justifications à l'instabilité du moine byzantin et à son goût des voyages : désordre dans le couvent, pélerinage aux lieux de culte, etc. Cependant, même dans le cas présent, on ne peut pas ne pas remarquer que si Euthyme ne désirait pas voyager, il aurait pu trouver des lieux désorts à l'Olympe.

<sup>(118)</sup> Gf. Vie d'Euthyme, p. 32, l. 19-24.

<sup>(119)</sup> Voir l'analyse des quatre séjours d'Euthyme à l'Athes donnée cl-dessus, p. 23-29.

<sup>(120)</sup> Cf. Vie de Blaise, p. 667-668 §§ 23-25, et ci-dessous, p. 49-51.

<sup>(121)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, 1. 14: τούς οίκείους μαθητάς.

<sup>(122)</sup> Les sources utilisent, en général, les expressions μαθηταί, άδελφοί, plus rarement κελλία, pour désigner les groupes anachorétiques.

<sup>(123)</sup> Juridiquement, trois moines suffisent pour constituer un monastère (cf. Novelle de Léon VI : DE MEESTER, De monachico statu, p. 142; Theodore Balsamon, comment, au canon XVII du 7° concile : PG, 137, col. 974 c = Rhalli-Potli, Synlagma, 2, p. 626). Basile II, souhaitant barrer la route aux abus, a voulu porter le nombre

plus frappantes qu'entre un groupe ascétique et un petit koinobion. Il est, par conséquent, difficile de dire si tel groupement de moines constitue un groupe anachorétique ou un koinobion, et si de petits couvents existaient à l'Athos vers la fin du ixe siècle. Cependant, un acte de Basile Ier paraît faire une nette distinction entre le « monastère récemment fondé par Kolobos », hors de l'Athos, et les « ascètes de la Montagne »<sup>124</sup>. Lorsque, à la fin du ixe siècle, le moine constantinopolitain Blaise veut se consacrer à une vie d'ascèse plus sévère, il pense au Mont Athos<sup>125</sup>. Celui-ci conservait donc son renom comme lieu d'anachorèse. Malheureusement, la biographie de Blaise est imprécise en ce qui concerne l'organisation de son groupe sur la Montagne. Il les appelle « ses disciples », « nos propres frères », ce qui de nouveau incite à penser à un groupe anachorétique<sup>126</sup>. En définitive, sans nier la possibilité que des monastères, dont actuellement nous ne saurions rien, aient pu exister au Mont Athos vers la fin du ixe siècle, nous pensons que la plus grande partie des moines athonites sont alors, soit des solitaires, soit des ascètes groupés autour d'un père spirituel. Il dépendait de la personnalité de celui-ci que la vie du groupe restât tournée vers l'ascèse individuelle ou qu'elle se rapprochât d'une vie commune, c'est-à-dire de celle d'un koinobion. C'est probablement à partir de tels groupes que naquirent et se développèrent l'un après l'autre les premiers couvents athonites.

Terminons sur ce point en disant quelques mots de la localisation des premières installations athonites. Il paraît raisonnable de supposer que l'avance des moines vers le sud s'effectua par étapes. Des ermites s'étaient aventurés au sud du Zygos et jusqu'aux abords de la montagne de l'Athos longtemps avant la fin du ixo siècle. Déjà le canon de Pierre dit que ce saint choisit pour s'installer le « désert inhabité» et la « partie de la montagne la plus inaccessible »<sup>127</sup>. La Vie de Blaise raconte que celui-ci avait l'habitude de s'isoler dans les « parties désertiques de la montagne »<sup>128</sup>. Entre ces deux sources, qui sont l'une du début et l'autre de la fin du ixo siècle, la Vie d'Euthyme cautionne cette avance des moines vers le sud : les disciples d'Euthyme ayant entrepris, entre 864 et 866, une ascension périlleuse, Euthyme accourut dans la tempête et leur sauva la vie<sup>120</sup>. L'ascension dangereuse est évidemment celle du sommet du mont Athos, et cela suppose l'installation du groupe dans l'intérieur de la presqu'île. Pour son dernier séjour à l'Athos, Euthyme vint s'installer aux ἀκρωτήρια<sup>130</sup>, ce qui désigne certainement la pointe sud de la presqu'île. Cela dit, il n'existe aucune donnée permettant de préciser l'endroit qu'occupait tel ou tel établissement d'Athonites au ixo siècle, mais nous pouvons affirmer que l'ensemble de la Montagne fut, durant ce siècle, fréquenté et habité par des moines.

# 2. Groupes et monastères du sud de la Chalcidique

Les premières données relatives à des groupements monastiques en Chalcidique du Sud se trouvent dans la Vie d'Euthyme. La Vie de sainte Théodora de Thessalonique, pour les moines des alentours de cette ville, et les documents d'archives, pour les monastères situés plus près de l'Athos, complètent nos connaissances.

Braslamou et Périslérai. Vers 866, partant du Mont Athos, Euthyme décida d'installer ses disciples près de Brastamou<sup>181</sup>. Il y fit construire, pour ses moines, des kellia individuels mais proches les uns des autres, tandis que pour lui-même et pour un autre ascète renommé. Onuphre, il batit des kellia plus distants<sup>132</sup>. Euthyme rendait souvent visite à ses disciples, mais il passait l'essentiel de son temps dans son kellion isolé, ou encore à l'Athos<sup>133</sup>. Il n'était donc que le père spirituel, un autre, probablement Joseph, assurant la direction matérielle du groupe. L'auteur ne donne aucun détail permettant de dire si cet établissement fonctionnait comme un petit koinobion, ou s'il se considérait comme un groupe anachorétique attaché à un père spirituel. Les termes utilisés<sup>134</sup> nous font pencher pour la seconde hypothèse. Il est probable que les anachôrètika kellia, dépendant du couvent de Péristérai, où Basile, le disciple et biographe d'Euthyme, passa quelques années de sa vie de moine<sup>135</sup>, n'étaient autres que les kellia de Brastamou. Toutefois, nous ne l'affirmons pas, étant donné que les endroits ne manquaient pas, sur les pentes du Chortiatès, pour installer quelques nouvelles cabanes d'anachorètes. Mais, même si l'on dissocie les deux installations, Brastamou resta partie du domaine de Péristérai<sup>186</sup>, puisque Basile, qui entra dans l'obédience d'Euthyme quatre ans après la fondation du couvent de Péristérai<sup>187</sup>, connaissait cet établissement et y visita le tombeau de Joseph<sup>138</sup>.

Vers 870, Euthyme décida, à la suite d'une vision<sup>130</sup>, de restaurer l'église ruinée de Saint-André, sise près du village de Péristérai, et d'en faire le centre d'un couvent. Le nouveau koinobion, inauguré en septembre 871<sup>140</sup>, fut dédié à saint André et reçut une règle, probablement écrite, de son fondateur<sup>141</sup>. Vers 884, les hommes de la famille d'Euthyme vinrent grossir les effectifs du couvent, tandis

à 8 ou 10 moines (Novelle de 996 : Zépos, Jus, p. 268). Nous connaissons des koinobia dont l'effectif ne devait pas, selon le typikon, dépasser le nombre de sept, dix ou douze moines (voir les références rassemblées par R. Janin, dans REB, 22, 1964, p. 30-31). Or, le groupe anachorétique de Paul de Latros avant sa transformation en laure comptait un nombre assez élevé de moines, et le groupe de Nicéphore de Milet avant sa transformation en koinobion soixante-dix moines (cf. Vic de Paul le Jeune, p. 51; Vie de Nicéphore de Milet, p. 149-150).

<sup>(124)</sup> Acte nº 1, l. 19-21.
(125) Vie de Blaise, p. 667 p : πρὸς τὴν ὑπουρίαν τοῦ "Αθωνος τὴν κατὰ μόνας μαρτυρικὴν παλαίστραν διεξελθεῖν ἐφιέμενος.

<sup>(126)</sup> Vie de Blaise, p. 668 c : τῶν αὐτοῦ μαθητῶν, τοῖς καθ' ἡμᾶς ἀδελφοῖς

<sup>(127)</sup> Ed. citée (voir p. 19 note 14), ode 7, tropaire 4.

<sup>(128)</sup> Vie de Blaise, p. 667 B : τὸ ἄβατον ἐχεῖνο τῆς ἐρήμου.

<sup>(129)</sup> Vie d'Euthyme, p. 47-48, cf. p. 47, l. 30 : τη κορυφή του δρους.

<sup>(130)</sup> Voir ci-dessus, p. 28, note 94.

<sup>(131)</sup> Vie d'Euthyme, p. 37, i. 17: ἐν τοῖς Βραστάμου λεγομένοις τόποις. G'est le village actuel de Βραστά (sur la carte de l'état-major grec : Βράσταμα) qui se trouve à une distance de 2 h. 30' de marche de Polygyros (cf. aussi Τπέοσκαπισές, Kalépanikia, carte du thème de Thessalonique; A. Struck, Makedonische Fahrlen. I : Chalkidike, Vienne-Leipzig, 1907, carte). Il est à distinguer du village de Brasta, situé au nord-est du lac Bolbè (Beschik), cf. Struck, ibid.

<sup>(132)</sup> Vie d'Eulhyme, p. 38, 1. 2-8.

<sup>(133)</sup> Ibid., 1. 12-17.

<sup>(134)</sup> Vie d'Enthyme, p. 37, l. 14 : μαθητάς, p. 38, l. 3-5 : κελλία, voir aussi ci-dessus, p. 33, note 122.

<sup>(135)</sup> Vie d'Euthume, p. 46, 1, 7-8.

<sup>(136)</sup> Sur les biens de Péristérai situés près d'Hiérissos, voir ci-dessous, p. 36 et note 144.

<sup>(137)</sup> Cf. Papachnyssanthou, Eulhyme, p. 227 et n. 14, 242.

<sup>(138)</sup> Voir ci-dessus, p. 29-30.

<sup>(139)</sup> Vie d'Euthyme, p. 38, l. 17-29. — La construction d'une église ou d'un couvent après une vision est un lieu commun de l'hagiographie byzantine (cf. par ex. F. Halkin, Sancti Pachomit Vitae graecae, Subs. hag. 19, Bruxelles, 1932, p. 8; Festugière, Historia monach. in Aegypto, p. 47; Vie de Pierre d'Airoa, p. 89 § 9; Vie de Germain de Kossinitza, Acla Sanctorum, maius III, p. 8'-9'; Vie de Dorothée le Jeune, PG, 120, col. 1060 c-p.

<sup>(140)</sup> Sur cette date, cf. Papaghryssanthou, Euthyme, p. 235-236.

<sup>(141)</sup> Cf. Vie d'Euthyme, p. 39-46.

DU DÉSERT À LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE

que les femmes de la famille formèrent un nouveau petit couvent, peut-être assujetti à Péristérai142. En mars 897, l'higoumène Euthyme, très probablement notre saint, accrut la fortune du couvent par l'achat des biens fonciers de la famille du moine de Péristérai Jean Tzagastès 143; d'autres achats nous sont connus : en 941, l'higoumène Euthyme, autre que le fondateur, acheta un champ à Kassandra, et en 952, l'higoumène Stéphanos acquit des terres et une briqueterie, dans la région d'Hiérissos<sup>144</sup>. C'est probablement après 897 qu'Euthyme quitta Péristérai, abandonnant l'higouménat à son petit-fils Méthode<sup>145</sup>. En janvier 899, les moines de Péristérai transférèrent de l'île de Hiéra la dépouille du saint, mort en octobre 898, et la déposèrent dans l'église du couvent146. Un point reste obscur, celui de savoir si Euthyme avait donné au métropolite de Thessalonique quelque droit sur son couvent147; en tout cas, il semble qu'il demanda et obtint pour Péristérai le statut de couvent impérial avant 897148; on retrouve cette appellation dans un acte de 941149; entre 944 et 959, par un acte qui dénie à la métropole de Thessalonique le droit de s'immiscer dans les affaires de Péristérai<sup>150</sup>, Constantin VII Porphyrogénète confirme ce statut<sup>151</sup>. Péristérai, que l'empereur Nicephore Phokas adjoignit à Lavra en 964, subsistait encore comme couvent vers 972, toujours sous la direction de Stéphanos; mais il devint métochion de Lavra après la mort de celui-ci, à une date inconnue162.

Sidèrokausia el Kolobou. Vers 866, Jean Kolobos, quittant l'Athos en même temps qu'Euthyme, vint s'installer avec ses disciples à Sidèrokausia 153. Or, nous savons par d'autres sources que Kolobos fonda un monastère qui fut connu comme couvent de Kolobou et qui fut étroitement lié au développement de l'Athos pendant la fin du 1xº siècle et le début du xº siècle. L'établissement de Sidèrokausia peut-il être identifié au couvent de Kolobou154?

Nous savons que le couvent de Kolobou était situé au sud d'Hiérissos<sup>156</sup>. Si le terme Sidèrokausia<sup>156</sup> désigne à cette époque une région, comme on l'a dit<sup>157</sup> et comme c'est le cas pendant l'époque turque, le monastère de Kolobou pourrait être identifié à l'établissement fondé par Jean

- (142) Vie d'Euthyme, p. 48, 1, 11-15.
- (143) Ibid., p. 47, 1, 12, et Actes Laura, nº 1.
- (144) Acles Lavra2, nos 2 et 4, et Introduction, p. 23 note 42, p. 59 note 15.
- (145) Cf. PAPACHRYSSANTHOU, Euthyme, p. 240-241.
- (146) Ibid., p. 242-244.
- (147) Ibid., p. 238, note 17.
- (148) Actes Laura\*, nº 1, 1. 12: τῆς (...) βασιλικῆς μονῆς τοῦ ἀγίου (...) 'Ανδρέου τῶν Περιστερῶν.
- (149) Ibid., nº 2, 1. 11.
- (150) Ibid., no 33, 1, 25-42.
- (151) Ibid., no 33, 1, 39 : διά τὸ είναι ταύτην βασιλικήν καὶ ἐν τῷ βρεδείῳ τῆς σακέλλης ἀναγράφεσθαι.
- (152) Ibid., no 1, notes.
- (153) Vie d'Eulhyme, p. 37, 1. 14-15 : καὶ Ἰωάννης μὲν ὁ μακάριος τοῖς Σιδηροκαυσίοις λεγομένοις προσοικίζεται. (154) Faute de documentation, K. Lake, qui examine longuement cette question (Early days, p. 63-66), n'a pu aboutir qu'à un résultat dubitatif. Il tend cependant à considérer l'établissement de Sidérokausia comme le noyau du couvent de Kolobou. C'est aussi l'opinion de L. Petit (Vie d'Euthyme, p. 80, note 26) et de Smyrnakès (Athos,
  - (155) Voir ci-dessous, p. 38 et notes 170, 171, 172.
- (156) Nous parlons évidemment du nom propre qui désigne une localité, village ou région (Σιδηροκαύσια), ct non pas du nom commun (σιδηροχαυσεία = mines de fer) qui peut être utilisé pour tout endroit où l'on exploite
- (157) Cf. Smyrnakës, Athos, p. 25 : « Sous Basile I er et Léon le Sage, la Chalcidique avait pris le nom Sidèrokausa à cause de ses mines de fer »; L. Petit, Vie d'Eulhyme, p. 80, note 26 : « Σιδηροκαυσίοις actuellement Μαδεμοχώρια, près de Hierisso ; Binon, Xéropolamou, p. 137 : « L'auteur de la Vie vise-t-il le district ou le village de ce nom ? Nous ne saurions dire. Sidérokausia, à l'époque byzantine, s'entendait aussi bien d'un district que d'un des villages

Kolobos à Sidèrokausia, région qui aurait pu s'étendre très loin au sud. Si Sidèrokausia était alors un village, l'identification ne serait possible que si ce village se trouvait près d'Hiérissos, ce qui n'est pas le cas. Une recherche qui se voulait exhaustive nous a convaincue que durant toute l'époque byzantine<sup>158</sup> le terme désigne non pas une région, mais un village<sup>159</sup>, qu'il ne faut pas confondre avec Isboros<sup>160</sup> (l'actuel Stratonikè)<sup>161</sup>, car un acte privé du milieu du xvº siècle mentionne les deux villages<sup>162</sup>, mais qui devait être proche de cette localité<sup>103</sup>. Il ne fait pas de doute que le village tire son nom des fonderies qui y fonctionnaient à l'époque byzantine<sup>164</sup>; c'est plus tard seulement, avec l'arrivée des Turcs, que la région minière tout entière du sud-est de la Chalcidique recut le nom de Sidèrokausia 105, sinon on trouverait des traces de cette appellation

(158) On ne sait à quel moment exactement l'Athos reconnut la suzerainelé turque. La dernière limite serait mai 1430, après la prise de Thessalonique ; mais on peut supposer que cela est arrivé beaucoup plus tôt, et même des 1422, quand les Turcs envahirent la Chalcidique et investirent la ville (cf. BZ, 23, 1914-1920, p. 148 nº 49, et A. Bakalopoulos, Ίστορία του Νέου Έλληνισμου, Α΄, Thessalonique, 1961, p. 199). Durant les années 1423-1430, les Vénitiens ne tenaient en dehors de la ville de Thessalonique que quelques places à Kassandra (cf. C. Mentzios, Μνημεΐα μαχεδονικής Ιστορίας, Thessalonique, 1947, p. 47-48, 62, 63, 69, 74, 77, 78, 80, et P. Lemerle, La domination vénitienne à Thessalonique, Miscellanea G. Galbiali III = Fontes Ambrostani 27, Milan, 1951, p. 222-225), Un acte ture du couvent de Grègoriou de 1429/30 (Barlaam Gregoriates, "Έγγραφα της εν 'Αγίω "Όρει Ιεράς μονής δσίου Γρηγορίου, Thessalonique, 1929, p. 5-6), affirmant que les biens du couvent sont inscrits εἰς τὸν παλαιὸν κτηματολογικόν κώδικα, renforce cette hypothèse,

(159) Acte nº 2, 1, 14 : και χωρία ἀπό τε τῶν λεγομένων Σιδηροκαυσίων. Acte d'Iviron de déc. 995 : χωρίον των Σιδηροχαυσιτών. Acte d'Iviron de mais 1007 : Νικήτας ὁ Σιδηροχαυσίτης (actes inédits, photos au Collège de France). Actes Zographou, no 5 (reconstitution d'un original de 1142 détruit), l. 37-38 : Γληγορᾶς ἀπὸ τὰ Σιδηροκαύσια. Chrysobulle de Michel VIII de 1259 pour Esphigmenou, Actes Esphigmenou<sup>2</sup>, Appendice A, l. 50-51 : ἐν τῷ χωρίω τῶν Σιδηροκαψίων. Au xivos., les références abondent : cf. par ex. chrysobulle d'Andronic II de 1301 pour Vatopédi; praktika d'Esphigménou et de Xèropotamou; actes de Stefan Dušan pour Vatopédi, Esphigménou, Lavra; chrysobulle de Jean V pour Vatopédi; acte de Stefan Uros pour Lavra. Pour le xye siècle, citons trois actes de Lavra de 1404, 1409, 1420 ; l'acte de Xèropotamou cité dans la note 162. — Nous ne faisons pas entrer dans cette liste les références aux Actes Pantocrator, nºs 6, 7, 8, 8 bis et 9 (contra, Theographies, Katépantitia, p. 78; Binon, Xéropotamou, p, 136, notes 11 et 12), car elles concernent une localité homonyme située à Thases, comme l'a délà montré OSTROGORSKY, Serska oblast, p. 71, noto 150.

(160) Τικος (Ταπισές, Kalépanikia, p. 78 : Σιδηροκαύσια (η Γησδορος).

(161) Nous tenons ce renseignement de J. Lefort qui a visité récemment la région.

(162) Acles Xèropolamou, n° 30 (de 1445), l. 32 : είς τὸν Είζδορον ἔνα σπίτι (...), και άλλο σπίτι είς τὰ Σιδηροκαύσια.

(163) Cf. Binon, Xèropolamou, p. 138 et notes 20, 21,

(164) Excepté ce nom significatif du village, connu depuis le xe s., nous ne possédons de références directes sur les fonderies de Chalcidique qu'au xive s.; cf. Actes Xèropolamou, Index, s.v. σιδηροχαυσείον.

(165) Devenus maîtres de la Chalcidique, les Turcs formerent une circonscription qui comprenait la partie est de la Chalcidique et les presqu'iles de Longos et de l'Athos, et qui est appelée dans les traductions greeques de documents tures δήμος, ύποδιοίχησις, ou encore κατιλίκιον των Σιδηροκαυσίων (cf. l'acte de Grégoriou cité ci-dessus, note 158; actes de Stavronikèta de 1540, 1602, 1630 : Grèg. Pal., 5, 1921, p. 508, 336, 509; actes de Kutlumus de 1527 et de 1568/69 : Actes Kutlumus, Appendice IV B et C ; le terme turc, que nous ignorons, est traduit en français par P. Wittek par: district, circonscription, juridiction, cf. ibid.). La circonscription lirait sans doute son nom de celui de son ches-lieu, qui devait être le village de Sidérokausia (cas fréquent, cf. δήμος Σερρών, Ζίχνης, Θεσσαλογίκης, etc., dans les documents athonites de la Turcocratie), comme le laissent deviner les expressions telles que celles-ci : οἱ ἐνδιαφερόμενοι (les Athonites) μετέθησαν εἰς τὰ Σιδηροκαύσια «ἐξωτερικοῦ κριτηρίου ένεκα · (acte de Dionysiou de 1573 : Οικονομισκε, Catalogue Dia, p. 284 nº 76); Μουσταφᾶς (...) μουλᾶς έν Σιδηροκαυσίοις (acts de Stavronikèta de 1602 : Grèg. Pal., 5, 1921, p. 336) ; aussi bien que la protestation du directeur des fonderies : il se plaint que le siège administratif de l'entreprise est un bourg en décadence, tandis que le village d'Isboros, à une distance d'un quart d'heure, a une population florissante (J. Basdrahelles, Ίστορικά άργεῖα Μακεδονίας. 'Αρχεῖον Θεσσαλονίκης 1695-1912, Thessalonique, 1952, p. 67-68 n° 56 (de 1707) : ἐκθέτων ὅτι ἡ μὲν έδρα τῶν Μαντεμοχωρίων δὲν είναι προηγμένη καὶ ἀκμάζουσα, ἀλλὰ τὸ εἰς ἀπόστασιν ένὸς τετάρτου τῆς ὅρας κείμενον χωρίον "Ισδορος ...). Le nom du siège n'est pas donné, mais son emplacement, au voisinage d'Isboros, montre qu'il s'agit de Sidèrokausia. Le site continua à péricliter et finalement disparut de la carte. Entre-temps, le district avait perdu le nom de Sidérokausia, au profit de celui de Madémochôria, qui est la seule appellation de la région attestée dans les documents turcs des archives de Thessalonique (cf. BASDRABELLES, op. cil.), c'est-à-dire à partir de 1695.

dans les documents athonites byzantins qui mentionnent fréquemment, sous d'autres noms, la région<sup>106</sup>. L'identification du couvent de Kolobou avec l'établissement de Sidèrokausia, situé à 15 km à vol d'oiseau au nord d'Hiérissos, est donc impossible. Par conséquent, nous devons admettre que, comme Euthyme, Jean Kolobos a fondé successivement deux établissements monastiques. l'un, en quittant l'Athos, à Sidèrokausia, l'autre, plus tard, près d'Hiérissos. Nous pensons, mais ce n'est qu'une présomption, que la première installation de Kolobos ressemblait à celle d'Euthyme à Brastamou. Nous ne savons ni quand ni dans quelles circonstances Jean Kolobos fut amené à fonder, entre 866 (départ de Kolobos de l'Athos) et 883 (première mention du couvent) son couvent près d'Hiérissos, dédié au Prodrome<sup>167</sup>. Bien que l'expression « récemment construit », qu'utilise l'empereur Basile I<sup>er</sup> en 883<sup>168</sup>, n'ait rien de rigoureux, elle laisse penser que la date de fondation est plus proche de 883 que de 866169. Notre documentation ne permet de le situer qu'approximativement : ses biens s'étendaient principalement entre le village d'Hiérissos et l'Athos170; les bâtiments et l'église du monastère se trouvaient probablement près du village de Livadia<sup>171</sup>; en effet, des actes du XIIIe et du XIVe siècle reconnaissent à Iviron la propriété d'« un métochion du Prodrome, avec ses biens et ses droits, situé à Livadia »178. Rien ne prouve que ce métochion soit l'ancien Kolobou, sauf le fait que Kolobou devint possession d'Iviron et que c'est la seule dépendance d'Iviron dans la région qui porte le nom du Prodrome, saint patron de Kolobou. Peu de temps après la fondation de son couvent, Jean Kolobos demanda<sup>173</sup>, selon la coutume, à l'empereur Basile I<sup>er</sup> un acte pour protéger son établissement contre les abus des fonctionnaires et contre les empiètements des personnes privées; il l'obtint<sup>174</sup>. La fortune de Kolobou devait déjà être importante : terres dans l'énoria d'Hiérissos, terres et bâtiments à Kaména et, sans doute, quelques possessions près du village de Sidèrokausia<sup>175</sup>. L'avènement de Léon VI donna à Jean Kolobos l'occasion d'agrandir sa fortune; vers la fin de 886 ou au début de 887, un acte impérial reconnaissait à Kolobou la possession de biens dans certains villages (Sidèrokausia, Chlomoutza et autres), de monastères (Moustakônos, Kardiognôstou, Athanasiou et Louka), et ensin, de la plus grande partie de l'Athos176. Get acte, détruit par la suite, devait contenir l'énumération de tous les biens de Kolobou<sup>177</sup>. Mais la grande expansion de ce couvent fut de courte durée. En 907/908, les Athonites parvinrent à renverser la situation : un nouvel acte de Léon VI privait Kolobou de toutes ses acquisitions récentes178. Malgré cela, Kolohou continua d'être le couvent le plus important de la

(166) Κατεπανίκιον "Ακρους, Ίερισσοῦ, 'Αραδενικείας : cf. Τπέος haridès, Kalépanikia, p. 15-19.

(167) Tout le chapitre III de Lake, Early days, au sujet de Jean Kolobos et de son couvent est à lire avec beaucoup de précaution, car il se fonde sur une datation erronée des documents examinés (882 au lieu de 942).

(168) Acte nº 1, 1. 19-20 : καί τὸ μοναστήριον τὸ ἐκεῖσε ἀρτίως κατασκευασθέν παρὰ Ἰωάννου τοῦ (...) Κολοδοῦ. (169) USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 35 (suivi par Smyrnakės, Alhos, p. 22) place la fondation en 869, sans donner de raisons.

(170) Cf. Acte nº 5, 1. 47-48 : καὶ ἀπὸ μὲν τῆς διακατοχῆς τοῦ τόπου τῆς μονῆς τοῦ Κολοδοῦ μέχρι τῶν τοιούτων συνόρων (de l'Athos).

(171) Sur le village de Livadia, cf. Théocharides, Kalépanikia, p. 78 (mais il faut faire la distinction entre ce village d'Hiérissos et le lieu-dit Livadia situé à l'intérieur de l'Athos).

(172) Cf. les chrysobulles de Michel VIII (1259) et d'Andronic II (1283) pour Iviron, et les praktika d'Iviron. (173) Cf. Aele nº 2, I. 4-5 : ἐξ αἰτήσεως Ἰωάννου τοῦ (...) Κολοδοῦ.

(174) C'est l'Acte no 1, qui nous occupera plus loin.

(175) Voir ci-dessous, p. 53 et note 68. (176) Voir ci-dessous, p. 48 et note 30. (177) Cf. Acte no 2, 1, 12-13 et notes.

(178) Voir ci-dessous, p. 51, 53. Nous ne savons pas si Jean Kolobos vivait encore à cette date, cela nous paraît

région<sup>179</sup> : en 943, nous apprenons qu'il possédait une bergerie située dans la presqu'île athonite<sup>180</sup>; en 959/960, l'empereur Romain II accorda par chrysobulle au couvent de Kolobou quarante parèques, pour le dédommager des pertes subies à cause de l'installation des Sklavoi Boulgaroi sur son domaine d'Hiérissos<sup>181</sup>. La date de cette installation — aussi bien que l'appartenance ethnique des occupants — est controversée182; en tout cas, elle eut lieu avant 959 (date du chrysobulle) et probablement après 942-943, date d'un acte qui ne la mentionne pas<sup>183</sup>. Des documents de la sin du xe siècle contiennent des échos de plusieurs différends qui opposèrent, tout au long du xe siècle, le couvent de Kolobou à la commune d'Hiérissos, pour la possession de tel ou tel bien; dans bien des cas, c'est la commune qui eut à la fin gain de cause<sup>184</sup>.

Malgré le conflit qui les avait opposés au début du siècle, le couvent de Kolobou et les moines athonites continuèrent, tout au long de la première moitié du xo siècle, à avoir des relations étroites185 : Kolobou gardait le droit de faire paître ses animaux dans la presqu'île186; les Athonites, eux, avaient pris l'habitude de descendre à Kolobou chaque fois que des affaires les appelaient à Hiérissos. Mais plus le nombre des moines de la Montagne augmentait, plus cette hospitalité pesait aux moines de Kolobou, qui cherchaient à se dégager de cette obligation coutumière. De leur côté, les Athonites pensaient qu'une annexion pure et simple de Kolobou ferait mieux leur affaire qu'une hospitalité offerte de mauvaise grâce. Vers 972, ils demandèrent à l'empereur Jean Tzimiskès de leur accorder le couvent; l'empereur refusa<sup>187</sup>. Cette démarche prouve que Kolobou n'était plus un couvent privé, comme au moment de sa construction par Kolobos, mais un couvent impérial188. On conçoit que les moines de Kolobou n'aient pas vu d'un bon œil cette initiative de leurs voisins, Leur higoumène, Stéphanos, répondit par le refus total de recevoir dans son couvent quelque Athonite que ce fût189. Mais ceux-ci n'abandonnèrent pas pour autant leur projet : une seconde ambassade fut envoyée à Basile II, en 976, après la mort de Tzimiskès et la prise effective du pouvoir

(180) Acte nº 6, 1, 33-34 et notes.

(183) Acte nº 5.

-1.4

(186) Ce droit est reconnu et confirmé par le typikon de Tzimiskés (Acte nº 7, 1, 132-133) et par le prôtos Thomas en 985 (SMYRNAKĖS, Athos, p. 39, 1. 9-11).

(188) Dans des actes du xº s., le couvent est souvent qualifié de βασιλική μονή (actes inédits, photos au Collège

<sup>(179)</sup> Il est le seul couvent à être mentionné nommément dans le rapport de Thomas (= Acte nº 5).

<sup>(181)</sup> Le document est perdu, mais il nous reste un résumé inséré dans l'acte d'un fonctionnaire de 1059, cf. Dölger, Ein Fall, p. 7, l. 10-13 : παροίκων ἀτελῶν τεσσαράκοντα δωρεὰν αὐτῆ (Kolobou) παρέγων ἀνθ' ὧν άφηρέθησαν τοπίων άπο τῶν πάλαι παροδοθέντων τῷ μέρει ταύτης ἐν τῆ τοποθεσία τῆς Ἐρισσοῦ παρὰ τῶν ἐνσκηνωθέντων έχεῖσε Σκλάδων Βουλγάρων.

<sup>(182)</sup> Voir en dernier lieu Dölger, Ein Fall (avec bibliographie antérieure) ; l'auteur suppose (p. 19) une installetion forcée des Bulgares, vers les années 913-924. Cette date est acceptée par G. Soulis (On the Slavic settlement ; in Hierissos in the tenth century, Byz., 23, 1953, p. 67-69), mais rejetée par G. Ostnogonskij (O Vizantijskim državnim seljacima i vojnicima. Dve povelje iz doba Jovana Cimiska, Glas Srpske akad. nauka, 214, 1955, p. 42-43).

<sup>(184)</sup> Actes inédits d'Iviron (photos au Collège de France).

<sup>(185)</sup> C'est un acte du prôtes Thomas, établi en 985, qui relate en détail les rapports entre Kolobou et les Athonites au milieu du xe s., et les efforts deployés par ces derniers afin d'obtenir l'annexion du couvent (Smyrnakès, Athos, p. 36-39; original dans les archives d'Iviron, photo au Collège de France).

<sup>(187)</sup> Le nom de l'empereur conduit à placer cette requête avant le 10 janvier 976 (mort de Tzimiskès), Comme un des médiateurs était Euthyme du Stoudios (original : Εύθύμιος ὁ Στουδιώτης, Smyrnakes, Athos, p. 37, 1, 32, omet le nom), qui intervient dans la rédaction du typikon de Tzimiskès, on peut raisonnablement penser que la demande a été faite au moment de l'affaire du typikon ; voir ci-dessous, p. 95 sq.

<sup>(189)</sup> Cf. Smyrnnakès, Athos, p. 37-38 : ὁ μοναχός Στέφανος καὶ ἡγούμενος οὐδὲ κὰν ἐν τῷ πυλῶνι συνεχώρησε παραχύπτειν τινά έξ ήμῶν.

par Basile<sup>100</sup>. Le nouvel empereur répondit par un nouveau refus, et ne fléchit pas quand les moines athonites lui adressèrent une nouvelle requête écrite, entre 976 et 979/980101. Mais lorsqu'en 979/80 les Ibères négocièrent l'abandon de monastères situés à Constantinople et à Trébizonde, en échange d'autres sis à l'Athos et dans ses alentours, Jean Tornikios fit entrer Kolobou dans la liste des couvents échangés 192; ainsi, au lieu de devenir propriété de tous les Athonites (Prôtaton), Kolobou passa en la possession d'un couvent (Iviron).

A partir de ce moment, Kolobou cesse d'avoir une histoire propre. Il devient une dépendance, la plus importante que, jusque-là, des Athonites aient possédée aux abords immédiats de leur Montagne, dans une région qui était l'objet de leur convoitise.

Polygyrou. Aucune source ne dit que la petite montagne de Cholomondas, sise au centre de la Chalcidique, fut un lieu d'ascèse. Mais on peut le supposer, car Brastamou se trouvait sur le contrefort est de cette montagne et un petit monastère sut sondé un peu plus tard sur son flanc sud, le couvent de Polygyrou, qui tire son nom de la commune de Polygyros, sur le territoire de laquelle il était situé<sup>193</sup>. Il s'appelait aussi tou Ptéléôtou, du nom de son fondateur, le protospathaire Demètrios Ptéléôtès, qui avait obtenu pour sa fondation le statut de couvent patriarcal. Ce monastère existait sous le règne de Constantin VII Porphyrogénète (945-959), qui lui accorda vingt parèques et des exemptions, mais nous ne savons pas si la fondation du couvent est antérieure au règne de cet empereur. Vers la fin du siècle, Polygyrou passa sous la dépendance d'Iviron<sup>194</sup>.

Gomatou. Nous ignorons presque tout de ce couvent, y compris sa date de fondation. L'établissement porte deux noms : τοῦ Γομάτου et τοῦ 'Ορφανοῦ<sup>105</sup>. Dédié à la Vierge, il est à distinguer du couvent homonyme (tou Gomatou) situé au centre de la péninsule athonite et attesté à partir de 1009106. Il apparaît pour la première fois en mai 942, quand son higoumène, Grégoire, appose son signon sur un accord intervenu entre les Hiérissiotes et les Athonites<sup>197</sup>; et il est mentionné dans un acte d'août 943198. Une cinquantaine d'années plus tard199, Gomatou se trouve au bord de la ruine, principalement parce qu'il a souffert des incursions bulgares200. Ce fait devait amener un patriarche à consier sa sauvegarde à un autre couvent : cette intervention montre que Gomatou était alors couvent patriarcal, mais nous ne savons ni quand ni dans quelles circonstances il l'était devenu. C'est par un acte d'avril 989, que le patriarche Nicolas II Chrysobergès, ancien Athonite,

ami et admirateur d'Athanase de Lavra<sup>201</sup>, attribua à Athanase et à Lavra le couvent de Gomatou κατ' ἐπίδοσιν<sup>202</sup>. L'acte impose certaines restrictions aux bénéficiaires : sous peine d'annulation de la donation, ils ne devaient pas y diminuer le nombre des moines, ni obliger ceux-ci, par intimidation, à partir, ni s'approprier les biens du couvent<sup>203</sup>. Dans ces conditions, Gomatou, comme Péristérai, put garder sa personnalité pendant un certain temps, peut-être tant que vécut Athanase. Nous n'avons sur ce point aucune information; nous savons seulement qu'au début du xiio siècle le couvent avait disparu, et que Lavra possédait dans la région un vaste domaine organisé en métochion, dont le centre administratif se trouvait au village de Gomatou<sup>264</sup>.

Autres couvents. Nos connaissances sur les autres monastères de la région sont encore plus minces. Elles se bornent à une ou deux mentions dans des documents athonites. Ainsi, de quatre couvents cités dans un acte de Léon VI, de 908205 (tou Athanasiou, tou Kardiognôstou, tou Louka et tou Moustakônes), il ne reste que les noms, probablement ceux de leurs fondateurs ou d'un de leurs higoumènes. Il est impossible de préciser leurs emplacements<sup>200</sup>; toutefois, l'acte de Léon VI les place clairement hors de la presqu'île athonite. Nous connaissons l'existence de deux autres couvents (Sainte-Christine et Spèlaiôtou) par un acte de mai 942, sur lequel les deux higoumènes apposent leurs signa<sup>207</sup>, et par un acte d'août 943, où l'higoumène de Spèlaiôtou sigure parmi les personnes présentes<sup>208</sup>. Les terres de Sainte-Christine arrivaient jusqu'aux abords de l'Athos<sup>200</sup>. Pourrait-on identifier Spèlaiôtou avec le petit établissement appelé ήσυχαστήριον τὸ Σπήλαιον que possédait Iviron en 1079<sup>210</sup>? Cela paraît hasardé. D'autres établissements, dont le hasard de la documentation révèle plus tard l'existence (par ex. Saint-Akindynos de Roudaba, connu en 1008211), avaient certainement été fondés au xe siècle.

Le sort de Kolobou (absorbé par Iviron), de Gomatou et de Saint-Akindynos (absorbés par Lavra) nous fait penser que l'annexion de la plus grande partie des autres monastères de la région par divers couvents athonites est probable et qu'elle constitua le premier pas vers l'« athonisation » progressive de la région comprise entre l'Athos et Hiérissos. L'Athos avait failli devenir une dépendance d'un des monastères de la région, c'est la région qui devint une dépendance de l'Athos,

<sup>(190)</sup> L'avenement d'un nouvel empereur était toujours le moment propice pour demander de nouveaux privilèges et faire confirmer les anciens.

<sup>(191)</sup> Aucun élément ne permet de préciser mieux la date de cette démarche, qui est, en tout cas, antérieure à l'octroi du chrysobulle de 979/80 à Jean Tornikios.

<sup>(192)</sup> Le chrysobulle de 979/80 est perdu; nous disposons d'un résumé inséré dans l'acte de 1059 (Dölger, Ein Fall, p. 7-8, l. 13-17).

<sup>(193)</sup> Ostrogorsky (arl. cité, p. 26) place Polygyrou près d'Hiérissos.

<sup>(194)</sup> Nous tirons tous ces renseignements d'un acte inédit d'Iviron de 996 (et non pas de 997 comme il est porté dans les catalogues publiés), photo au Collège de France.

<sup>(195)</sup> Cf. Actes Laura<sup>2</sup>, nº 8, l. 8 : τοῦ Γομάτου (...) τὸ μοναστήριον, λέγεται δὲ τοῦ 'Ορφανοῦ. Voir aussi note 197.

<sup>(196)</sup> On trouvers une notice sur ce monastère dans Acles Kullumus, nº 23, et Acles Laura², nº 8.

<sup>(197)</sup> Acte nº 4, I. 1 : σίγνον Γρηγορίου (...) ήγουμένου τοῦ 'Ορφανοῦ, ὁ Γομάτης (sic).

<sup>(198)</sup> Acte nº 6, l. 16 : μονή τοῦ 'Ορφανοῦ.

<sup>(199)</sup> Un acte d'Iviron inédit de 982 (photo au Collège de France) mentionne dans un périorismes, parmi les voisins, les biens du couvent de Gomatou. C'est la dernière mention du couvent indépendant.

<sup>(200)</sup> Un autre acte athonite parle des ravages causés à cette époque par les Bulgares dans la région (acte et passage cités ci-dessus, p. 5, note 25).

<sup>(201)</sup> Vie d'Alhanase A, p. 67, 1, 31; Actes Laura<sup>3</sup>, nº 8, 1, 15-16.

<sup>(202)</sup> Actes Lauras, no 8

<sup>(203)</sup> Ibid., 1, 29-35,

<sup>(204)</sup> Actes Lavra<sup>2</sup>, nº 60, l, 12-13,

<sup>(205)</sup> Acte nº 2, 1, 15-16.

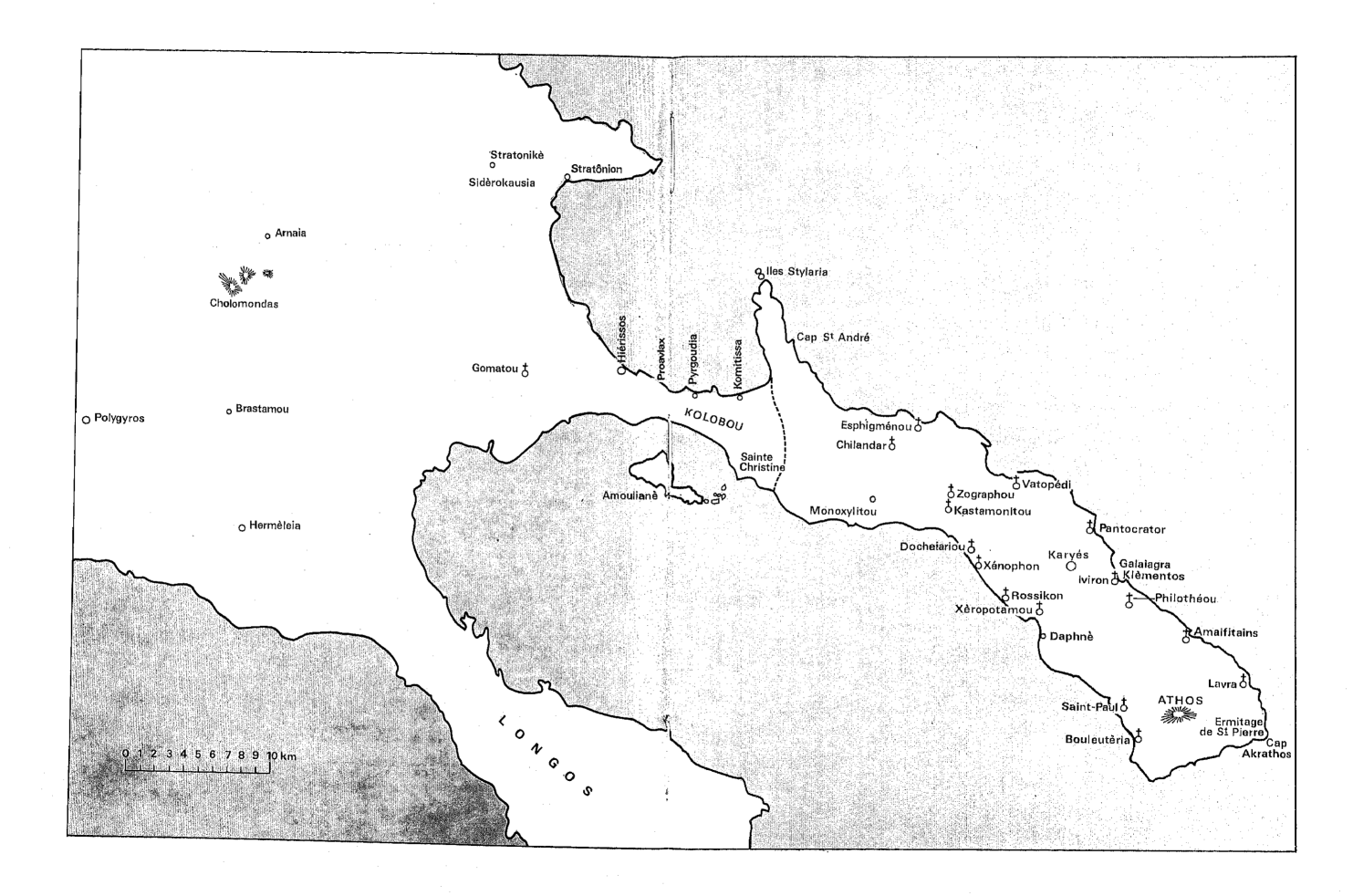
<sup>(206)</sup> L'emplacement «entre Pyrgoudia et l'Isthme » proposé par Smynnakes (Alhos, p. 20-21) est purement hypothétique. Opinion contraire exprimée par Gédéon, Athos, p. 80 : νομίζω ότι αί μοναί (...) ξκειντο έπί τοῦ "Αθω. Le paleiochôrion de Mystakônos, sis à Kalemaria et mentionné dans des actes de Lavra du xvº s. (1409, 1420), n'a, à notre avis, aucun rapport avec le petit monastère du xº s.

<sup>(207)</sup> Acte nº 4, l. 1.

<sup>(208)</sup> Acte nº 6, 1, 16.

<sup>(209)</sup> Cf. Actes no 4, 1, 20-21, no 6, 1, 24.

<sup>(210)</sup> Cf. Dölger, Schalzkammer, no 35, 1. 63-64. Smyrnakes (Alhos, p. 21) suit Uspenskij (Islorija, 111, 1, p. 12 et 59), qui place Spèlaiôtou près d'Isboros, sans raison suffisante. (211) Actes Laura2, no 14.



### CHAPITRE III

# LES PREMIERS PRIVILÈGES IMPÉRIAUX

### 1. Indépendance administrative et économique de l'Athos

Le sigillion de Basile Ier. Le plus ancien document concernant les affaires communes que renferment les archives athonites est un acte impérial, conservé dans les archives du Prôtaton<sup>1</sup>; il émane de l'empereur Basile Ier et porte la date : juin, indiction 1, qui est à compléter : 883<sup>2</sup>.

Basile Ier fut-il le premier empereur à s'occuper de l'Athos? Nous pensons que oui. Dans les documents athonites postérieurs, nous ne trouvons aucune mention d'un acte d'empereur qui soit antérieur à celui de Basile. Ainsi, lorsqu'en 942, les Athonites eurent à faire valoir leurs droits sur l'Athos, ils présentèrent « la garantie accordée par l'empereur Basile » Étant donné que l'ancienneté de leurs droits constituait leur meilleur argument dans le litige qui les opposait aux habitants d'Hiérissos, ils avaient tout intérêt à montrer l'acte impérial le plus ancien qu'ils possédaient. D'ailleurs, Basile lui-même, qui attribue aux moines certains privilèges, ne fait allusion à aucun acte d'un prédécesseur accordant des avantages analogues. Enfin, quand les Athonites, peut-être parce qu'ils voyaient leurs plus anciennes chartes s'abîmer, prirent le soin d'en faire une copie<sup>4</sup>, ils y firent entrer cet acte de Basile, un de Léon VI et un autre de Romain Ior. Cela signifie qu'ils ne disposaient pas alors de documents plus anciens confirmant leurs droits sur la Montagne; cela signifie également qu'ils n'en ont jamais eu d'autres, car on ne saurait supposer la perte de documents si précieux à une époque où l'Athos florissait et n'avait subi aucune dévastation.

Les mêmes raisons nous incitent à penser que Basile Ier n'a émis qu'un seul acte pour les Athonites. D'ailleurs, Léon VI, dans son acte de confirmation, qui nous retiendra plus loin, ne parle que d'un seul document émanant de son père en faveur de l'Athos<sup>5</sup>. Reste à voir si les documents qui mentionnent un acte de Basile se rapportent bien au document dont nous avons le texte. Il n'y a pas de doute que lorsque le fonctionnaire impérial (épopte) Thomas parle de la «garantie qu'accorde le chrysobulle de l'empereur Basile »<sup>6</sup>, il avait sous les yeux les dispositions que nous

<sup>(1)</sup> G'est l'Acte nº 1.

<sup>(2)</sup> Cf. ibid., datation, La tradition athonite a donné à cet acte plusieurs dates différentes : cf. ibid., bibliographie.

<sup>(3)</sup> Acte nº 5, 1, 22-23, 26.

<sup>(4)</sup> Sur cette copie et sa date, voir Acte nº 1 LE TEXTE et diplomatique.

<sup>(5)</sup> Acte nº 2, I. 4, 8, 11, 46, 49, 56-57.

<sup>(6)</sup> Voir note 3,

lisons dans cet acte : outre que le fond est identique, il en reproduit une expression telle quelle?. Quant à l'acte de Léon VI, on a supposé qu'il se référait à un autre document de Basile, différent de celui que nous avons, qui aurait été promulgué en faveur du couvent de Kolobou aussi bien que des Athonites<sup>8</sup>. Cette hypothèse pouvait être acceptée tant que l'on ne connaissait que la première partie de l'acte de Basile, dans laquelle il n'est nullement question de Jean Kolobos et de son couvent. Le document complet permet de constater que c'était par le même acte que l'empereur garantissait les libertés du couvent de Kolobou aussi bien que celles des moines athonites, et que c'est bien à l'acte de Basile que nous possédons que l'acte de Léon VI se rapporte9.

Le document que Basile a octroyé aux moines de l'Athos et de Kolobou est qualifié de sigillion10, de kéleusis11, de charlès12 et de chrysoboullon13. Nous utiliserons tout au long de notre exposé le terme sigillion. Il nous paraît, en effet, que c'est celui qui définit diplomatiquement le document14; c'est celui qui est employé dans l'acte lui-même et dans l'acte de Léon VI, les mots kéleusis et chartès dans ce dernier étant des expressions générales, sans contenu diplomatique précis; quant au terme chrysoboullon, il n'est utilisé que plus tard, dans le rapport de Thomas, à l'époque duquel le chrysobulle était devenu l'acte qui par excellence confère des privilèges15.

Circonstances de l'émission de l'acte. La première constatation qui ressort de la lecture du sigillion de Basile Ier est que l'émission de cet acte n'a aucun rapport avec une opération d'attribution de terres. En interdisant aux fonctionnaires et aux simples civils de causer des ennuis aux Athonites, il reconnaissait implicitement leur droit à la terre de l'Athos, droit qu'un autre acte va mentionner explicitement quelques années plus tard16. Le sigillion de Basile suppose également que l'empereur reconnaît que l'ensemble des Athonites forme une collectivité ayant statut de personne morale, qui par le moyen d'une organisation, fut-elle rudimentaire, peut agir au nom de tous les moines de la Montagne; ce sont évidemment les représentants de cette organisation qui garderont l'acte et qui le présenteront chaque fois que ce sera nécessaire17.

Le texte du sigillion ne fait aucune mention des circonstances qui ont conduit à son émission, ni de la personne qui est intervenue auprès de l'empereur pour l'obtenir. L'un des deux bénésiciaires étant le couvent « récemment fondé par Jean Kolobos », il est clair que ce fut ce personnage qui obtint le sigillion, ce qui est confirmé par un acte du successeur de Basile, Léon VI, dont nous aurons à parler plus loin18. Il est plus difficile de déceler les circonstances qui ont obligé les moines à faire appel à l'autorité suprême. Il faut se rappeler que la presqu'île athonite, tout au moins dans sa

partie nord-ouest, qui est moins montagneuse et de ce fait cultivable, aussi bien que les terres situées au sud d'Hiérissos, avaient été abandonnées et étaient tombées dans la catégorie des terres klasmatiques, à une date et dans des circonstances indéterminées. Cela dut se produire ayant le règne de Léon VI, puisque l'acte de celui-ci mentionne déjà les terres de la région comme klasmatiques<sup>10</sup>, donc abandonnées depuis au moins trente ans. Les moines installés dans les vallées et les plaines athonites commencèrent peu à peu à cultiver ces terres, ce qui ne créait pas de problème puisque les terres klasmatiques étaient mises à la disposition de tous les voisins<sup>20</sup>. Plus tard ces terres klasmatiques, que les moines athonites défrichaient et cultivaient, dont ils n'étaient pas propriétaires, leur furent affectées officiellement et furent inscrites sous leur nom dans les registres de l'État<sup>21</sup>. Nous ne savons pas quand ce transfert a été effectué ni comment ni par qui, mais nous pensons qu'il faut le mettre en relation avec la fondation du couvent de Kolobou. Les fondateurs de nouveaux monastères sollicitaient presque toujours des donations impériales pour leurs établissements, et le plus souvent les obtenaient, Fréquemment, les donations consistaient en terres klasmatiques ou en friche, que l'empereur attribuait aux moines du nouveau couvent afin qu'ils les exploitent et les mettent en valeur. Or, Jean Kolobos a bénéficié de l'attribution de terres klasmatiques<sup>22</sup>. aussitôt ou peu de temps après la fondation de son couvent, en tout cas avant 883, date du sigillion. Ces terres klasmatiques lui ont été cédées par l'empereur Basile Ier, puisque le couvent ne fut construit qu'après 86628. Profitant de l'occasion, Kolobos, ancien athonite, avait-il demandé, en plus, l'affectation officielle aux moines athonites des terres qu'ils occupaient, comme il interviendra quelques années plus tard pour obtenir le sigillion de 883 ? C'est possible. Devenus propriétaires de ces terres, les moines avaient à faire face à deux problèmes. D'une part, vendu ou donné<sup>24</sup>, un klasma était soumis normalement à l'impôt dit libellikon25, par conséquent inscrit de nouveau dans les rôles du sisc, sous le nom de l'acquéreur; ainsi les agents du sisc ne manquaient pas d'exiger de la part des moines athonites le paiement de cet impôt. D'autre part, cet octroi ne libérait pas les Athonites des pressions exercées par leurs voisins, qui continuaient à avoir libre accès aux pâturages et aux forêts faisant partie des anciens klasmala : cette liberté est expressément garantie dans deux actes de vente de klasmata situés dans une autre région de la Chalcidique, à Kassandra<sup>26</sup>. On conçoit donc l'intérêt qu'avaient les moines à faire appel à la bienveillance de l'empereur. Basile

<sup>(7)</sup> Acte nº 1, 1. 15 : τοῦ Ἐρισοῦ ἡ ἐνορία καὶ τὴν ἔσω, et Acte nº 5, 1. 23-24 : ἀπὸ τὴν ἐνορίαν τῆς Ἐρισοῦ

<sup>(8)</sup> Cf. Dölger, Regesien, nº 490, ca 872; la date repose sur la datation fautive du sigillion connu de Basile (nº 492, an. 873/874) que F. Dölger supposait postérieur au prétendu sigillion donné à Jean Kolobos.

<sup>(9)</sup> DÖLGER (Archivarbeit, p. 424) tire la même conclusion. Le nº 490 des Regesten doit donc être supprimé.

<sup>(10)</sup> Acte nº 1, 1. 10, 24; Acte nº 2, 1. 4, 12,

<sup>(11)</sup> Acte nº 2, 1, 8,

<sup>(12)</sup> Acte nº 2, 1, 49.

<sup>(13)</sup> Acte nº 5, 1, 22,26,

<sup>(14)</sup> Acte nº 2, 1. 12 : της τοῦ σιγιλλίου μετενεχθέντες τάξεως, et Acte nº 1, notes.

<sup>(15)</sup> Notons que huit ans avant Thomas, Romain Ior qualific l'acte de Léon (sur lequel voir p. 51) de χουσοδούλλιον : Acta no 3, 1, 5,

<sup>(16)</sup> Acte nº 5 aux lignes 20 à 22.

<sup>(17)</sup> Acte nº I, l. 24 : τη ἐπιδείξει καὶ μόνη.

<sup>(18)</sup> Acte nº 2, 1. 4-5 : ἐξ αἰτήσεως Ἰωάννου τοῦ (...) Κολοδοῦ,

<sup>(19)</sup> Acte nº 2, 1, 52,

<sup>(20)</sup> Cf. Lemerle, Esquisse, II, p. 256-257, 263. - Nous ne discuterons pas ici la question de l'impôt payé ou non par les terres klasmatiques. Mais nous ferons observer que les documents athonites de notre période sont en fayeur de la non-imposition : en effet, ils ne mentionnent nulle part un tel impôt (ou l'exemption de cet impôt), même lorsque son existence pourrait venir à l'appui du droit de propriété des Athonites.

<sup>(21)</sup> Cf. Acte nº 5, l. 20-22,

<sup>(22)</sup> Il ressort de l'Acte nº 2 et du début de l'Acte nº 5 que les terres de Kolobou à Hiérissos et à Kaména provensient des anciens klasmata.

<sup>(23)</sup> Voir ci-dessus, p. 36, 38,

<sup>(24)</sup> Remarquons qu'il n'y a pas de preuves directes que les terres passèrent aux Athonites par donation et non pas par vente. Mais nous observons, premièrement, que les moines obtenaient très souvent leurs terres par donation, deuxièmement, que Basile Ier n'avait pas procédé à la vente de terres klasmatiques (cf. Theorn, Cont., livre V. Bonn, p. 346-348; Lemerle, Esquisse, II, p. 256-257, 263.

<sup>(25)</sup> Impôt correspondant à 1/12° de l'impôt foncier normal ; il augmentait progressivement jusqu'à ce qu'il arrive à son montant normal (cf. F. Dölger, Beilräge zur Geschichte der byzantinischen Finanzverwaltung, besonders des 10. und 11. Jahrhunderis, Leipzig, 1927, p. 120, l. 12-16; Lemerle, Esquisse, II, p. 263; J. Karayannopulos, Fragmente aus dem Vademecum eines byzantinischen Finanzbeamten, Polychronion. Fesischrift I., Dölger zum 76. Geburtslag, Heidelberg, 1966, p. 323, 324; Actes Laura2, no 2, notes.

<sup>(26)</sup> Actes Laura2, nos 2 et 3.

céda à leur prière et leur délivra le sigillion de 883 : d'une part, il enjoignait aux fonctionnaires, stratèges, basilikoi anthrôpoi, agents du fisc, de ne pas exiger de redevances de la part des moines; d'autre part, il défendait aux personnes privées, paysans ou bergers, de faire entrer leur bétail sur le territoire athonite. La première clause eut une grande importance pour l'avenir du Mont Athos: il n'y fut plus jamais question de fonctionnaires, civils ou militaires, qui auraient importuné les moines au sujet de leurs terres situées à l'intérieur de la presqu'île athonite. La deuxième n'eut pas la portée espérée, comme on le verra plus bas.

### 2. Définition de l'entité athonite

L'acte de Léon VI en faveur de Kolobou (ca 887). A l'avènement de Léon VI, les moines de Kolobou présentèrent au nouvel empereur le sigillion de Basile, pour consirmation, comme le voulait la coutume. C'est un second acte de Léon VI, celui que nous possédons, qui expose ce qui se passa alors. Les moines de Kolobou, dit cet acte, au lieu de se contenter d'une simple confirmation du sigillion de Basile Ier, profitèrent de l'occasion pour changer la nature du document : à la place d'un acte de confirmation, ils réussirent à obtenir un acte de donation<sup>27</sup>; ils prirent soin d'y faire inscrire une « délimitation » de leurs terres28 : outre des biens situés dans des communes voisines, et des couvents qui se trouvaient hors des limites de la Montagne<sup>29</sup>, ils y firent entrer une grande partie de l'Athos30 et l'ancienne kathédra ton géronton 31. Léon blame les moines de Kolobou pour avoir obtenu de lui cet acte abusif<sup>32</sup>, mais il n'est pas dit que les moines aient falsifié le sigillion de Basile<sup>33</sup>: ils avaient seulement réussi à obtenir un acte de donation au lieu d'un acte de confirmation, procédé très employé par les moines byzantins : chaque fois qu'ils demandaient la confirmation d'un privilège, ils en profitaient pour supplier qu'une nouvelle donation s'y ajoutât. Jean Kolobos, qui avait déjà obtenu un privilège pour son couvent, le sigillion de Basile, disposait vraisemblablement à Constantinople de relations qui pouvaient intervenir au bon moment. L'empereur Léon ne dit d'ailleurs pas qu'il avait signé l'acte en le croyant une simple confirmation, mais que son octroi avait été « contraire au bon sens »84, et il accuse Kolobou d'avoir manœuvré pour l'obtenir85.

Cet acte, émis vers le début de 88736, lésait gravement les intérêts des moines de l'Athos et menaçait leur liberté. Ils réagirent vivement et s'efforcèrent d'en obtenir l'annulation. Effectivement, Léon leur donna, mais seulement en 908 comme nous l'établissons plus loin, satisfaction, en détruisant cet acte de donation et en le remplaçant par une simple confirmation de l'acte de son père. Ce n'est pas le document même qui nous apprend les circonstances dans lesquelles il a été établi; elles sont

éclairées par une Vie de saint du xº siècle, celle du bienheureux Blaise, moine à Rome, puis au Stoudios, ensin à l'Athos pour les dernières années de sa vie<sup>37</sup>. Nous nous arrêterons donc sur les rapports de Blaise avec l'Athos, avant d'en venir à l'examen de ce document.

Les années athonites de Blaise d'Amorium. Né à Aplatianai, village proche d'Amorium, Blaise<sup>38</sup> fut ordonné diacre de Sainte-Sophie par le patriarche Ignace<sup>39</sup>; il quitta Constantinople pour Rome, où il séjourna dix-huit ans au couvent de Saint-Césaire. De retour dans la capitale, il fit la connaissance du patriarche Antoine<sup>40</sup> qui, conquis par ses multiples vertus, l'introduisit au palais. Ni l'admiration, ni l'intérêt que lui manifesta l'empereur Léon ne suffirent à retenir Blaise à Constantinople; après quatre ans passés dans le couvent du Stoudios, il partit avec ses disciples pour le Mont Athos<sup>41</sup>, où ils arrivèrent vers 896<sup>42</sup>.

L'auteur, qui avait une bonne connaissance du milieu constantinopolitain, n'en avait directement aucune du Mont Athos. Il tient tout ce qu'il raconte d'un disciple de Blaise qui, ayant accompagné son maître à l'Athos, revint ensuite avec lui dans la capitale<sup>48</sup>: on chercherait en vain dans son récit une note précise sur la vie quotidienne à l'Athos. En revanche, les deux épisodes qu'il relate ont un air d'authenticité.

Les moines athonites réservèrent à Blaise et à ses compagnons un accueil des plus hostiles. Il est difficile de se prononcer sur les raisons de cette conduite surprenante. Nous n'avons pas, en effet, d'exemples d'une hostilité de principe des Athonites à l'égard des nouveaux venus, sauf dans les cas où leur conduite se montrait scandaleuse<sup>44</sup>. Selon le biographe de Blaise, les moines du désert injuriaient le vieillard et raillaient d'une manière grossière son « effacement » (= sa simplicité?), car le Malin égarait leur esprit<sup>45</sup>. Blaise sut, par sa douceur et son amour fraternel,

<sup>(27)</sup> Acte nº 2, 1, 12 : τῆς τοῦ σιγιλλίου μετενεχθέντες τάξεως χαριστικῆς τύπον, ὡς οὐκ ώφελεν, διεγράψαντο.

<sup>(28)</sup> Sur ce point, voir Acte nº 2, note aux 1, 12-13,

<sup>(29)</sup> Cf. Acte nº 2, 1, 14-16 et notes.

<sup>(30)</sup> Probablement toutes les terres klasmatiques du nord-ouest de la presqu'île.

<sup>(31)</sup> Sur cette expression, nous revenons ci-dessous, p. 111-114.

<sup>(32)</sup> Acte nº 2, l. 10-12, 20-22,

<sup>(33)</sup> C'est l'interprétation que donne Dölger, Regesten, nº 512; il est suivi par N. Béès, article "Αθως dans Έλευθερουδάκη 'Έγκυκλοπαιδικόν Λεξικόν, Athènes, t. 1, 1927, p. 416.

<sup>(34)</sup> Le rédacteur répète quatre fois le mot παραλόγως : Acte nº 2, l. 11, 40, 41, 45 ; παραλόγου, l. 30.

<sup>(35)</sup> Acte no 2, l. 10 : πλαγίως, l. 21 : κατά πανουργίαν.

<sup>(36)</sup> Léon VI étant monté sur le trône le 30 août 886, l'acte dut être délivré vers la fin de 886 ou le début de 887 (voir ibid., I. 10 : ἐν ἀρχῆ τῆς ἡμετέρας αὐτοκρατορίας, cf. aussi Dölger, Regesten, no 512).

<sup>(37)</sup> Conservée dans un seul ms. (Paris. gr. 1491, du x°s.) la Vie a été publiée dans les Acia Sanciorum, nov. IV, en appendice, p. 657-669. Elle a été composée par un moine anonyme du Stoudios, vers 940 (cf. H. Grégoire, la Vie de S. Blaise d'Amorium, Byz., 5, 1929, p. 411-414).

<sup>(38)</sup> On trouvera : un résumé détaillé par H. Grégoire, dans Byz., 4, 1927/28, p. 805-808; une analyse et un commentaire, dans Grégoire, La Vie de S. Blaise, loc. cit., p. 391-414; une bibliographie complète dans Bibliotheca Sanctorum de l'Istituio Giovani XXIII nella Pontif. Univ. Lateranense, 3, 1963, col. 154-156.

<sup>(39)</sup> Il ne peut être question que du second patriareat d'Ignace, donc après nov. 867 et avant oct. 877.

<sup>(40)</sup> Par conséquent, la rencontre out lieu après août 893, date d'intronisation du patriarche Antoine Kauléas.
(41) Vie de Blaise, p. 667 p : ἀπέπλευσε μετὰ τῶν αὐτοῦ μαθητῶν πρὸς τὴν ὑπουρίαν τοῦ "Αθωνος τὴν κατὰ μόνας μαρτυρικὴν παλαίστραν διεξελθεῖν ἐφιέμενος.

<sup>(42)</sup> Nous essayons plus loin (note 66) d'établir une chronologie plus précise de la vie de Blaise; nos dates différent de celles adoptées par H. Grégoire (Byz., 5, 1929, p. 402-403). En ce qui concerne la datation des événements historiques contemporains, cf. V. Grumel, La chronologie des événements du règne de Léon VI, EO, 35, 1936, p. 5-42.

<sup>(43)</sup> Il s'agit de Luc, père spirituel de l'auteur et disciple préféré de Blaise (Vie de Blaise, § 26, p. 669). Luc, comme Joseph et Syméon, avait suivi Blaise de Rome à Constantinople (ibid., § 19, p. 666). Quand Blaise partit pour l'Athos, il prit avec lui ses disciples (ibid.); leurs noms ne sont pas donnés, mais il est raisonnable de déduire que Luc était parmi oux. Remarquons que Luc connaît sur le séjour de Blaise à l'Athos des détails qu'il n'aurait pu acquérir que s'il s'était trouvé sur place. Nous devons déduire également que Luc accompagna son vieux maître dans son voyage de l'Athos à Constantinople; après la mort de Blaise, il resta au Stoudios. En effet, le biographe, moine du Stoudios, écrit à Constantinople, à l'instigation de Luc, une histoire racontée à lui par Luc (cf. Vie, § 26).

<sup>(44)</sup> Nous en avons un exemple dans les années 1070-1080, quand les Athonites chasserent de la Montagne Syméon le nouveau htèlor de Xénophon pour mauvaise conduite (cf. Acles Xénophon, nº 1).

<sup>(45)</sup> Vie de Blaise, p. 667 d.e.: (Blaise souffrait en plus) ύπο τών ἱσοτρόπως ἐγκατοικούντων τὴν ἔρημον, οὐκ εἰδότων καλῶς διακρίνειν τὰ πράγματα, οὐδέ ἐστι ῥάδιον διηγήσασθαι ὅπως τοῖς ὀνειδισμοῖς, ὡς ἀσπὶς ἐν χείλεσι τὸν ἰὸν παραθήγοντες, ἔσκωπτον εἰκαίως τοῦ γηραιοῦ τὸ ἀπρόσκοπον, ἔκφρονες ὅντως ἐκ τοῦ πονηροῦ καὶ πλήρης μανίας ὑπάρξαντες.

ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE guérir le mal qui rongeait leur âme. Eu égard à la méssance que les moines des montagnes professaient envers les moines des villes en général, et envers ceux de Constantinople en particulier, on pourrait penser que les Athonites ne se sont montrés que réservés, voulant mettre d'abord à l'épreuve la sincérité de l'ascèse de Blaise, avant de l'accepter comme un des leurs; pourtant leur inimitié semble manifester une opposition plus profonde et plus personnelle. Ses disciples avaient sans doute parlé des relations de leur maître avec le palais, à un moment où la conduite matrimoniale de Léon était mal vue des moines intransigeants48.

Installé à l'Athos, Blaise prit l'habitude de s'éloigner de temps à autre de ses disciples. Nous avons vu Euthyme, quelques années auparavant, pratiquer cette sorte de retraite. Comme lui, comme d'autres sans doute, Blaise partait seul pour le « désert impraticable »<sup>47</sup>, n'emportant avec lui d'autre bagage que ce qui était nécessaire à la célébration de l'office. Chaque fois, il passait dans la solitude vingt ou trente jours, et régulièrement le Grand Carême48.

Durant l'un de ces séjours au désert, continue l'auteur, Blaise s'arrêta sur une colline pour célébrer la messe. Des bergers, qui faisaient alors paître leurs bêtes dans cette partie de la Montagne<sup>40</sup>, furent saisis d'étonnement en entendant soudainement des chœurs d'une douceur sublime; ils accoururent vers l'endroit d'où venait la mélodie, et virent un vieil homme seul en train de célébrer la messe; ils lui racontèrent ce qu'ils avaient entendu et lui demandèrent sa bénédiction : quand ils partirent de l'Athos, ils firent savoir aux gens des alentours le miracle auquel ils avaient assistéso. Cet épisode nous apprend qu'en ce temps-là des bergers venaient sur le territoire de la Montagne et s'enfonçaient assez loin dans l'intérieur, puisqu'ils pouvaient rencontrer les ascètes qui vivaient isolés au fond du désert<sup>51</sup>. Nous pouvons reconnaître dans le récit ces bergers du voisinage dont il est question dans le sigillion de Basile Ier.

Comme on le voit, le court récit du séjour de Blaise à l'Athos<sup>52</sup> ne donne aucun détail concret. Le biographe, ou plutôt son informateur, passe sous silence tout ce qui nous aurait intéressé : l'endroit où Blaise et ses disciples se sont installés; le genre d'établissement que Blaise y a fondé et son fonctionnement, le nombre des moines. Il dit seulement qu'en partant Blaise laissa à la tête de son groupe un de ses disciples, qui n'est pas nommé<sup>53</sup>. Blaise lui recommanda de prendre bien soin

(47) τὸ ἄδατον ἐχεῖνο τῆς ἐρήμου (p. 667 E).

(48) Vie de Blaise, § 23, p. 667. Sur ces pratiques fort anciennes, voir nos remarques, ci-dessus, p. 23-24. (49) Vie de Blaise, § 24, p. 667 : ξένον θέαμα τοῖς ἐχεῖσε βουχόλοις ἐν μέρει τοῦ "Ορους ὑπάρχουσιν ἐξηχούετο · έτυχε γάρ αύτοῖς ἐκεῖσε νέμειν τότε τὸ ποίμνιον.

(50) Ibid., p. 668 Λ : μετὰ πολλῆς τῆς χαρᾶς τοῦ "Ορους ἀπάραντες θερμοὶ κήρυκες τῶν ἀκουσθέντων ἐγίγνοντο, μεγάλη τη φωνή πάση τη περιχώρω τὰ τοῦ Θεοῦ τεράστια διηγούμενοι.

(51) F. Dyornik (Byzanlinoslavica, 1, 1929, p. 38-39) croit à tort trouver dans cet épisode une confirmation du récit de Kastamonitou (voir ci-dessus, p. 6) concernant la présence de Slaves et de Valaques à l'Athos au ville s. Selon lui, les personnes qui ont fait un accueil si hostile à Blaise ne sont pas les autres moines, mais des Slaves païens que Blaise aurait christianisés. Cependant, la Vie parle d'une part des personnes qui vivaient à l'Athos « de la même manière » que Blaise (Ισοτρόπως : voir le passage dans la note 45), c'est-à-dire de moines, et d'autre part ne montionne pas d'entreprise de christianisation de la part de Blaise, chose qu'elle n'aurait pas manqué de faire si Blaise avait exercé un tel apostolat. Quant aux bergers, ils n'étaient pas des « indigènes », comme le pense F. Dvornik, car ils quittérent la Montagne par la suite (voir note précédente).

(52) Vie de Blaise, §§ 23-25.

de ses frères, et de prier pour son âme, car il prévoyait, dit l'auteur, sa mort prochaine<sup>54</sup>. Combien de temps dura cet établissement dont nous ne connaissons ni l'emplacement ni le nom<sup>65</sup> ? Ses moines se dispersèrent probablement peu de temps après la mort de son fondateur, si l'on prend en considération qu'il n'y a pas trace d'un culte particulier de Blaise au Mont Athos.

Blaise et le second acte de Léon (908). Blaise, dit son biographe, se trouvait à l'Athos depuis douze ans quand il se vit obligé de faire un voyage à Constantinople, parce que « certaines personnes élevaient la voix pour prétendre qu'elles avaient des droits de possession sur l'Athos; cet état de choses causait de graves ennuis aux pères athonites v<sup>56</sup>. Blaise décida alors de se rendre en personne dans la capitale, et, profitant de ses relations anciennes avec l'empereur, de le prier de prendre des mesures en faveur des Athonites<sup>57</sup>. Léon, continue l'auteur, exauça toutes les prières de Blaise et délivra un chrysobulle dans lequel il donnait satisfaction à ses protégés58.

Mais quelles étaient les personnes qui formulaient des prétentions sur le territoire athonite ? Nous avons vu qu'au début du règne de Léon, Kolobou avait réussi, par manœuvre, à se faire octroyer un acte de donation qui lui reconnaissait des droits de propriété sur presque toute la Montagne. On peut en conclure que les ennuis des Athonites venaient de Kolobou. Nous avons vu encore que Léon, reconnaissant plus tard l'injustice commise envers les moines de l'Athos, révoqua cet acte et revint aux dispositions du sigillion de Basile, par un acte qu'il appelle dikaiôma épikyrôlikon. Ce second acte de Léon, un des trois documents conservés dans la copie ancienne du Prôtaton<sup>59</sup>, porte la date de février, indiction 11. Deux années du règne de Léon VI sont possibles : 893 et 90860. Si l'on acceptait la date de 89361, le second acte de Léon aurait été délivré avant que Blaise n'arrivât à l'Athos. On devrait supposer alors que le premier acte abusif, détenu par Kolobou, fut détruit en 893; qu'un nouveau conflit entre une personne qui revendiquait la possession de la Montagne et les Athonites surgit après l'arrivée de Blaise à l'Athos (vers 896), obligeant les moines à recourir, par l'intermédiaire de Blaise, à l'empereur; que celui-ci leur aurait alors octroyé le « chrysobulle » dont parle la Vie de Blaise, mais dont nous ne trouvons ni mention ni trace dans les archives athonites<sup>62</sup>. Ces difficultés disparaissent si l'on accepte la seconde date possible, 908.

(58) Vie de Blaise, p. 668 B : ἐξανέστησάν τινες λέγοντες τοῦ "Όρους ἔχειν τὴν ἐπικράτειαν, κάντεῦθεν οὐ τὴν τυχούσαν όχλησιν τοῖς πατράσιν ἐπέφερον.

(57) Vie de Blaise, p. 668 c : έγὰ μὲν (...) ἄπειμι δηλώσων τῷ βασιλεῖ τὴν ἐπεισφρήσασαν ταραχὴν τοῖς μονάζουσιν, εἴ πως τῶν φιλοπολέμων ἀνθρώπων τὸν θυμὸν κατευνάσειεν.

(58) Vie de Blaise, p. 668 p : κπὶ ὧν ἐξητεῖτο (...) ἀφθόνως παρ' ἐκείνου ἐπιτευξάμενος (...) σάκραν τε λοιπὸν μετ' οίχείας γραφής ἐν χρυσοβούλλω, μετὰ καί πλείστης ἄλλης δωρεᾶς παρασχόμενος.

(59) Cf. Acte n' 2 LE TEXTE.

(60) Comme pour le sigillion de Basile, la tradition athonite assigna diverses dates à l'acte de Léon, cf. Acte nº 2, bibliographie.

(61) G'est la date que préfère Dölgen (Archivarbeil, p. 424), pensant que les Athonites auraient réagi le plus tôt possible contre l'abus de Kolobou.

(62) H. Delehaye (Vie de Blaise, p. 668, note 3) croit que ce chrysobulle serait perdu et distinct de l'acte que les archives athonites ont conservé. Le même auteur (A propos de Saint-Césaire, loc. cil., p. 47) estime que la Vie

<sup>(46)</sup> Les moines en voulaient à Léon pour son comportement envers la sainte impératrice Théophanô (morte en 897), pour son union avec Zoè et son mariage avec elle, non approuvé par l'Eglise (printemps 898), et pour son troisième mariage qui fit scandale (printemps 900). Pour les dates, cf. GRUMEL, art. cité.

<sup>(53)</sup> Nos remarques précédentes (voir note 43) nous obligent à rejeter l'hypothèse que le disciple choisi par Blaise pour lui succéder à la tête de son établissement athonite serait Luc, comme le pensent l'éditeur de la Vie (p. 656, 668 notes) et H. GREGOIRE (Byz., 5, 1929, p. 411).

<sup>(54)</sup> Vie de Blaise, § 25, p. 668 c-p : Σύ δὲ λοιπὸν ἀντ' ἐμοῦ (...) ἄπασι τοῖς καθ' ἡμᾶς ἀδελφοῖς ἀντιλαβοῦ καὶ φρούρει και έπισκόπευε, μνείαν κάμου ποιούμενοι πρός τον Κύριον, τῷ διορατικῷ ὅμματι τὴν ἐαυτοῦ προαινισσόμενος

<sup>(55)</sup> On a pensé que le successeur de Blaise fut Luc (mais voir note 53) et identifié l'établissement avec le couvent de la région d'Hiérissos, dit τοῦ Λουκᾶ, dont il est question dans le dikaiôma de Léon : cf. H. Delenaye, A propos de Saint-Césaire du Palatin, Alli della Pontificia Accad. romana di Archeol., ser. III, Rendiconti, 3, 1924/25, p. 47, et Vie de Blaise, p. 668 n. 3. C'est impossible, car ce couvent existait et était l'objet de la convoitise de Kolobou en 886-887, quand Blaise se trouvait encore à Rome.

Un point reste à élucider. La concordance des faits entre la Vie de Blaise et le document est parfaite, mais non celle des personnes. Pour la Vie, c'est Blaise qui demanda et reçut le « chrysobulle »63; l'acte ne connaît que le prôtos André. L'explication nous paraît simple : la Vie veut mettre l'accent sur l'apport de Blaise, sur son amitié avec l'empereur, et sur l'empressement de celui-ci à combler son protégé<sup>64</sup>. En réalité, Blaise n'a été qu'un intermédiaire. Son rôle a été, selon nous, de présenter personnellement à l'empereur une requête signée sans doute par le prôtos André et par les moines athonites notables (peut-être aussi par les paysans voisins, opprimés par Kolobou)65. Léon, d'ailleurs, ne crut pas les moines sur parole : il ordonna qu'une enquête fût ouverte. Les fonctionnaires qui s'occupèrent de l'affaire ne prirent en considération que les parties adverses : les représentants des moines et des paysans d'une part, et les représentants de Kolobou de l'autre. Il n'y a donc aucun inconvénient à identifier les deux actes de Léon, celui que nous possédons et celui que mentionne la Vie de Blaise, et à placer le document qui met fin à la tentative de Kolobou contre l'indépendance athonite en février 90866,

Contenu et importance de l'acte de 908. En détruisant le premier acte qu'il avait émis<sup>67</sup> et en donnant au second la qualification de «titre de confirmation» (δικαίωμα ἐπικυρωτικόν), Léon marquait sa volonté de revenir aux dispositions et aux décisions prises par son père. Ce serait cependant une erreur de ne voir dans ce document qu'une simple confirmation. Certes, il confirme les décisions antérieures, mais en même temps, il les commente et précise certains points. Il devait

parle ici d'un chrysobulle octroyé à Blaise personnellement et concernant son couvent athonite, dont les terres auraient été disputées par d'autres personnes. Cette conception est partagée par F. Dvornik (dans Byzantinoslavica, 1, 1929, p. 38), par H. Gregorne (dans Byr., 4, 1927/28, p. 806) et par O. Volk (dans Lexikon für Theologie und Kirche, 2, 1958, col. 524). Rion de tel ne se dégage de la lecture du passage de la Vie de Blaise qui parle des personnes revendiquant la possession de l'Athes. H. GRÉGOIRE (dans Byz., 5, 1929, p. 403) identifie, nous semble-t-il, le chrysobulle dont parle la Vie avec l'acte connu de Léon, et, comme il place le voyage de Blaise à Constantinople en 911, il admet implicitement cette même date pour le dikalêma de Léon.

(63) La qualification du document de χρυσόδουλλον par une source littéraire du milieu du x° s. est parfaitement normale; voir ci-dessus, p. 46 et note 15.

(64) Nous croyons cependant que la Vie de Blaise fait une allusion à la présence du prôtos et des moines athonites à Constantinople. Le passage auquel nous pensons est assez ambigu (cf. Vie de Blaise, § 25, p. 668 p : καί είσελθων έν τη βασιλευούση των πόλεων, ἀπελθών είς ὅπερ πρώην ηὐλίζετο κατχγώγιον [= le Stoudios] καὶ μετὰ πλείστης ο τι Χαράς εξορεχθεγς παρά τε του πρώτου και τής ερκγεορς των αβεγάων όπιληρεως , και λαρ φε αλλεγώ Θεος τήν αύτοῦ παρουσίαν κροτούντες προσέτρεχον έντὸς όλίγων ήμερῶν). De prime abord, on croirait que l'auteur parle de l'higoumène et des moines du Stoudios. Mais il est si insolite de voir un Stoudite appeler son higoumène prôios, que nous nous demandons si la phrase, mal tournée, ne se rapporte pas en réalité au prôtos de l'Athos arrivé à Constantinople avant Blaise. La succession des événements serait alors celle-ci : le prôtos accompagné de quelques moines arrive à Constantinople ; il trouve des difficultés à faire valoir la thèse athonite contre le couvent de Kolobou ; il envoie un moine au Mont Athos et demande à Blaise, connu pour ses rapports avec l'empereur, de venir le seconder ; Blaise arrive dans la capitale et loge dans son ancien couvent, le Stoudies; il est reçu avec transport par le prôtes (de l'Athos) et les moines (athonites) qui accourent à la nouvelle de son errivée.

(65) Cf. Acte nº 2, 1, 17-31.

(66) En établissant que le dikatôma de Léon pour l'Athos s'identifie avec le chrysobulle du même pour Blaise, nous arrivons à fixer la date exacte de la mort de Blaise, et à trouver un point de départ pour dater les principaux événements de sa vie mouvementée. Blaise mourut peu de temps après l'octroi de l'acte, le 31 mars. Puisque l'acte date de février 908, Blaise est mort le 31 mars 908. Il était parti de l'Athos vers la fin de 907 ou tout au début de 908, après douze ans de séjour ; il y est donc arrivé dans le courant de l'année 896. Il avait auparavant passé quatre ans au Stoudios, où il serait entré vers 892. Son séjour à Rome ayant duré dix-huit ans, il y arriva vers 874. Étant donné que son voyage, coupé d'une captivité en Bulgarie, se prolongea assez longtemps, il a dû quitter Constantinople vers 872, après avoir été ordonné diacre (après nov. 867), disons en gros vers 870. S'il atteignait à ce moment l'âge

(67) Acte no 2, 1, 44-45.

le faire, car si le sigillion de Basile consacre la liberté des moines, dans et hors de l'Athos, et leurs droits sur leurs biens, il ne donne toutefois aucune précision sur l'étendue et l'emplacement de ces possessions. En principe, chacun devait prouver ses droits par des pièces justificatives (δικαιώματα); en réalité, les dikaiômata manquaient de clarté, et parfois ils manquaient tout court. Cela avait permis à Kolobou de mettre la main sur des terres qui ne lui appartengient pas. Pour remédier à cet état de choses, Léon déclara que les clauses du sigillion de son père concernant Kolobou s'appliquaient aux domaines que ce couvent possédait dans la circonscription (ἐνορία) d'Hiérissos, et aux terres — anciens klasmata — situées dans l'agglomération (καταμογή) de Kaména<sup>68</sup>. En ce qui concerne les possessions des Athonites, l'acte de Léon reste cependant aussi imprécis que le sigillion de Basile : il affirme les droits des Athonites sur la Montagne, sans définir jusqu'où s'étendait la région de l'Athos.

L'importance de ce document réside tout d'abord dans le fait qu'il reconnaît formellement l'indépendance des moines athonites vis-à-vis de Kolobou; d'autre part, il répète l'ordre de Basile : les moines doivent rester à l'abri de toute vexation<sup>60</sup>. De plus, il permet de définir en quoi consistaient les ennuis que Kolobou causait aux Athonites. Si Jean Kolobos avait exercé au temps de Basile Ier un patronage moral que les moines athonites acceptèrent longtemps, ses successeurs à la direction du couvent pensèrent à exploiter les avantages que le premier acte de Léon leur donnait : le moment vint où Kolobou fit valoir ses droits de propriété sur l'Athos<sup>70</sup>, ce que les Athonites refusèrent d'admettre, d'où il résultera des conflits entre eux et Kolobou<sup>71</sup>. Mais les dirigeants de Kolobou n'en restèrent pas là, ils imaginèrent un moyen de tirer concrètement profit de la presqu'île : ils l'organisèrent en exploitation d'élevage (προάστειον νομαδικόν). L'Athos possédait de vastes espaces non cultivés, où les animaux pouvaient pâturer en liberté; Kolobou permettait aux troupeaux des communes voisines d'entrer à l'Athos, et percevait sur eux un droit de pacage<sup>72</sup>. Il commettait ainsi une double infraction : d'une part, il transformait la vicille coutume de libre accès des bêtes à l'Athos78 en une entrée conditionnée par le paiement d'un droit, d'autre part, il enfreignait le sigillion de Basile qui interdisait l'entrée du bétail dans la presqu'île. Par ce procédé, Kolobou s'assurait un revenu considérable, qui l'incitait à augmenter le nombre de bêtes admises à l'Athos, sans se soucier des dommages que leur nombre pouvait causer aux cultures athonites, ni des inconvénients que la présence de bergers laïcs comportait pour la tranquillité des moines.

(68) Ibid., 1. 50-51. — A notre avis, l'acte de Léon ne mentionne ici que les biens de Kolobou qui se trouvaient au voisinage de l'Athos; en effet, Kolobou possédait légalement des terres près de Sidèrokausia (dont le noyau était probablement le petit établissement de Jean Kolobos). C'est ce que nous apprend un acte de décembre 995, qui contient un historique de divers différends entre la commune de Sidèrokansia et le couvent de Kolobou ; le plus ancien conflit a trait selon toute vraisemblance à la présente affaire ; les habitants de Sidèrokausia ayant des démôlés avec les moines de Kolobou, leurs voisins et co-contribuables, un périorismos avait été établi par le spatharocandidat et épopte Nicolas, sous le règne de Léon et Alexandre ; ce document, inséré en partie dans la décision de 995, délimite, entre autres, les terres de Kolobou à Sidérokausia. Il nous somble justifié de lier les deux affaires et de conclure que, outre le dikaiôma de Léon pour l'Athes, une série de périorismoi ont été alors établis pour garantir les droits des communes sur les biens desquels Kolobou avait empiété.

<sup>(69)</sup> Acte nº 2, 1, 45-48.

<sup>(70)</sup> Ibid., 1. 22-23.

<sup>(71)</sup> Vie de Blaise, p. 668 B : passage cité dans la note 56 ; Acte n° 2, 1. 23-24 : πολλάκις διαπληκτιζόμενοι.

<sup>(72)</sup> Acto nº 2, 1, 25-27.

<sup>(73)</sup> Voir ci-dessus, p. 47.

LES PREMIERS PRIVILÈGES IMPÉRIAUX

Nous pouvons être sûrs que les Athonites ont multiplié les démarches pour se libérer de cette contrainte. Leurs efforts, probablement faute de relations dans la capitale, restèrent sans résultat, jusqu'au moment où l'intervention de Blaise leur permit de triompher.

# 3. Confirmation des droits acquis et octroi de nouveaux privilèges

Le chrysobulle de Romain Ier Lécapène. Le troisième document impérial émis en faveur de l'Athos émane de l'empereur Romain Ier Lécapène et des coempereurs Constantin VII, Constantin et Étienne. L'acte n'est daté que par le ménologe, août indiction 7, qui correspond à l'année 93474. Par ce chrysobulle, Romain Ier confirme les dispositions de son prédécesseur Léon VI, reproduisant parfois des phrases entières de l'acte de celui-ci75; il déclare que toutes les clauses de ce document doivent être respectées, en ce qui concerne les moines athonites et le couvent de Kolobou. Il introduit cependant une clause supplémentaire, qui, sans qu'elle soit entièrement étrangère à l'acte de Léon, l'interprète et le complète : Romain ordonne « que la kathédra lôn gérontôn, mentionnée dans le susdit chrysobulle [= l'épikyrôlikon dikaiôma de Léon VI], reste libre de toute prestation, corvée et exaction, imposée par les autorités ecclésiastiques et civiles, comme elle l'était depuis toujours »76. Nous aurons à revenir sur cette kalhédra et sur la clause particulière qui la concerne.

La pension versée aux moines athoniles. Avec Romain Lécapène, l'Athos franchit une nouvelle étape. Il semble en effet que Romain fut le premier empereur à octroyer aux moines de l'Athos une pension annuelle (ῥόγα)<sup>77</sup>. Aucune source athonite ne parle de cet événement important : la Vie d'Athanase, la première à mentionner la pension impériale versée aux Athonites, considère cette institution comme déjà établie, mais elle ne permet pas de comprendre à quelle époque remonte son instauration; il y est seulement dit que l'empereur Nicéphore Phokas la porta de trois à sept livres d'or78. La pension continue d'être distribuée annuellement par Jean Tzimiskès79, par Basile IIso et par leurs successeurs<sup>81</sup>; nous ne savons pas si son montant restait de sept livres<sup>82</sup>. Les chroniqueurs nous apprennent que ce fut Romain Ier qui instaura cette rente.

Romain avait acquis la réputation d'ami des moines : tous les chroniqueurs signalent l'humilité et la piété de l'empereur, qui invitait des moines à sa table et manifestait par des pleurs abondants le repentir qu'il avait de ses péchés; il ne manquait jamais, nous dit-on, d'envoyer aux moines de l'Olympe, du Kyminas, de la Chrysè Pétra et du Barachaios les pensions qu'il leur avait accordées

(76) Acte nº 3, 1, 12-15,

(78) Vie d'Athanase A, p. 44-45 : τῷ δὲ σολεμνίω άδρὰν προσετίθει ποσότητα τὰ παλαιὰ τοῖς νέοις ὑπερδάλλων καί ταίς τρισί τέσσαρας χρυσού προσεπιφιλοτιμούμενος λίτρας.

(79) Cf. Acte nº 7, 1, 26 et 148.

(ας διετύπωσεν)83. Parce que les sources parlent de ces pensions à la suite de la grande famine de 927, on a proposé la date de 92884. On pourrait l'accepter et comprendre que l'Athos ne figurait pas à ce moment parmi les bénéficiaires, ce qui serait conforme à la réalité; en effet l'Athos ne reçut de Romain une pension qu'après 934 sans doute, car elle n'est pas mentionnée par le chrysobulle de cette date, lequel confirme tous les privilèges de la Montagne.

Cependant une autre version, contenue seulement dans le livre VI de Théophane Continué, nous paraît davantage digne de foi : l'auteur, revenant sur les mesures de l'empereur en faveur des pauvres et des moines, mentionne les dispositions qu'il avait prises (au cours de la vingt-deuxième année de son règne, déc. 941-déc. 942) pour le salut de son âme85 : entre autres, il ordonne (διωρίσατο) que soit versée une pension aux moines de l'Olympe, du Kyminas, de l'Alhos, du Barachaios et du Latros, à raison d'une pièce d'or par personne et par an; elle était fondée sur les revenus « du propre couvent» de l'empereur, le Myrélaion<sup>86</sup>. C'est donc probablement de 941-942, en vertu d'un acte qui pourrait être le testament de Romain ou le typikon du Myrélaion, que date la pension accordée par Romain à l'Athos.

Cette pension était à l'origine une donation privée, puisqu'elle provenait des revenus d'un couvent qui appartenait personnellement à l'empereur. Après la chute et la mort de Romain, le couvent entra dans le domaine impérial87; il abrita le tombeau de certains membres de la famille impériale<sup>88</sup>, et servit de retraite pour certains autres<sup>89</sup>. Nous ignorons si par la suite la pension athonite continua à être prise sur les revenus du Myrélaion; nous savons seulement que Basile II (976-1025) et Michel VI (1056-1057) versaient une pension annuelle à Lavra, prise sur le revenu du domaine 00 : il est bien probable que cette même caisse servait aussi la pension globale de l'Athos.

(85) Théoph. Cont., ibid., p. 429-430. L'auteur parle dans d'autres endroits aussi de l'attitude de Romain envers les moines, cf. p. 433-434, 439.

(87) Au xi° s., il était organisé en εὐαγές σέχρετον (cf. MM, VI, p. 32-33) ; sur ces sékréta, cf. Hélène Ahrweiler. La concession des droits incorporols, Acies du XII.º Congrès Intern. d'études byzantines, Ochride 10-10 sept. 1961, II, Belgrade, 1964, p. 107-109.

(88) Romain Ior, mort en 948 (cf. Théorn. Cont., livre VI, Bonn, p. 441; Ps.-Syméon, Bonn, p. 754; Georges LE MOINE, Bonn, p. 914); Hélène, femme de Constantin VII, morte en 961 (cf. Theoph. Cont., p. 473; Ps.-Symeon, p. 758; Janin, op. cll., p. 352).

(89) Romain II y relégua sa sœur Agathé (cf. Ps.-Symton, p. 757; Janin, op. cit., p. 352).

<sup>(74)</sup> Cf. Acte nº 3, datation et diplomatique ; sur les diverses dates proposées pour cet acte, ibid., bibliographie. (75) Cf. Acte n° 3, 1. 7 (περιφυλάττεσθαι) - 1, 10 (και μόνον) = Acte n° 2, 1. 5-8.

<sup>(77)</sup> Les sources désignent la pension impériale octroyée aux moines de divers centres monastiques sous le nom de ρόγα (appellation plus générale) ou de σολέμνιον (Vie d'Athanase A),

<sup>(80)</sup> Cf. Dölgen, Schalzkammer, no 103 (de 1015), l. 36 : ή συνήθης τοῦ "Όρους ῥόγα. (81) Cf. Actes d'Esphigménou<sup>2</sup>, nº 2 (1037), l. 29 : ἡ κατ' ἔτος βασιλική ῥόγα.

<sup>(82)</sup> Au début de son règne, Michel VI Stratiotikos (août 1056-août 1057) augmenta la pension existante de 10 livres d'or (cf. Actes Laura, nº 32, de jany. 1057, l. 30-31). Un acte de 1287 (Actes Laura, II, nº 79, l. 20) mentionne l'έγχρόνιος διανομή, mais sans préciser son montant.

<sup>(83)</sup> Тийори. Cont., livre VI, Bonn, р. 418-419; Ps.-Syméon, Bonn, р. 744 (sans la liste des montagnes); GEORGES LE MOINE, BONN, p. 910; THÉODORE DE MÉLITÈNE, éd. Th. Tafel, Munich, 1859, p. 228-229; LÉON LE GRAMMAIRIEN, Bonn, p. 319-320.

<sup>(84)</sup> Cf. Binon, Xèropotamou, p. 26. Dölger (Regesten, nº 620) ne discute pas la date, mais il prend une double précaution en proposant : ca 928 (?); le renvoi au nº 600 doit être considéré comme nul, l'acte de Xéropotamou dont il y est question étant un faux, qui a précisément utilisé comme source ce passage des chroniqueurs (cf. Binon, ibid., p. 24-26).

<sup>(86)</sup> La maison paternelle des Lécapène, qui a été transformée en couvent. Sur le palais du Myrélaion, que l'on identifie avec Bodrum Cami, cf. R. Janin, Constantinople byzantine, Paris, 1964, p. 133-134, 394-395; sur les dernières fouilles : C. L. STRICKER, dans Annual of the archaeol. Mus. of Islanbul, 13/14, 1966, p. 210-215, ol R. NAUMANN, ibid., p. 135-139, Islanb. Mitl., 16, 1966, p. 199-216, Anal. Studies, 17, 1967, p. 30-31 (d'après BZ, 60, 1967, p. 203, 204, 435; 61, 1968, p. 205). Sur le couvent, cf. R. Janin, La géographie ecclésiastique de l'Empire byzanlin. I, 3: Les églises et les monastères<sup>2</sup>, Paris, 1969, p. 351-354,

<sup>(90)</sup> Cf. Actes Laura\*, no 7, de 978, l. 39-40 : ἐκ τοῦ ἀγίου ταμείου τῆς θεοπροθλήτου ἡμῶν βασιλείας, no 32, de 1057, l. 33-34 : ἀπὸ τοῦ σεκρέτου τοῦ φύλακος. L'empereur précise que sa décision confirmait divers prostagmata de ses prédécesseurs (l. 35-36). Selon nous, le chrysobulle mutilé de Gonstantin X Doukas pour Iviron (cf. F. Dölgen, dans Παρασπορά, Ettal, 1961, p. 328-330, l. 1-2) se rapporte également à une pension que le couvent recevait du sékréton de phylax (l. 2 : ἀπὸ τοῦ σεκρέτου τοῦ φύλακος), et qui était transféré directement au génikon logothésion pour couvrir le paiement des impôts du couvent. Voir cependant une tout autre interprétation par l'éditeur (ibid., p. 330),

C'est au prôtos qu'incombait le soin de la répartir<sup>91</sup>. A l'origine la distribution avait lieu à Pâques; le typikon de Tzimiskès supprimant l'assemblée du printemps, le partage fut reporté au 15 août<sup>92</sup>. Si nous interprétons correctement un passage d'un acte de 1056, il semble que le rétablissement de l'assemblée de Pâques<sup>93</sup> ramena la distribution de la pension à son ancienne date<sup>94</sup>.

## 4. ÉTABLISSEMENT DE LA FRONTIÈRE

Premier tracé de la frontière (942). Jusqu'en 942 la limite entre les terres affectées depuis presque un siècle aux Athonites et les terres klasmatiques qui s'étendaient au nord et au nord-ouest de l'Athos était indécise. Toute la région située au sud d'Hiérissos ayant été auparavant terre klasmatique, la même imprécision affectait les limites entre la commune d'Hiérissos, le couvent de Kolobou et les autres monastères de la région. Une délimitation fut d'abord faite entre les propriétés de Kolobou et celles des habitants d'Hiérissos 05, peut-être après 908, au moment où, en vertu de l'acte de Léon, on retira à Kolobou les terres abusivement annexées. Personne ne se soucia alors des limites de l'Athos, et pas davantage vers 941, quand le recenseur et épopte de Thessalonique, Thomas, vendit les terres klasmatiques limitrophes de l'Athos aux habitants d'Hiérissos<sup>96</sup>. En tant que voisins, les Athonites, comme les Hiérissiotes, avaient droit à l'usufruit de ces terres klasmatiques. Si les moines en cultivaient une partie, nous ne pouvons le dire, les documents conservés n'y faisant aucune allusion. En tout cas, ils se sentirent lésés par cette vente, et décidèrent d'adresser une requête à l'empereur Romain. Nous n'en connaissons pas le contenu, mais d'après l'argumentation que développèrent plus tard les moines, il semble qu'ils revendiquaient ces terres comme faisant partie du territoire athonite; ils demandaient de plus que les habitants d'Hiérissos prennent par écrit l'engagement de ne plus les importuner. L'empereur renvoya l'affaire au stratège du thème de Thessalonique Katakalôn et au protospathaire impérial Thomas Tzoulas<sup>97</sup>, ordonnant de tracer la limite entre les biens des paysans et ceux des Athonites, et d'exiger que les habitants d'Hiérissos s'engagent par garantie écrite à ne plus causer d'ennuis aux moines 98. Un tribunal fut constitué, composé du stratège, du métropolite de Thessalonique Grégoire, du protospathaire Tzoulas, du juge de Thessalonique Zôètos et de l'épopte Thomas 99. Devant ce tribunal, les Athonites revendiquèrent toute la terre jusqu'aux environs immédiats d'Hiérissos, en vertu de leurs anciens droits et du sigillion de l'empereur Basile<sup>100</sup>. Les habitants d'Hiérissos s'élevèrent contre ces revendications, affirmant que la terre athonite ne s'étendait pas au-delà du sommet du mont

(92) Cf. Acte no 7, 1. 26; Actes Laura2, Introduction par LEMERLE, p. 23 n. 41.

(93) Probablement avant 1001 (cf. ci-dessous, p. 116 et note 51).

(97) Sur ces personnes, voir Acte nº 4, prosopographic.

(98) Acte nº 5, 1, 16-18.

(99) Acte nº 4, 1. 12-14; Acte nº 5, 1. 19.

Zygos<sup>101</sup>. Le différend reposait sur l'interprétation du mot énoria dans le sigillion de Basile : s'il désignait seulement la ville (kastron) d'Hiérissos, la terre située au-delà de ses portes revenait aux Athonites; s'il désignait toute l'étendue de la circonscription fiscale, cette terre appartenait aux ressortissants. Sur proposition du tribunal, les deux parties acceptèrent l'arbitrage de l'épopte Thomas, qui irait sur place et tracerait la limite, et elles s'engagèrent par écrit à respecter sa décision : ce qui fut consigné dans un document établi à Thessalonique, qualifié de dialysis (= protocole d'accord); il est conservé et porte la date de mars, indiction 15 (= 942)102. Le périorismos (= acte de bornage) dressé par Thomas, a disparu<sup>108</sup>, mais les clauses principales en sont reprises dans un rapport sur l'affaire, que Thomas envoya à l'empereur<sup>104</sup>; ce rapport n'est pas daté, mais il fut sans doute rédigé entre mai 942 et août 943105.

On constate, en lisant ce rapport, que le compromis auquel on s'arrêta favorisait les Hiérissiotes beaucoup plus que les Athonites. La frontière, tracée en ligne droite d'une mer à l'autre (du golfe Singitique au golfe d'Hiérissos)<sup>100</sup>, commençait aux limites des biens de Sainte-Christine et passait, sinon par le Zygos, comme le demandaient les paysans, du moins pas très loin à l'ouest des premiers versants de cette chaîne. Thomas reconnaît indirectement le fait, quand il dit, à la fin du rapport, qu'après le partage il ne resta aux Athonites que peu de terre cultivable et de mauvaise qualité 107,

Le rapport contient d'autres renseignements aussi précieux. Ainsi apprenons-nous que les habitants du kastron luttèrent pour faire valoir leur droit, en eas de danger, de mettre leurs troupeaux à l'abri à l'intérieur de l'Athos; ils obtinrent satisfaction : par une clause<sup>108</sup>, qui ne paraît pas avoir été incluse dans le périorismos<sup>109</sup>, mais qui avait sans doute été inscrite dans l'acte de vente de la terre klasmatique aux Hiérissiotes, l'épopte leur reconnaissait ce droit, comme il l'avait reconnu aux habitants de Kalamaria, lorsqu'un an plus tôt il leur avait vendu la terre klasmatique de Kassandra<sup>110</sup>. Cela signifie qu'à cette époque on craignait des incursions venues du Nord, donc les Bulgares, plus que les raids maritimes des Arabes, auxquels l'Athos était plus exposé que l'intérieur de la Chalcidique. Aussi, malgré les efforts déployés depuis l'époque de Basile Ier, les Athonites ne purent-ils se libérer complètement de l'obligation de céder leurs pâturages aux bêtes des communes et des couvents voisins<sup>111</sup>. Thomas imposa aux habitants des villages deux conditions à l'entrée de leurs troupeaux à l'Athos : le transfert devait se faire avec l'accord des moines; il ne serait pas permis aux paysans d'installer sur le sol athonite des bergeries ni des ruches. C'est, dit le rapport, parce que le bétail cause des préjudices aux Athonites, qui n'ont que peu de terre cultivable, tandis que les paysans n'ont pas à se plaindre : en plus de la terre (klasmatique) vendue à eux par Thomas

<sup>(91)</sup> A partir de 972, quand il fut décidé que seuls les higoumènes de chaque couvent participeraient à l'assemblée, c'est normalement à eux que le prôtes conflait la somme destinée aux moines de leur établissement. Ils devaient ensuite la distribuer équitablement (cf. Actes Esphigménou<sup>2</sup>, nº 2, 1, 30).

<sup>(94)</sup> Actes Xèropolamou, nº 5, 1. 2-3 : καθολικής συνάξεως ούσης διὰ τὴν ἐξ ἔθους ἐορτὴν (Paques) καὶ τὴν [δι' ἡμ]ᾶς (ου είς ἡμᾶς) εὐλογίαν τοῦ (...) βασιλέως. (95) Cf. Acte, nº 5, 1, 2-3,

<sup>(96)</sup> Acte nº 4, 1. 9-11; Acte nº 5, 1. 11-12. Il est question de cette vente et de ses modalités en 956, cf. Actes Xèropolamou, nº 1, 1, 3-7.

<sup>(100)</sup> Acto nº 4, 1. 17-19; Acts nº 5, 1. 20-24, 26,

<sup>(101)</sup> Acte nº 4, l. 16-17; Acte nº 5, l. 28-30.

<sup>(102)</sup> C'est l'Acte nº 4; cf. aussi Acte nº 5, 1, 41-46.

<sup>(103)</sup> Cf. Acte nº 5, actes mentionnés nº 8. Est également perdu, et pour cause, le libelles que Thomas établit pour les habitants, où il précisait quelles étaient les terres vendues et, sans doute, le libellikon correspondant.

<sup>(104)</sup> G'est l'Acte nº 5,

<sup>(105)</sup> Cf. Acte nº 5, datation.

<sup>(106)</sup> Acte nº 4, l. 21-22; Acte nº 5, l. 51.

<sup>(107)</sup> Ibid., 1, 61-62.

<sup>(108)</sup> Ibid., 1. 55-58,

<sup>(109)</sup> L'Acte nº 6 ne contient pas lui non plus cette clause.

<sup>(110)</sup> Acles Laura2, nos 2 et 3.

<sup>(111)</sup> Une clause similaire est insérée dans le typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, l. 132-134),

« ils ont reçu récemment par ordre impérial deux mille modioi, pris sur les terres du couvent de Kolobou »112,

ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

La frontière définitive (943). Les deux parties s'étant déclarées satisfaites, et chacune ayant reçu un document qui lui garantissait ses possessions, à savoir les habitants d'Hiérissos, l'acte de vente du klasma (libellos), et les moines athonites, l'acte de bornage (périorismos), on pouvait penser que l'affaire était close. Ce ne fut pas le cas. A peine un an plus tard, en août 943, le stratège de Thessalonique, accompagné d'autres fonctionnaires, se déplaça personnellement pour tracer une nouvelle fois la frontière athonite. Que s'était-il passé? Le stratège déclare agir sur ordre de l'empereur<sup>113</sup> : ce prostagma ne peut être identifié avec celui que l'empereur avait envoyé au même stratège avant mai 942114, et en vertu duquel ce dernier avait pris les dispositions qui aboutirent au règlement de mai 942; autant qu'on puisse en juger, le premier prostagma déférait l'affaire à la juridiction locale, laissée libre de la décision, le deuxième ordonnait au stratège de se rendre sur place, accompagné de l'archevêque et du juge du thème<sup>115</sup>; en outre, le stratège recevait, insérée ou jointe au prostagma, une sentence du magistros Kosmas<sup>116</sup>. Ce prostagma fut donc expédié peu de temps avant août 943117. Pour quelle raison ? Les Athonites avaient-ils tenté une fois encore d'avoir gain de cause contre les habitants d'Hiérissos, malgré le compromis auquel ils avaient souscrit, ou bien contestèrent-ils, non pas l'accord, mais son exécution par Thomas ? La seconde hypothèse nous paraît plus vraisemblable, étant donné que Thomas ne sit pas partie du groupe nombreux qui se rendit sur place pour tracer à nouveau la frontière.

Quoi qu'il en soit, un nouvel acte de bornage fut établi en août 943, document que les Athonites ont conservé jusqu'aujourd'hui<sup>118</sup>. Les nouvelles frontières différaient-elles de celles établies par Thomas ? La perte du périorismos rend la réponse malaisée, mais son absence des archives du Prôtaton ne prouve pas que le nouvel acte fût plus favorable aux Athonites; car, même si les deux documents se recoupaient exactement, le second, plus récent et certifié par de nombreux notables, civils et militaires, aurait de toute manière rendu caduc le premier. A notre avis, Katakalôn se borna à reprendre la ligne tracée par Thomas; s'il y eut des divergences, elles furent minimes. Katakalôn présidait le tribunal qui avait confié à Thomas le tracé de la frontière, et devait avoir sous les yeux tout le dossier, y compris le périorismos110. Dans l'acte qu'établit Katakalôn, la limite commence en longeant les champs du couvent de Sainte-Christine (dont les biens restent hors de l'Athos), comme ce devait être le cas dans l'acte de Thomas<sup>120</sup>. D'autre part, Katakalôn mentionne

un certain nombre de pierres, et d'arbres qu'il a trouvés marqués<sup>121</sup> : il doit s'agir des bornes placées aux mêmes endroits par Thomas, puisque auparavant n'existait aucune séparation. Enfin et surtout, Katakalôn affirme qu'il partagea la terre « comme l'épopte l'avait partagée »122.

Les détails que le document fournit sont trop imprécis pour que l'on puisse tracer la frontière sur une carte. Les rares toponymes mentionnés restent des noms-fantômes : la ligne prend son départ à l'embouchure d'un ruisseau sis « en face de Palaia Palatia d'Amoulianè », mais sous quel angle apercevait-on ce lieu-dit d'Amouliane ? Elle longe les champs de Sainte-Christine, mais l'emplacement exact de ce couvent n'est pas connu; elle passe par un ravin, par un autre ruisseau, par Glompoutzitza<sup>123</sup>, par une citerne, par un col où se trouve une bergerie qui appartient à Kolobou<sup>124</sup>, mais qui reste dans le territoire athonite, par un autre col, et aboutit à « la mer du nord », à un endroit qui n'est pas autrement précisé. Cependant, comme à partir de 943, et durant toute l'époque byzantine, nous n'avons pas trace d'une modification de la frontière athonite, nous concluons que vraisemblablement la limite tracée en 943 est encore la frontière actuelle.

Si les Athonites, même aux époques où ils eurent une grande influence, aux x1º-x11º et x1vº siècles, n'ont pas essayé de repousser vers l'ouest la frontière de leur territoire, ils n'ont pas pour autant renoncé à leur projet d'annexer la région qui va du Zygos à Hiérissos. Au moment de la délimitation, les moines ne possédaient qu'un seul bien dans cette région, la « kathédra tôn gérontôn »125, mais progressivement, par achat, par donation ou par annexion, les divers couvents athonites absorbèrent la presque totalité des terres situées entre le Zygos et Proavlax<sup>120</sup> et une grande partie de celles allant de Proavlax à Hiérissos. Il est à noter qu'au xie siècle les couvents se trouvant en dehors de l'Athos, mais près de la frontière (Kalaphatou, Skorpiou, Roudaba), se sentaient à tel point en terre athonite qu'ils se considéraient comme couvents de l'Athos<sup>127</sup>; leurs représentants signaient les actes du prôtos<sup>128</sup> et, le cas échéant, leurs affaires étaient gérées par le Conseil, sans l'intervention d'une autre autorité, quelle qu'elle fût129.

Entre 943 et 972, date à laquelle fut promulgué le typikon de Tzimiskès, les documents athonites que nous possédons concernent des couvents particuliers, et non l'ensemble de l'Athos. A notre avis, aucun acte intéressant la communauté entière ne fut émis dans cet intervalle.

<sup>(112)</sup> Acte nº 5, 1, 59-65. Dans un acte inédit d'Iviron de 982 (photo au Collège de France), il est question d'une décision du magistros Kosmas : à la suite d'un long conflit entre Kolobou et les Hérissiotes, au sujet d'une terre de deux mille modioi, Kosmas décida que la terre restera aux Hiérissioles ; en échange, ils donneront à Kolobou une autre terre de mille modioi et quatre cents nomismata. Il nous paraît que le mot ἐσχάτως (l. 63) utilisé par Thomas invite à identifier les deux opérations : celle réglée par Kosmas et celle évoquée ici par Thomas.

<sup>(113)</sup> Acte nº 6, 1, 1-2.

<sup>(114)</sup> Cf. Acte nº 5, actes mentionnés nº 4; Acte nº 6, actes mentionnés nº 1.

<sup>(115)</sup> Acte nº 6, 1, 2-3.

<sup>(116)</sup> Cf. Acte nº 6, actes mentionnés nº 3. S'agirait-il encore de l'acte de Kosmas dont nous avons parlé dans la note 112 ?

<sup>(117)</sup> Ibid., actes mentionnes nº 1,

<sup>(118)</sup> C'est l'Acte nº 6.

<sup>(119)</sup> Katakalon fait allusion à ce document par deux fois, l. 6 : κατά τὴν πρᾶξιν Θωμᾶ, et l. 39 : καθώς καὶ δ έπόπτης διεχώρισεν αὐτήν.

<sup>(120)</sup> Cf. Acte no 4, 1, 20-21.

<sup>(121)</sup> Acte nº 6, l. 26-27, 28, 31 : λαυρατωμένοι.

<sup>(122)</sup> Acte nº 6, 1, 39,

<sup>(123)</sup> Cf. Acte nº 6, topographie.

<sup>(124)</sup> Cf. ibid.

<sup>(125)</sup> Sur ce bien, voir ci-dessous, p. 111-114,

<sup>(126)</sup> En 1009, il est question d'un palaiochôrion ancien de Zygos visiblement en ruine et sans habitants (cf. Acles Chilandar, nº 1, 1. 13), mais des propriétaires lates subsistent encore à Proavlax (cf. Acles Lavra, nº 13, de 1008-

<sup>(127)</sup> Cf. Actes Laura nos 34 et 54.

<sup>(128)</sup> Cf. Acies Laura<sup>3</sup>, no 12, de 996; Jean de Saint-Akindynos (à Roudaba); no 29, de 1035; David de Roudaba; Acles Rossikon, nº 4, de 1057 : Jacques de Kalaphatou; Acles Lavra², nº 34, de 1065 : Théoktistos de Roudaba. (129) Cf. Acles Lauras, no 29,

|   |  | i<br><u>1</u> |
|---|--|---------------|
|   |  |               |
|   |  | :             |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  | ģ.            |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  | 1             |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  | ÷             |
| - |  | -             |
|   |  |               |
|   |  |               |
|   |  | : .           |
|   |  |               |
|   |  | •             |

### CHAPITRE IV

# DES GROUPES ANACHORÉTIQUES AUX GRANDS COUVENTS

### 1. Les premiers monastères athonites connus

Nous avons déjà dit que notre documentation, très fragmentaire, ne permet pas de préciser à quel moment apparurent les premiers monastères sur le Mont Athos. On ne peut rien tirer du chrysobulle de Romain I<sup>er</sup>, de 934, qui se borne à confirmer les dispositions prises par Léon VI concernant l'indépendance de la Montagne, et qui en reproduit les termes sans s'intéresser à l'évolution de la vie monastique. Toutefois, comme nous allons le voir, il est clair que des monastères existaient à l'Athos au milieu du xº siècle, et que certains d'entre eux acquéraient déjà des biens fonciers hors des frontières de la Montagne. Nous classerons ces premiers couvents dans l'ordre chronologique de leur apparition dans les textes, et nous tenterons de suivre leur évolution jusqu'à la fin du xº siècle.

Athônos. Quatre moines de l'Athos apposèrent leurs signa sur l'accord passé entre les Hiérissiotes et les Athonites, en mai 942. Le premier se qualifie : ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος, le deuxième: μοναχὸς τοῦ "Αθωνος, les deux autres : (μοναχὸς) 'Αθωνίτης¹. On a voulu voir sous le titre « higoumène de l'Athônos» un prôtos qui, comme chef de tous les moines athonites, se serait qualifié d'higoumène (de la Montagne) de l'Athos². Au contraire, F. Dölger, qui a mis ce titre en rapport avec une μονὴ τοῦ "Αθω mentionnée dans un chrysobulle de 957/58, conclut qu'il existait au Mont Athos, entre 942 et 958, un couvent appelé tou Athô ou tou Athônos, et que c'est ce même établissement qu'un prostagma de 1062 qualifie de μονὴ τοῦ 'Αγίου "Ορους². Nous sommes en mesure de verser au dossier deux autres mentions; nous les reprenons toutes dans l'ordre chronologique :

942 : ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος. Avec trois autres moines, il représente l'ensemble des Athonites à Thessalonique<sup>4</sup>.

<sup>(1)</sup> Acte nº 4, 1. 2, 3. Le dernier d'entre eux se qualifie γυρευτής. Il n'est pas impossible, comme le pense F. Dolger, que le terme ait rapport au statut de moine-mendiant (cf. Schatzkammer, p. 288-289). Ge pourrait aussi être un patronyme : on trouve à la fin du xº s. un monastère appelé τοῦ Γυρευτοῦ, voir p. 88.

<sup>(2)</sup> Lake, Early days, p. 70: à cause de la date erronée (882) assignée au protocole d'accord de mai 942, il suppose que Jean n'est autre que Jean Kolobos, hypothèse acceptée par Dahnouzès, Prôtes, p. 409 nº 1; cf. aussi Kourilas, Athes, col. 513; cependant, en 942, Jean Kolobos devait être mort depuis plusieurs années.

<sup>(3)</sup> Cf. Dölger, Ein Fall, p. 11 note 2, qui cependant dit duns Schatzkammer, p. 289 : der «Abt des Athos» ist ein Verläufen des späteren Prôtos. — P. Uspenskij, qui accepte Jean comme higoumène du monastère d'Athônos, en fait un Géorgien (cf. Islorija, III, 1, p. 59), car selon lui ce monastère fut fondé par des Géorgiens (voir p. 63, note 12).

(4) Acte nº 4, l. 9.

957/58 : chrysobulle de Constantin VII en faveur τῆς τοῦ "Αθω μονῆς : il lui accorde, d'une part, l'exemption fiscale pour deux proasteia et leurs dépendances, sis à Kassandra, et, d'autre part, soixante-dix parèques.

ca 1035 : Michel IV le Paphlagonien restitue  $\tau \tilde{\eta}$  μον $\tilde{\eta}$  τοῦ "Αθω ήτοι τῶν 'Ιδήρων ses biens confisqués par son prédécesseur pour cause de lèse-majesté.

1045: Constantin IX Monomaque adresse au moine Kosmas Tzintziloukès un prostagma qui concerne les moines τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Ορους?.

1062 : un prostagma de Constantin X Doukas, adressé au duc de Thessalonique, parle des moines τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου ''Ορους.8.

Examinons les expressions μονή τοῦ "Αθω et μονή τοῦ 'Αγίου "Ορους, et si leur signification est partout identique. Le prostagma de 1062, qui résume une affaire assez compliquée, donne l'impression que le couvent d'Iviron est en conflit avec un couvent appelé tou Hagiou Orous au sujet d'un monastère dit Mélissourgion. Or, un autre acte, qui fait suite au prostagma, relate l'affaire en détail<sup>9</sup>: Iviron est en conflit avec son métochion, le couvent de Mélissourgion, qui, soutenu par les autres moines de la Sainte Montagne, veut se libérer de la dépendance d'Iviron<sup>10</sup>. Donc, ici, μονή τοῦ 'Αγίου "Ορους signifie Mont Athos. Tel doit être aussi le sens de la même expression dans le prostagma de 1045: il y est question de tous les moines de l'Athos, lesquels ne respectent pas leur typikon, ni les stipulations des chrysobulles qu'ils ont obtenus; l'empereur ordonne à Kosmas Tzintziloukès de se rendre sur la Montagne pour y établir l'ordre<sup>11</sup>. Remarquons que, dans les deux cas, il s'agit d'actes rédigés au nom de l'empereur par un asèkrètis du palais. Aussi paradoxal que cela paraisse, il semble qu'au milieu du xi<sup>6</sup> siècle certains fonctionnaires de Constantinople considéraient l'Athos comme un vaste couvent.

La mention  $\mu$ ov $\dot{\gamma}$   $\tau$ o $\ddot{\omega}$  "Aθ $\omega$  de ca 1035 doit s'expliquer d'une façon différente. Le chrysobulle de Michel IV concerne uniquement le couvent d'Iviron et ses biens confisqués en 1031, et non pas

(5) Chrysobulle pordu, résumé inséré dans un acte original d'Iviron, de 1059, (cf. Dölger, Ein Fall, p. 7, l. 8-9 : ἐξκουσείαν καὶ περίθαλψιν τοῖς ἐν τἢ νήσω Κασανδρείας διακειμένοις προαστείοις τῆς τοῦ "Αθω μονῆς (...) καὶ δωρεὰν παροίκων ἀτελῶν ἑδδομήκοντα.

(7) Inséré en entier dans le typikon de Monomaque, il commence ainsi dans l'édition Meyen, Haupturkunden, p. 153, 1 : οἱ μοναχοὶ τῶν μονῶν τοῦ 'Αγίου "Όρους. Or, la lecture τῶν μονῶν est une correction de Sóphronios Kalligas (cf. ibid., app.); toutes les copies connues, parmi lesquelles celle du Prôtaton et celle effectuée en 1096 (cf. Acte nº 8 le texte), portent la leçon τῆς μονῆς (ibid., l. 21).

(8) Copie officielle éditée par Dölger, Schalzkammer, nº 36, 1. 2 : οἱ μοναχοὶ τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Ορους συνημιλλήθησαν τοῖς μοναχοῖς τῶν 'Ιδήρων,

(9) Original édité par Dölger, Schatzkammer, nº 58.

(11) Le résultat de cette mission fut le typikon de Monomaque, voir ci-dessous, p. 102-107.

l'Athos tout entier. On ne peut pas traduire : « le monastère dit Athô appartenant aux Ibères », Iviron ne portant pas d'autre nom que celui de λαύρα ou μονὴ τῶν 'Ιδήρων<sup>12</sup>, ni « les biens du monastère Athô lequel est passé à Iviron », car l'un des biens confisqués, l'oikoproasteion d'Hiérissos, est certainement l'ancien couvent de Kolobou, qui est passé directement à Iviron en 980<sup>13</sup>. La seule interprétation possible nous paraît être : « le couvent (de la Montagne) de l'Athos, c'est-à-dire Iviron ».

L'interprétation des deux textes les plus anciens est plus délicate, mais aussi plus importante, à cause du petit nombre de renseignements dont nous disposons sur l'apparition des premiers couvents athonites, et sur les débuts de l'institution du Prôtaton. Il nous semble évident que nous devons mettre en rapport ces deux textes, et les expliquer de la même manière. Faisons d'abord l'hypothèse que monè tou Athô signifie Mont Athos; alors « higoumène de l'Athônos » yeut dire chef de tous les Athonites, en d'autres termes, prôtos. Cette hypothèse nous place devant de graves difficultés : l'emploi, par l'intéressé lui-même, du terme ήγούμενος au lieu de πρώτος n'est pas normal, d'autant plus qu'en 908 nous avons déjà mention du titre de prôtos, qui est de nouveau employé en 958 et par la suite; cette fluctuation : πρῶτος-ἡγούμενος-πρῶτος, nous paraît tout à fait improbable. Dans le sigillion de Basile Ier, l'ensemble des Athonites est qualifié de ἀσκηταὶ (ou μοναχοί) του "Αθωνος, désignation que l'on retrouve dans l'acte de Léon et dans le chrysobulle de Romain Ier; brusquement un chrysobulle, celui de Constantin VII, accordant des biens à l'ensemble des Athonites, les désignerait par l'expression monè tou Alhô, qualification qui disparaîtrait ensuite pour réapparaître au milieu du xie siècle; nouvelles fluctuations lexicales inquiétantes. Si nous acceptions qu'en 957/8 monè tou Athô signifie Mont Athos, nous serions aussi obligés d'admettre l'existence de biens fonciers, proasteia et parèques, du Prôtaton hors de l'Athos, ce qu'aucun document ne permet de supposer<sup>14</sup>, d'autant plus que les biens mentionnés dans le chrysobulle de Constantin VII sont en 1059 détenus non par le Prôtaton, mais par un couvent, celui d'Iviron<sup>15</sup>. Dans l'état actuel de notre documentation, il est plus satisfaisant d'admettre que, dans l'acte de 957/958, monè lou Athô désigne un monastère de ce nom. Rien n'empêche qu'un monastère athonite ait acquis des biens à Kassandra vers 94016, et qu'en 957/8 un chrysobulle de Constantin VII lui accorde des exemptions siscales pour ces biens. Ce couvent a été appelé μονή τοῦ "Aθω soit parce qu'il était alors le seul établissement athonite de statut cénobitique, soit parce qu'il était le plus important de son temps<sup>17</sup>; parmi les quatre Athonites qui vont, en 942, à Thessalonique

(13) Sur ce couvent, voir ci-dessus, p. 36-40.

(14) Sur la question de la fortune et des revenus du Prôtaton, voir ci-dessous, p. 121-123.

(16) En 941, l'épopte Thomas y vend la terre klasmatique à bas prix : Actes Laura, nos 2 et 3.

<sup>(6)</sup> Chrysobulle perdu, résumé inséré dans l'acte de 1059, cf. Dölger, Ein Fall, p. 9, l. 17-21. Le résumé ne porte pas de date, mais un « mémoire » annexé à la Vie géorgienne des saints Jean et Euthyme les Ibères (Vie de Jean et d'Euthyme, p. 62-68 §§ 82-89; cf. p. 11) relate que l'empereur Michel IV s'occupa des affaires des Ibères au début de son règne (il fut couronné le 12 avril 1034), cédant aux prières de leur higoumène Grégoire (§ 86). Or, jusqu'en avril 1035, l'higoumène d'Iviron s'appelle Georges (Georges II distinct de Georges I Varasvatzé, exilé en 1031, et aussi de Georges III l'Hagiorite, higoumène en sept. 1045); donc, l'acte doit être postérieur à avril 1035, mais pas de beaucoup. Les biens avaient été confisqués en 1031 (cf. ibid., p. 61-62 § 81).

<sup>(10)</sup> Ibid., 1. 13: συνεργούς πρός τοῦτο τὸ κακὸν ἔχοντες (= les moines de Mélissourgion) καὶ τοὺς τοῦ 'Αγίου 'Όρους μοναχούς. Un autre acte de 1056 (Iviron inédit, photo au Collège de France) nous apprend que cette affaire avait commencé avant 1030 entre Iviron et le moine Kosmas (l'ancien stratège d'Hellade Tornikios Kontoléôn, qui vint à l'Athos en 1024: Acles Laura², no 25), aux biens patrimoniaux duquel appartenait Mélissourgion. En 1056, Iviron est en litige avec le prôlos et certains higoumènes qui agissalent comme épitropes du moine Kosmas, décèdé.

<sup>(12)</sup> Il a même perdu à cette époque l'ancienne qualification τοῦ Κλήμεντος (voir ci-dessous, p. 65 et note 20). P. Uspenskij, se fondant sur l'expression μονὴ τοῦ "Αθω ἤτοι τῶν Ἰδήρων, a soutenu sans fondement qu'Athènos était un premier couvent géorgien construit peu après 780 (cf. Islorija, III, 1, p. 9, 59, 60, 66; Pervoc Pulešestvic, I, 2, p. 156-157); l'aſſmation est répétée par Smyrnakès, Alhos, p. 20, 463, 482.

<sup>(15)</sup> Il est dimcile d'imaginer qu'une transaction ait fait passer à Iviron des biens du Prôtaton sans avoir laissé a traces.

<sup>(17)</sup> De la même manière, le couvent de Michel Maléinos est qualifié de λαύρα τοῦ Κυμινᾶ. Hors de l'Athos, on trouve les noms de deux montagnes associés au mot (καθ)ηγούμενος, Latros et Ganos. Or, on sait que le couvent de la Vierge du Stylos était souvent qualifié simplement : τοῦ Λάτρου (cf. derniers exemples dans Laurent, Corpus des secaux, V, 2, n°s 1235, 1236). Quant au Ganos, l'unique exemple, Βασίλειος (...) καθηγούμενος τοῦ Γάνου (ibid., n° 1231) peut mieux s'expliquer par Γάνου = qualificatif du couvent le plus important de l'endroit, que par : καθηγούμενος = πρῶτος; on notera qu'à la date du secau, κι°-κιι° s., c'est le titre de prôtos qui est normalement porté par le chef suprême du centre (cf. ibid., n°s 1228-1230).

pour représenter la communauté<sup>18</sup>, deux, l'higoumène Jean et le moine Paul, appartiennent à ce couvent; ils se qualifient τοῦ "Αθωνος, formule qui dissère de celle employée par les deux autres, 'Αθωνίτης.

L'emplacement du couvent dit Athônos reste inconnu, mais on peut supposer qu'il se trouvait au voisinage du futur couvent d'Iviron, et que les Ibères l'ont acheté ou annexé après 979/80, puisqu'il n'est pas mentionné parmi les couvents accordés aux Ibères à cette date<sup>19</sup>; peu après cependant, car Athônos n'apparaît plus dans les documents athonites. En tout cas, en 1059, c'est Iviron qui détient ses titres de propriété et qui se fait confirmer la possession des biens de ce monastère hors de l'Athos.

Klèmentos. Au moment où le moine athonite Nicolas écrivait la Vie de Pierre l'Athonite (vers 970-980), il existait à l'Athos un couvent nommé Klèmentos20. La Vie de Pierre, la première à nous le faire connaître, l'appelle simplement ta Klèmentos21, appellation archaïque et unique à l'Athos; cette forme montre qu'il ne s'agit pas là du vocable du couvent, qui aurait été dédié à saint Clément, mais d'un surnom venu probablement du nom de son fondateur<sup>22</sup>. On ne sait pas quand ce petit monastère sut sondé, mais deux autres sources permettent de dire quel était son vocable et quel fut son sort. Par un chrysobulle de 979/80, Basile II accorda à Jean Tornikios «le monastère de Klèmentos, dédié à saint Jean Prodrome et Baptiste, sis au Mont Athos »23. La Vie géorgienne des saints Jean et Euthyme les Ibères raconte de son côté une histoire légèrement divergente : après son retour de la guerre contre Bardas Sklèros24, Jean Tornikios, chargé de butin, et les Ibères décidèrent de fonder à l'Athos leur propre couvent; ils trouvèrent un endroit agréable, au milieu de la Sainte Montagne, où ils construisirent un monastère et deux églises, l'une dédiée à la Mère de Dieu et l'autre à saint Jean Baptiste. A leur frais, ils réunirent plusieurs domaines et couvents (...). Les empereurs les confirmèrent par chrysobulle dans leurs possessions<sup>25</sup>. Le chrysobulle dont parle la Vie est sans doute celui de Basile II (et de Constantin VIII), de 979/80. Puisque l'on sait par ailleurs que le nouveau couvent a été dédié dès l'origine à la Vierge26, l'église Saint-Jean-Prodrome mentionnée par la Vie doit être celle du couvent de Klèmentos. Il nous semble, en effet, raisonnable de penser que, lorsque les Ibères voulurent s'installer dans un établissement qui leur fût propre, ils acquirent, parmi d'autres biens, un petit couvent avec son domaine, ce que les sources athonites de l'époque appellent un agros, le couvent de Klèmentos. Ils en reconstruisirent l'église, dédiée

(19) Voir ci-dessus, p. 40 et note 192.

(20) Sur la Vie ancienne de Pierre, voir ci-dessus, p. 20.

(21) Lake, Early days, p. 33, 1, 26-27 : μονής ής ή προσηγορία τὰ Κλήμεντος.

(23) Gf. Dölger, Ein Fall, p. 7, l. 14-15 : πρὸς δὲ καὶ τὴν μονὴν τοῦ Κλήμεντος, ήτις ἐπ' ὀνόματι μὲν τοῦ τιμίου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου καθίδρυται, κατὰ δὲ τὸ ἄρος τὸν Ἄθων διάκειται.

(24) La bataille décisive eut lieu le 24 mai 979, cf. Ostrogorsky, Geschichies, p. 248.

(26) Gf. un acte de 982 qui le qualifie de λαύρα (...) τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου (acte d'Iviron inédit, photo au Collège de France, extrait dans Uspenskij, Pervoe Pulešesivie, I, 2, p. 312).

à saint Jean Prodrome<sup>27</sup>, et y fondèrent une autre église, dédiée à la Vierge, le *katholikon* du nouveau couvent<sup>28</sup>. Il est évident que le monastère de Klèmentos servit aux Ibères de première installation, puisque leur couvent portait à ses débuts le surnom tou Klèmentos ou tou Klème, appellation qu'il garda jusqu'en 1015 au moins<sup>29</sup>.

Xèropotamou. En avril 956, le protospathaire Jean attribue, conformément à un ordre impérial, 950 modioi de terre, sise à Ozolimnos, au couvent hagiorile de Saint-Nicéphore Xèropotamou<sup>30</sup>. De ce document, nous n'avons qu'une copie qui ne peut être antérieure au x11º siècle et qui cherche à imiter une écriture du xe<sup>31</sup>, ce qui suggère que le copiste avait l'original sous les yeux. Cependant, il n'a pas reproduit le texte sans modification. Comme le remarque J. Bompaire, « les nombreuses maladresses de rédaction suggèrent que la pièce a pu être altérée, surtout dans sa dernière partie »<sup>52</sup>. Ajoutons que l'expression « άγιορειτική μονή » paraît surprenante dans un document du milieu du xº siècle, toute montagne habitée par les moines étant un άγιον ὅρος, et l'équivalence άγιορειτικὸς = ἀθωϊκός n'étant pas attestée avant le xivº siècle<sup>33</sup>. Malgré cela, et en dépit du soin, toujours suspect, avec lequel les Xèropotamites donnèrent à cette pièce un air d'original<sup>34</sup>, nous ne doutons pas de l'existence ni de l'authenticité de l'acte de 956 : la nature de l'opération qui y est décrite est telle que seul un couvent pouvait en être le bénéficiaire<sup>35</sup>, et il est établi que Xèropotamou possède le domaine d'Ozolimnos depuis une époque très haute<sup>30</sup>. Le document de 956 permet de tirer les conclusions suivantes :

En 956, le couvent de Saint-Nicéphore de Xèropotamou était déjà fondé. Il ne possédait alors aucune fortune<sup>37</sup>, sauf, bien entendu, le domaine qui s'étendait autour du monastère. Cela exclut l'hypothèse qu'un chrysobulle authentique de Romain I<sup>er</sup> ait été promulgué en faveur de Xèropotamou (malgré l'existence de faux chrysobulles de cet empereur dans les archives du couvent),

(29) Acte de 982: USPENSKIJ, Pervoe Putešestvie, I, 2, p. 312; acte de 984: Dölger, Schatzkammer, nº 108, 1.7, 35, 36; acte de 985: Smyrnakės, Athos, p. 37, 1. 18, p. 39, 1. 15; acte de 1008: Dölger, Schatzkammer, nº 109, 1. 23, 28; acte de 1015: ibid., nº 103, 1. 9.

(30) Acles Χὲτοροίαπου, nº 1, l. 20-21 : τῆς ἀγιορειτικῆς μονῆς τῆς ἐπ' ὀνόματι τοῦ ἀγίου Νικηφόρου ίδρυμένης Ξηροποτάμου, et l. 24-25 : ἡ τοῦ Εηροποτάμου μονή.

(31) Actes Xèropolamou, p. 37 : copie ancienne (x11° s. ?) ou simplement archaïsante. Cf. aussi la planche I. (32) Ibid., p. 38,

(32) 1014., p. 38

(34) Les trous au bas de l'acte et les restes d'un cordon de chanvre montrent que l'on y a suspendu un sceau (cf. Actes Xèropotamou, nº 1, p. 37 et pl. I).

(35) Sur le mécanisme de l'opération, voir deux hypothèses émises par l'éditeur, p. 38-39; cf. aussi Lemerle, Esquisse, III, p. 76, note 2.

(36) La première mention connue après celle de 956 se trouve dans un acte de 1080 (cf. Actes Laura<sup>2</sup>, nº 40). Ozolimnos est alors un métochion important de Xèropotamou, géré par un économe.

(37) Actes Xèropotamou, nº 1, 1. 22-23 : διὰ τὸ μὴ βῆμα ποδὸς κεκτημένη.

<sup>(18)</sup> L'absence du prôtes peut s'expliquer de diverses manières : maladie, vieillesse, absence, vacance du siège.

<sup>(22)</sup> Cette forme a donné lieu à toutes sortes d'affabulations, par ex. que les habitants de l'Athos appelèrent ainsi l'endroit où aurait véeu Clément, évêque venu de Jérusalem, qui aurait baptisé les Tsaconiens de l'Athos (cf. Uspenskij, Islorija, II, p. 99; Smyrnakës, Alhos, p. 460).

<sup>(25)</sup> Vie de Jean et d'Euthyme, p. 22-23 § 12 : locum reppererunt amoenum, in medio monte Sancto, ubi monasterium et ecclesias titulo sanctae Dei genetricis et sancti Iohannis Baptistae plurimo cum sudore et labore aedificarunt; suis praeterea sumptibus compararunt fundos complures, monasteria, casas circum monasterium maius (...). Ipsi quoque religiosissimi imperatores (...) bullis aureis possessionem illis confirmarunt.

<sup>(27)</sup> Le renseignement tardif (cf. Jean Komnènos, Προσκυνητάριον τοῦ άγίου δρους τοῦ "Αθωνος, ċd. Venise, 1745, p. 55; notice du xix° s. sur le ms. d'Iviron 573 = Smyrnakės, Alhos, p. 470; Vlacios, Alhos, p. 203), selon lequel l'église du Prodrome aurait été le premier katholikon d'Iviron, ne correspond pas à la réalité; cependant, cette église était très vénérée : c'est là qu'en 1028 fut déposée la dépouille d'Euthyme; elle y resta jusqu'en 1045 (cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 68 § 90), Le parekklèsion du Prodrome a subsisté jusqu'à nos jours (cf. Millet, Inscriptions, n°s 269-272).

<sup>(28)</sup> Cette église, au-dessus de la porte de laquelle était suspendue l'icône de la Vierge (cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 43 § 37), semble bien être l'actuel parekklèsion de la Vierge Portaïtissa, où se trouve toujours l'image de la Portaïtissa, mais suspendue à l'iconostase (cf. Smynnakès, Athos, p. 470). La grande église de la Vierge (le katholikon actuel) a été construite semble-t-il, plus tard (cf. le mémoire annexé à la Vie de Jean et d'Euthyme, p. 66 §§ 86 et 87).

<sup>(33)</sup> Le premier exemple connu de nous de l'expression άγιορειτική μονή remonte en 1303 : acte inédit de Xénophon (photo au Collège de France) ; cependant, dans un chrysobulle d'Alexis Ier (1089) pour Xénophon conservé par une copie du xive s. (inédit, photo ibid.), on trouve l'épithète δ άγιορείτης.

et donc que le monastère ait été fondé par cet empereur38. Puisque nous n'avons aucune preuve que le couvent existait à l'époque de Romain Ier, et puisque les nouveaux couvents réclamaient d'ordinaire des terres aussitôt après leur fondation, il est plus prudent de placer la fondation de Xèropotamou sous le règne de Constantin VII et de son fils Romain II, qui furent sans doute les nremiers à lui accorder des privilèges39. Ce serait donc Romain II que désignent les Patria quand ils attribuent la fondation de Xèropotamou à un empereur nommé Romain40.

Qui fut le fondateur de ce monastère ? Nous n'en savons rien : les moines de Xèropotamou honorent comme fondateur un certain Paul; mais ils ont entouré ce personnage de tant de mythes. de légendes et de faux41, qu'ils ont brouillé les quelques indices qui permettraient d'éclairer la question. Tenons-nous en aux sources. Un certain Paul dit Ξηροποταμίτης vivait au Mont Athos autour de 958; il fut le premier à reconnaître les qualités exceptionnelles d'Athanase, nouvellement arrivé à l'Athos, au moment où celui-ci se présentait pour la première fois à l'assemblée de Karyés, à Noël 95842. Paul était alors un des moines les plus notables de la Montagne43, mais il n'y a aucune allusion dans la Vie d'Athanase à un titre d'higoumène qu'aurait porté Paul. Quand, en 970-971, les Athonites se soulevèrent contre les innovations d'Athanase44, ils choisirent comme leur porte-parole auprès de l'empereur le prôtos Athanase et le moine Paul<sup>45</sup>. Ce Paul, qui devait être un des moines les plus respectés de l'Athos, est à identifier avec le Paul que mentionne la Vie A dans le passage cité plus haut. Or, dans les deux passages où le typikon de Tzimiskès parle de Paul, il le nomme moine et non pas moine et higoumène, omission inadmissible dans le cas où Paul eût été higoumène. Il y a plus : en 1045, le typikon de Monomaque affirme que « par le chrysoboullon lypikon (de Tzimiskès) Lavra reçut le droit d'envoyer à l'assemblée son higoumène assisté de deux disciples, le prôtos de trois, tandis que lous les autres higoumènes devaient s'y rendre seuls »48. On voit qu'aucun couvent du nom de Xèropotamou n'a revendiqué alors pour son higoumène le privilège d'être accompagné d'un disciple. Force est de conclure qu'à l'époque du typikon de Tzimiskès, le Paul qui avait reçu le privilège d'être accompagné d'un disciple<sup>47</sup> n'était pas higoumène. Fut-il pour quelque chose dans la fondation du couvent qui porte aujourd'hui le nom de Xèropotamou, comme l'affirme toute la tradition athonite suivie par les savants modernes ? C'est possible, non pas certain.

Établi au Mont Athos dès avant 958, Paul avait peut-être vu le nombre de ses disciples s'accroître rapidement<sup>48</sup>, et fut peut-être obligé, comme d'autres anachorètes avant lui, de fonder un koinobion nour eux. Mais il ne serait ni le premier ni le dernier ascète qui, après avoir fondé un couvent et établi un higoumène de son choix, serait parti s'installer seul dans un endroit éloigné. Il n'est d'ailleurs pas impossible que le petit monastère de Saint-Paul, dont les origines sont aussi liées à un Paul, ait été fondé du vivant de notre Paul et qu'il l'ait eu comme premier higoumène40. Le problème se complique encore du fait que les deux couvents mentionnés (Xèropotamou et Saint-Paul) ont porté tous les deux aux xº-xɪº siècles le surnom τοῦ Ξηροποτάμου et qu'à cette époque vivaient au Mont Athos deux Paul, liés entre eux et avec les deux couvents cités<sup>50</sup>.

On admet généralement aujourd'hui que durant un certain temps le surnom de Xèropotamou s'est appliqué à Saint-Paul<sup>51</sup>, et que durant cette période l'actuel Xèropotamou ne portait que le vocable de Saint-Nicéphore<sup>62</sup>. Mais on fait commencer cette période au début du xie siècle, alors qu'entre 980 et 1000 le nom de Xèropotamou aurait été attaché à Saint-Nicéphore<sup>53</sup>. Gela, parce que l'on pense que Paul Xèropotamitès (appelé désormais Paul I) a vécu au moins jusqu'en 996 et que c'est lui, en sa qualité d'higoumène de Xèropotamou/Saint-Nicéphore, qui aurait signé, entre 980 et 996, comme «higoumène de Xèropotamou». Étant donné que, comme nous l'avons établi plus haut, Paul I n'était pas higoumène en 972, cela signifierait qu'il prit la direction de Xèropotamou/Saint-Nicéphore après cette date, entre 972/980<sup>51</sup> et 996. Ge n'est pas impossible, mais il existe deux autres possibilités plus satisfaisantes : a) Paul I resta toujours anachorète et c'est un autre Paul (Paul II) qui fonda un couvent dit Xèropotamou (l'actuel Saint-Paul), et qui signa à partir de 980 et jusqu'en 1016; b) Paul I, comme nous l'avons supposé plus haut, fonda après 972, à l'emplacement de l'actuel Saint-Paul, un monydrion dont il prit la direction, donc il aurait été higoumène de Xèropotamou/Saint-Paul, Cette dernière hypothèse nous paraît la plus satisfaisante; elle concorde avec tous les renseignements que nous possédons, et explique mieux la succession. Paul I, qui resta à la tête du couvent au moins jusqu'en 996, utilise en signant la formule « Paul moine et higoumène de Xèropotamou »55. A sa mort, lui succède un autre Paul

(48) Nous connaissons un de ses disciples, dont nous parlons plus loin.

<sup>(38)</sup> Cf. Binon, Xeropolamou, p. 94-95. V. Laurent (dans Revue hist. du Sud-Est Europ., 22, 1945, p. 274) et J. Bompaine (Actes Xeropolamou, p. 6, note 21) hésitent à la suivre.

<sup>(39)</sup> Les empereurs avaient délivré au moins deux actes on faveur de Xèropotamou : cf. Actes Xèropotamou nº 1, actes mentionnes 2 et 3.

<sup>(40)</sup> Cl. Lampros, Patria, p. 132 = Actes Xeropolamou, Appendice IV, p. 243: Έπλ δε τῆς βασιλείας 'Ρωμανοῦ έκτίσθη και ή του Ξηροποτάμου μονή μετά βκοιλικών άναλωμάτων. Le témoignage des Pairia et celui d'autres traditions relatives aux empereurs-fondateurs ne doivent pas être pris en considération, sauf s'ils sont confirmés par d'autres sources, Presque tous les couvents athenites ont voulu rapporter leur fondation à un empereur. Quant à Xéropotamou, on ne lui connaît l'épithète : impérial : qu'à partir du xive s.

<sup>(41)</sup> Sur cette question, cf. Binon, Xèropolamou.

<sup>(42)</sup> Cf. Vie d'Alhanse A, p. 22 § 50; sur cette date, voir ci-dessous, p. 72, note 88.

<sup>(43)</sup> Vie d'Athanase A, p. 22, l. 4-5 : τινά των τὰ πρώτα παρ' αὐτοῖς ταττομένων — Παῦλος οὖτος ἡν ὁ Εηροποταμίτης.

<sup>(44)</sup> Voir ci-dessous, p. 96-98,

<sup>(45)</sup> Acte nº 7, 1. 1-2. Le nom de Paul a disparu dans l'original, mais il se trouve dans les copies anciennes (cf. LE TEXTE); il est de nouveau question du moine Paul dans la 1. 28 : trois personnes ont le droit de se rendre accompagnées à l'assemblée, le prôtos, avec trois serviteurs, l'higoumène de Lavra, avec deux, et le moine Paul, avec un

<sup>(46)</sup> Acte nº 8, 1, 144.

<sup>(47)</sup> Voir note 45.

<sup>(49)</sup> Nous revenons ainsi à une hypothèse de St. Binon, mais, à notre avis, on ne peut pes dire qu'e à dessein, sans doute, de prévenir toute contestation, (Paul) établit une succursale à l'emplacement du moderne Saint-Paul : : Binon, Xèropolamou, p. 205. Un tel agissement s'accorderait mal avec ce que nous savons sur lui et sur les idées qu'il défendait contre Athanase. Il n'existe d'ailleurs aucune prouve que Saint-Paul fut à ses débuts « succursale » de Xèropolamou,

<sup>(50)</sup> Quelques Athonites avaient déjà supposé l'existence d'un second Paul. Binon (Xèropolamou, p. 90-91, 94-99) la démontre d'une façon convaineante. Cf. aussi Acles Xèropolamou, Introduction, p. 5, 15, 19.

<sup>(51)</sup> Deux documents du xive s. gardent le souvenir de Xèropotamou / Saint-Paul : Actes Xèropotamou, Appendice II (αν. 1309), Litre : γράμμα τοῖς ἐν τῷ Ξηροποτάμω τῷ παλαιῷ πρὸς τῷ "Αθω, et l. 2 : 'Αγιοπαυλίταις έν Κυρίφ άγαπητοῖς υίοῖς, et Acies Kuliumus, nº 15 (1329), l. 41 : ή (μονή) τοῦ άγίου Παύλου λεγομένη τοῦ Ξηροποταμηνού.

<sup>(52)</sup> Jusqu'en 1200 au moins, le couvent de Xéropotamou porta l'épiclese de Saint-Nicéphore. C'est à partir de la fin du xiiiº siècle qu'on le trouve dédié aux Quarante Martyrs : cf. Actes Xèropolamou, Introduction, p. 21.

<sup>(53)</sup> Cf. en dernier lieu ibid., p. 5, 7, 22, 23.

<sup>(54)</sup> La promière signature connuc d'un Paul higoumène de Xèropotamou est de 980 : Acles Zographou, nº 1.

<sup>(55)</sup> Nous connaissons trois signatures Παύλος μοναχός και ἡγούμενος του Εηροποτάμου : Acles Zographou, nº 1 (août 980), 3º position; Actes Lavra, nº 9 (nov. 991) et nº 12 (oct. 996), 4º position. Aucune de ces signatures n'est de la main de Paul. Sur l'original de 991, il n'apposa que la croix, la formule étant écrite de la main d'Antoine de Katzari (cf. 1. 41); nous ne pouvons pas dire si Paul signait d'habitude par une croix, parce qu'illettré, ou s'il l'a fait seulement en 991 pour une raison quelconque; les deux autres documents sont conservés en copies (cf. Actes

DES GROUPES ANACHORÉTIQUES AUX GRANDS COUVENTS

(Paul II) qui signe a Paul moine »56. Un précieux renseignement est contenu dans la Vie d'Athanase de Lavra: Paul II fut le disciple de Paul I; en effet, l'auteur de la Vie, parlant de la prédiction faite par Paul I de la future grandeur d'Athanase, dit que ce fut le disciple et homonyme de Paul qui la fit connaître<sup>57</sup>. Que cette prophétie n'exprime qu'une tentative des disciples de Paul I pour masquer la défaite de leur père spirituel dans sa lutte contre Athanase importe peu: elle nous permet de prouver que Paul II se trouvait au Mont Athos du vivant de Paul I et aux alentours de 972. Il mourut entre 1018 (dernière signature connue) et 1019 (l'higoumène de Xèropotamou/Saint-Paul est alors Nil<sup>58</sup>).

Ce que l'on vient de dire peut se résumer ainsi :

| Xèropotamou/Saint-Nicéphore | Xèropotamou/Saint-Paul |
|-----------------------------|------------------------|
| fondateur hypothétique      | fondateur probable     |
| Paul I avant 956 (?)        | Paul I avant 980       |
| higoumènes connus :         | higoumènes connus:     |
| Io Andronic 1001            | 1º Paul I (?) 980-996  |
| 2º Antoine 1015             | 2º Paul II 1007-1018   |
| 3º Hilariôn 1033            | 3º Nil 1019            |
|                             | 4º Antoine 1030        |

Bouleulèria. Nous ne pouvons fixer les débuts du couvent de Bouleutèria qu'approximativement. Son nom apparaît pour la première fois dans les actes au début du xro siècle : quelques années avant 1010, l'higoumène de Bouleutèria, Poimèn, qui dirigea le couvent quelque cinquante ans, prit près de lui le moine de Lavra Eustratios, son fils spirituel, à qui il vendit plus tard son couvent<sup>50</sup>.

Laura<sup>2</sup>, nº 12 le texte; Acles Zographou, p. 1, note; le fac-similé publié par I. Ivanov, Bălgarski starini iz Makedonija<sup>2</sup>, Sofia, 1931, p. 530, reproduit l'une des copies Petit, ancienne sans doute, mais assez fautive). Binon (Xèropotamou, p. 90-91 et 93) suppose que Paul « est incapable de signer en 991 et 996 » car « la vieillesse a eu raison de sa main » et que le copiste de Acles Laura<sup>2</sup>, nº 12, a conservé le nom sans la formule ; on pourrait dire la même chose pour le copiste de l'acte de Zographou. Nous ne prenons pas en considération deux autres signatures : a) Παῦλος μοναχὸς καὶ πρεσδύτερος, qui signe trente-cinquième le typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, l. 170) : la place est trop basse pour Paul Xèropotamitès, mis au troisième rang par le typikon même (ibid., l. 28); b) Παῦλος μοναχὸς καὶ ἡγούμενος, qui signe en onciales l'acte du prôtes Thomas en 985 (photo de l'original au Collège de France) : la place qu'il occupe, la vingt-deuxième, ne convient pas à l'higoumène de Xèropotamou, qui signe troisième en 980.

(56) De nombreux documents mentionnent Paul (= Paul II) de Xèropotamou / Saint-Paul. Il est sans doute l'higoumène de ce couvent (cf. Acles Lavra², n° 17, l. 14 : ὁ κῦρ Παῦλος μοναχὸς ὁ τοῦ Εηροποτάμου, Acles Χὲropotamou, n° 3, l. 3 : ὁ πνευματικὸς ἡμιῶν πατὴρ ὁ κῦρ Παῦλος τοῦ Εηροποτάμου), mais il n'utilise jamais ce titre. On lui connaît deux sortes de signature : a) celles qui, certainement autographes et semblables, sont en onciales et ne comportent que les mois Παῦλος μοναχός, en 1009 : Acles Chilandar, n° 1 (copie); 1012 : Acles Lavra², n° 17, lammer, n° 103, l. 43 (Blaise qui signe ibid., l. 49, n'est pas higoumène de Ξηροκ[άστρου]); b) les signatures en minuscule, qui, bien qu'elles se trouvent sur des originaux, laissent douter Dans ces cas, le formulaire (Παῦλος μον. τοῦ Ξηρ.) est le même que celui utilisé pour désigner Paul dans le texte des

(57) Vie d'Alhanase A, p. 22, l. 16-21 : ούτος δ γέρων (Paul I) τον ιστερον ερχόμενον πρώτον αὐτών καὶ μειζονα καὶ ἀρχηγόν προσημαίνει (...) οῦ (de Paul I) ὁ φοιτητής καὶ ὁμώνυμος πολλοῖς τὴν τοῦ γέροντος ἐπεφήμισε πρόρρησιν, ἡ καὶ μέχρις ἡμῶν παρ' αὐτῶν ἡλθε τῶν ἀκουσάντων.

(58) Voir ci-dessous, p. 130, note 193. — Nous ne prétendens pas avoir résolu le problème compliqué de la fondation des deux couvents athonites, dits tou Xèropotamou; beaucoup de choses restent encore obscures. Souhaitons que la publication de divers dossiers en cours, et surtout celui du couvent de Saint-Paul que prépare J. Bompaire,

(59) Acles Xèropolamou, nº 2, 1. 4-9; Acles Laura, nº 15, 1. 4-5.

Il s'ensuivit un long conslit entre Lavra et Xèropotamou (= Saint-Paul) pour la possession de Bouleutèria, conslit dans lequel Lavra eut le dernier mot<sup>00</sup>. Mais ce qui nous intéresse ici est le fait que Poimen se trouva à la tête de Bouleuteria pendant cinquante ans. Comme son higouménat prit sin avant 1010, il en résulte que ce couvent existait déjà vers 96061. Très probablement, Poimèn avait fondé lui-même ce petit établissement qui était dédié à la Vierge<sup>62</sup>. Quant au surnom de Bouleutèria, rien ne nous permet de l'expliquer<sup>63</sup>. L'emplacement de Bouleutèria est bien connu : situé près de l'actuelle skite de Sainte-Anne, l'endroit a conservé le nom de Bouleutèria durant tout le Moyen Âge64 et jusqu'à nos jours ; à cet endroit se trouve aujourd'hui le kathisma de Saint-Éleuthérios 65. Bouleutèria possédait un domaine assez vaste. Nous connaissons ses limites en 10106, mais elles reproduisent celles que contenait « l'ancien titre de propriété »67 : du côté est ses terres jouxtaient celles de Lavra, du côté nord-est celles des Amalfitains, du côté nord celles de Saint-Paul; à l'ouest se trouvait la mer; nous ne savons pas jusqu'où le domaine s'étendait vers le sud. Nous ignorons le nombre de moines que Bouleutèria a pu abriter à ses débuts. Le nom d'un seul d'entre eux, Pantoléôn, est arrivé jusqu'à nous, dans l'historique d'une affaire de biens fonciers, qui est antérieure à la vente de Bouleutèria à Eustratios de Lavra 08. Pantoléôn, qualifié de disciple de Poimèn, est sans doute le second personnage dans la hiérarchie du couvent.

#### 2. L'ARRIVÉE D'ATHANASE ET LA FONDATION DE LAVRA

Avec l'arrivée d'Athanase, futur fondateur du plus grand couvent de l'Athos, nous abordons une période de l'histoire athonite pour laquelle nous disposons de sources assez nombreuses; ce sont : les trois écrits d'Athanase, hypotypôsis, typikon et diatypôsis, et les Vies d'Athanase.

(60) Cf. Actes Xeropotamou, Introduction, p. 7; Actes Lauras, Introduction, par Syonomos, p. 64-66.

(62) Actes Laura<sup>2</sup>, nº 16 (de 1012), l. 7 : μονής τής ὑπεραγίας Θεοτόκου τῶν Βουλευτηρίων.

(63) SMYRNARÈS (Athos, p. 413) suppose qu'une assemblée des anciens Grees fonctionnait dans ce lieu-dit; Kourilas (Athos, col. 507) pense à des réunions des Athonites. Sur les déformations du nom Bouleutéria, cf. Binon, Xèropolamou, p. 255.

(64) Par ex. dans deux actes de Saint-Paul, de 1384/85 et de 1400; dans la Vie de Dionysios de Dionysiou ('Αρχεῖον Πόντου, 21, 1956 p. 56 § 33) et dans celle de Maxime le Kausokalybe (An. Boll., 54, 1936, p. 81 § 12). (65) Cf. ΜΑΚΑΒΙΟΣ ΤRIGÔNÈS, Προσκυνητάριον τῆς ... Λαύρας. ..., Venise, 1772, p. 55; SΜΥΒΝΛΚÈS, Alhos, p. 413-415.

(66) Acles Laura2, no 15, 1, 6-16.

(67) Ibid., 1. 17 : κατά την άρχαιαν διακράτησιν.

(68) Acles Xèropolamou, nº 3 (1016), 1. 5-9.

(69) On trouvera l'analyse et la critique de chacune de ces sources dans Actes Laura\*, Introduction par Lemerle, p. 13-22, 24-30. — L'intérêt que présentent les deux Vies d'Athanase (Vie A et Vie B) comme source pour la vie à l'Athanase l'actes de la vie à la qualité des informations qu'elles contiennent. An. Boil., 91, 1973, p. 121-132). Des multiples problèmes que ces vies posent, nous n'avons à nous occuper ici que de ceux relatifs à la date de rédaction de chacune d'elles et à la qualité des informations qu'elles contiennent. Or, les vies fournissent elles-mêmes un élément de datation : la Vie A (p. 90, l. 17-18) dit à propos des largesses de Basile II (cf. aussi, p. 50, l. 25-28) : τῶν νῦν κρατίστων καὶ ὧν ἀνέκαθεν ἡ βασιλεία (= Basile II et Constantin VIII); la vie B au même endroit (p. 70, l. 14) donne : τῶν κρατίστων καὶ ἀνοιδίμων βασιλέων. La Vie A a donc été écrite avant 1025, la Vie B après 1028. Cette dernière étant postérieure et ne comportant, à un passage près, aucun épisode ou renseignement nouveau, ou plus développé, par rapport à

<sup>(61)</sup> Poimèn aurait eu, en 1010, un âge très avancé. Il est d'ailleurs mort avant 1016, date à laquelle il est qualifié de ἐκετνος: Acles ΧὲτοροΙαπου, nº 3, 1. 8. Notons que Poimèn, qui devait être au Mont Athos avant 972, ne signe pas le typikon de Tzimiskès.

L'Athos au milieu du Xº siècle. A l'occasion de l'arrivée d'Athanase à l'Athos, l'auteur de la Vie A a voulu décrire, dans un passage bien connu<sup>70</sup>, la vie que menaient à cette époque les moines sur la Montagne. En voici une traduction libre71 :

Lorsqu'Athanase posa le pied sur la Montagne, il en fit le tour et observa les ascètes (τούς άσκουμένους) qui n'étaient pas nombreux alors. Voyant leur mode de vie rude, retiré, sans besogne matérielle, il les admira; il crut qu'il s'était approché de la montagne éternelle (ὅρεσιν αἰωνίοις) et rendit grâce à Dieu de l'avoir conduit sur cette sainte montagne et à ses établissements (σκηνώματα). En esset, comme le dit le poète, chez eux tout était dans l'état naturel : ils ne semaient pas, ils ne labouraient pas, ils ne creusaient pas de sillons; ils ne possédaient ni bœufs, ni bêtes de somme, ni animaux de hât, ni chiens, ni porcs72. Ils construisaient des cabanes en bois aux toits de chaume, où ils vivaient été comme hiver, subissant toutes les intempéries. S'il leur arrivait de transporter quelque chose, ils faisaient eux-mêmes le travail de bêtes de somme. En effet, ils plaçaient sur leurs dos des sortes de bâts, pareils à ceux utilisés pour les mulets, et c'est ainsi que ces bêtes de somme du Christ transportaient leurs fardeaux. Leur nourriture corporelle - si vraiment on peut la qualifier de corporelle, étant fournie à des gens presque dénués de corps — était sans raffinement et très simple, celle que la montagne procurait : ils composaient leur table avec les fruits des arbres sauvages qu'ils récoltaient, sauf quand un bateau venait, amenant des gens qui voulaient recevoir la bénédiction des pères, chose qui se pratiquait depuis longtemps (τοῦτο γὰρ εἴθιστό τισιν ἐχ πολλοῦ); ces gens-là apportaient d'habitude du blé, du millet et d'autres grains qu'ils échangeaient contre des fruits. Mais cela n'arrivait que rarement, par crainte des Arabes crétois qui faisaient des incursions constantes; ils torturaient, capturaient, réduisaient en esclavage et parfois tuaient non seulement les voyageurs, mais aussi les habitants de la Montagne, car, ne trouvant pas de quoi voler, ils s'acharnaient contre leur personne, si bien que le dénuement, qui d'ordinaire fait que les pauvres ne redoutent pas les brigands, était au contraire, pour ces saints hommes, la cause même de leur mort,

Jusqu'à quel point ce tableau correspond-il à la réalité? A propos du nombre des moines, remarquons que tous les écrits athonites des xe et xe siècles qui parlent d'une époque antérieure à la leur font la remarque que l'Athos était presque vide au moment où commence leur récit et rempli de moines au moment où ils écrivent73. Lieu commun, peut-être, mais c'est aussi sans doute que la population athonite connut, à partir du dernier quart du xe siècle, une augmentation de plus en plus rapide, et que chaque génération de moines estime que c'est de son temps que l'Athos s'est peuplé, alors que quelques années auparavant il n'abritait que de rares moines.

la Vie A, il est raisonnable de conclure que sa source principale, sinon unique, est la Vie A. D'autre part, il est clair que l'auteur de la Vie A connaît l'Athes, ses coutumes et ses habitants, comme seul peut les connaître quelqu'un qui y a vécu longtemps : plusieurs des personnes qu'elle mentionne se retrouvent dans d'autres sources, par ex. Paul Xéropotamités, Xénophon l'higoumène, Timothée le médecin, Jean le calligraphe ; c'est une source à laquelle on peut faire conflance et que nous avons utilisée le plus seuvent, de préférence à la Vie B.

(70) Tous les ouvrages qui parlent des débuts monastiques de l'Athos le citent ou en donnent des extraits. (71) Vie d'Athanase A, p. 15-16 § 38.

(72) La correction adoptée par l'éditeur de la Vie A : οὐ κύνα, au lieu de οὕχ ὕν, n'est pas nécessaire.

(73) Vie d'Euthyme, écrite au début du xe s., parlant du dernier quart du 1xe s., cf. ci-dessus, p. 22, 25; Vie de Pierre, écrite vers 970-980, se référant à une époque imprécise, cf. ci-dessus, p. 20 ; acte du prôtes Thomas, de 985, se rapportant à une époque indéterminée, mais postérieure à 908, cf. Smyrnakès, Alhos, p. 37, l. 25; Vie d'Athanase, écrite au début du xies., parlant du milieu du xes.; acte de Philothéou, de 1087, se référant à la fin

Il n'est pas douteux qu'entre le moment où Athanase mit le pied sur la Montagne et sa mort le nombre des moines s'était accru et, déjà en 959, l'église de Karyés était devenue trop petite pour contenir les moines74. Nous n'avons cependant aucune base pour en estimer le nombre au milieu du xe siècle; nous pouvons seulement dire que ce nombre était très inférieur à trois mille, chiffre atteint au moment de la mort d'Athanase, vers l'an 100075,

P. Lemerle<sup>76</sup> a déjà remarqué combien notre auteur force le caractère sauvage et rustique de l'Athos dans le tableau qu'il en dresse<sup>77</sup>, caractère qu'il dément lui-même au cours du récit, et que corrigent nos autres sources. Sur le plan communautaire, tout un système est déjà en place : le prôtos, le Conseil, les trois assemblées de Karyés<sup>78</sup>. Sur le plan individuel, n'importe quel moine arrivant à l'Athos ne peut plus, comme au temps d'Euthyme, se retirer dans un endroit désertique pour mener la vie d'hésychaste : il faut l'autorisation du Conseil, et un séjour de deux à trois ans sur la Montagne lui est imposé79. Enfin, nous l'avons vu, il existait déjà quelques monastères à l'Athos et ils mettaient en valeur les terres athonites. En effet, Athanase, dans son typikon, voulant se justifier d'avoir mis en exploitation un métochion à Mylopotamos, allègue ces nombreux Athonites qui (avant lui) avaient cultivé des champs et planté des vignes ou avaient acheté des vignobles et avaient œuvré pour les mettre en valeur et les améliorer80. Nous ne pensons pas qu'Athanase fasse ici allusion à la culture de petits lopins de terre, nécessaire à la subsistance d'un ascète ou d'un petit groupe; il pense à la mise en culture de champs et à la plantation de vignes<sup>81</sup>, ayant souvent pour résultat la vente des produits excédentaires, à l'Athos même ou hors de la Montagne<sup>82</sup>. Il est clair que ces pratiques que dénonce Athanase ne s'instaurèrent pas d'un coup après 964 (date à laquelle commence l'essor de Lavra). Nicolas, l'auteur de la Vie de Pierre, écrivant, selon nous, vers la même époque88, flétrit, lui aussi, les moines de son temps : ils croient suffisant de s'éloigner du monde, pour le reste ils agissent sans retenue, accumulant objets précieux, champs et domaines, devenant dignes du nom de « fortunés » au lieu de celui de « dénués »84, contrairement aux moines d'antan (contemporains de Pierre) qui ne désiraient pas « comme nous » acquisitions, possessions et agrandissements<sup>85</sup>. Cet état d'esprit et cet enrichissement étaient nouveaux à l'Athos, au milieu du xe siècle; l'extension, après 964, du monastère fondé par Athanase ne sit que consirmer une

(75) CI. Vie d'Athanase A, p. 103, l. 31-32 : ὑπὲρ γὰρ τοὺς τρισχιλίους εἶναί φασι.

(76) Actes Lauras, Introduction par LEMERLE, p. 32.

(77) L'auteur cite à cet endroit (cf. p. 15, 1. 29 : κατά τὸ ἀδόμενον) Homère (cf. Od. 1X, 109-123).

(78) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 19-20; 24, 1. 13-14.

(81) Cf. Ibid.: άγρούς, άμπελώνας.

(82) Gf. aussi le typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, 1, 95-100).

<sup>(74)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 24, l. 13-14 : δς [ναός τῶν Καρεῶν] πάνυ βραχύτατος ὧν πολλὴν παρεῖχε τοίς γέρουσι στενοχωρίαν εν ταίς συνάξεσι. Voir aussi ci-dessous, p. 83.

<sup>(79)</sup> Typikon d'Alhanase, p. 104, l. 4-8 : τὸν τόπον δν δεδώκασιν ήμῖν ὅ τε (...) κῦρ Στέφανος ὁ τηνικαῦτα κατά τό όρος πρωτεύων του "Αθωνος και οι λοιποι γέροντες, καθώς είθισμένον αύτοις έστι τον διακαρτερούντα έπι δυσίν ή τρισίν έτεσιν έν τῷ 'Αγίω "Όρει και προαιρούμενον ήσυχάζειν (...). Cf. aussi Acles Laura', no 9, 1. 21 : κατά τὸν τύπον τὸν ἀρχῆθεν.

<sup>(80)</sup> Typikon d'Alhanase, p. 106, l. 18-23 : Είσι μεν γάρ άγρούς εν τῷ "Όρει πολλοι καλλιεργήσαντες καί άμπελώνας καταφυτεύσαντες, έτοίμους τε έξωνησάμενοι καὶ έπὶ φανερωτέρα όψει καὶ βελτιώσει γενέσθαι τούτους σπουδάσαντες ' άλλ' ήμεζς ούκ έκείνους, μή γένοιτο, σχόντες παράδειγμα, τό των πεμπομένων δέ άδελφων έπί ταζς διακονίαις συμφέρον, άδλαδές τε και άτρωτον ίσα και τῷ ἡμετέρω ποιούμενοι, οὕτω ποιῆσαι προἡγμεθα.

<sup>(83)</sup> Sur la date de composition de la Vie de Pierre, voir ci-dessus, p. 20 et note 22.

<sup>(84)</sup> LAKE, Early days, p. 35, 1, 18-25.

<sup>(85)</sup> LAKE, Early days, p. 39, 1, 10-11,

DES GROUPES ANACHORÉTIQUES AUX GRANDS COUVENTS

tendance qui existait déjà et qui tendait à transformer, dans tous les centres monastiques de l'Empire, les couvents en vastes entreprises économiques.

Quant au biographe d'Athanase, il décrit, au début du xie siècle, ce qu'il imagine avoir été la vie à l'Athos cinquante ans plus tôt : c'est à ce titre que le tableau qu'il présente est un document intéressant. L'idée directrice de son œuvre est qu'Athanase fut le premier polisiès de l'Athos86, et que rien d'important n'y fut fait avant lui.

Athanase ascète alhonite. Arrivé87 sur la Montagne peut-être vers la fin de 95788, Athanase sit le tour de ses établissements89, après quoi il décida de se faire disciple d'un vieillard établi au mont Zygos; il changea de nom (se faisant appeler Barnabas) et cacha son long passé monastique 80, par humilité, dit son biographe<sup>91</sup>; en fait, Athanase ne tenait pas à être reconnu<sup>92</sup>. Tant qu'il voyageait et visitait pour quelques jours les petits couvents et les kellia athonites, qu'il portât le nom d'Athanase ou un autre nom importait peu. Les choses changeaient s'il demandait à s'installer. Ayant vécu au Kyminas en ascète isolé, mais dans la dépendance d'un koinobion, Athanase aspirait probablement maintenant au stade plus élevé d'anachorète libre. Or, il le dit lui-même, les autorités athonites ne permettaient à aucun moine d'entrer dans l'hèsychia s'il n'avait déjà passé deux ou trois ans sur la Montagne 03 : elles voulaient être en mesure de juger par elles-mêmes le comportement et les qualités du candidat à l'hésychasme; or, entrer dans un monastère ne correspondait pas aux aspirations d'Athanase. Il pouvait demander l'octroi d'un kellion près du centre, comme il le sit plus tard, mais alors il devait dévoiler son passé monastique, donc son nom. Il ne lui restait d'autre possibilité que de devenir le disciple d'un anachorète.

Ayant dû cacher son nom et son expérience monastique par nécessité, il lui fallait cacher aussi ses connaissances et ses dons d'esprit par respect pour son nouveau maître, vieillard simple et peu cultivé 94. Telle est l'origine de l'épisode légendaire de son apprentissage de la lecture auprès du vieil ascète<sup>95</sup>, thème hagiographique rare, que l'on trouve par exemple dans une Vie de S. Jean

(86) Cf. Vic d'Athanase A, p. 22, l. 5-6; 46, l. 5; 48, l. 21; 70, l. 26; 99, l. 16; 103, l. 30.

(87) Le passé prémonastique et monastique d'Athanase sort du cadre de notre travail; on se rapportera à LEMERLE, Vie Ancienne et Acles Laura, Introduction, p. 30-32.

(88) La chronologie de la Vie d'Athanase a été discutée par Lemente (iravaux cilés dans note 87). En ce qui concerne la première période athonite d'Athanase, nous préférons choisir parmi celles qui sont proposées les dates les plus hautes. Il nous paraît, en effet, difficile de faire entrer dans une année tous les événements qui précédèrent son départ pour la Crète (après le 9 novembre 959 et avant février 961), sans compter que les séjours au Zygos et à Karyés doivent occuper ensemble au moins deux ans (cf. plus loin). Nous proposons donc les dates suivantes : fin de 957 ou début 958, Athanase arrive à l'Athos et le parcourt; 958 jusqu'au 25 déc., il est le disciple d'un vieillard, au Zygos; après 25 déc. 958, il s'installe dans un kellion à Karyés; vers la fin de 959, Léon Phokas visite l'Athos et découvre Athanase ; 960, Athanase passe une année à Mélana ; vers fin févr. 961, il part pour la Crète.

(89) C'est un processus habituel, voir aussi ci-dessus, p. 15 et note 111.

(90) Il avait passé au moins 5 à 6 ans au Kyminas (cf. Lemerle, Vie Ancienne, p. 97-98).

(91) Vie d'Alhanase A, p. 16, l. 32 : δείγμα τούτο ταπεινοφροσύνης άνόθευτον.

(92) A noter qu'il ne craignait pas d'être recherché par son higoumène, qu'il avait abandonné sans autorisation, mais par les frères Phokes qui, stratèges, avaient à leur disposition de puissants moyens pour le rechercher. (93) Voir note 79.

(94) Vie d'Alhanase A, p. 17, l. 4-5 : γέροντί τινι τῶν ἀπλουστάτων καὶ τὸν ἀπράγμονα βίον ἀσπαζομένων. (95) Ibid., p. 17, l. 32 - 18, l. 16 : ἐπιμείνας γάρ τινα χρόνον τῆ διακονία τοῦ γέροντος, πρόσεισιν αδθις αὐτῷ (...) και τά ιερά παρ' αὐτοῦ γράμματα ἐξαιτεῖ διδαχθήναι · δέχεται τὴν ὑπόμνησιν ὁ γέρων (...) και χαράττει τούτω (...) τὰ στοιχεῖα ἐν πίναζιν (...) ὁ σοφὸς τὰ θεῖα ὡς σοφίας ἀμέτοχος (... il feignait) μὴ δύνασθαι τὴν τάξιν ἢ κλῆσιν τῶν γεγραμDamascène 96. Dans les deux Vies (celle d'Athanase et celle de Jean Damascène), le récit de la dissimulation des connaissances est très semblable 97.

Pendant qu'Athanase menait au Zygos une vie d'ascète novice, le domestique de l'Orient, Nicéphore Phokas, le recherchait. Il avait peut-être commencé ses recherches par les centres monastiques de l'Asie Mineure. Enfin il se rappela, dit la Vie, avoir parlé avec Athanase de leur retraite éventuelle au Mont Athos, et écrivit à l'autorité la plus proche de la Montagne, le juge de Thessalonique 98. On ne prend pas à la légère la demande d'une personnalité telle que le domestique de l'Orient : le juge se déplaça personnellement et confia le but de sa mission à la plus haute autorité du lieu, le prôtos 00. D'après la Vie, il semble bien que le prôtos connaissait Barnabas, novice dans la profession et apprenti dans les lettres, mais il ne se doutait pas de sa véritable identité. On était à la veille d'une assemblée (celle de Noël 958)100, et le prôtos promit de découvrir Athanase, car, « quel que fût le nom sous lequel il se cachait, il y assisterait »101. Suit l'épisode de la révélation des dons de parole et de la culture d'Athanase, qui, dans la Vie d'Athanase comme dans la Vie de Jean Damascène, fait suite à l'épisode du faux élève obtus<sup>102</sup>. Quant à la prédiction de l'avenir brillant du nouvel athonite, faite à ce moment-là par Paul Xèropotamitès, c'est elle aussi, nous l'avons déjà dit, une légende postérieure103.

Nous n'en sommes pas encore là. Pour l'instant, les Athonites savent seulement que Barnabas est un homme très instruit qui, par humilité, s'est fait le serviteur, le disciple et l'élève d'un bon vieillard. Car le prôtos, qui a deviné la vérité, a pris soin d'appeler Athanase et de le confesser en privé. Athanase reconnaît les faits, mais arrache au prôtos la promesse de garder le secret; sinon, il menace de s'enfuir de l'Athos<sup>104</sup>. Cependant, il ne va pas retourner au Zygos. Reconnu par le prôtos, il put obtenir de lui l'octroi d'un kellion d'anachorète, non pas encore dans l'isolement

(96) BHG 394, ed. A. Papadopoulos-Kérameus, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμιτικής Σταχυολογίας, IV, Saint-Pétersbourg, 1897, p. 271-302 : Βίος (...) Κοσμά καὶ Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ τῶν ποιητῶν, cf. p. 284-286.

(98) Sur l'intérêt de ce renseignement, cf. Lemente, Vie Ancienne, p. 73, note 42,

(99) Vie d'Athanase A, p. 19, l. 18-27 : γενόμενος ούπερ ήξίωτο, τῷ πρώτω τοῦ "Όρους (...) τὰ περί τούτου κοινούται (...), και ό μεν άρχων ύπέστρεφεν, ό δε πρώτος έστρεφεν εν έαυτῷ τὸ ῥῆμα.

(100) Sur la date, voir ci-dessus, note 88. Signalons l'archaisme de l'auteur, qui appelle la fête, au lieu de Χριστού γέννησις, Θεοφάνεια (Vie, p. 20, l. 15-16), appellation que l'on ne rencontre guère après le vie siècle,

(101) Vie d'Athanse A, p. 19, 1. 24-25 : δς αν είη, μέρος αὐτῆς ἔσται.

(102) Vie d'Athanase A, p. 21 §§ 47-49, et Vie de S. Jean Damascène, loc. cit.

(103) Voir ci-dessus, p. 68 et note 57.

(104) Cf. Vie d'Athanase A, p. 21-22.

<sup>(97)</sup> Comparer par ex. les passages de la Vie A (cités dans la note 95) et de la Vie de Jean, p. 284 : 'Ηξίου τοίνυν τον γέροντα και γράμματα διδάσκειν αὐτόν, και πρός την αϊτησιν ἐπινεύσας ὁ γέρων ἔγραψεν αὐτῷ τὸν άλφάβητον, καὶ ὁ φιλόσοφος ὁ παιδευθείς πᾶσαν τὴν ἐγκύκλιον τὴν ἐλληνικὴν είς ἄκρον παίδευσιν ἐδιδάσκετο συλλαβίζειν καὶ πληγάς έδέχετο, δεικνύων έαυτὸν έκουσίως άγράμματον καὶ άφυῆ. Les problèmes chronologiques que posent les Vies de S. Jean Damascene nous sont peu familiers. M. Juois (La Vie de saint Jean Damascene, EO, 23, 1924. p. 137-161; Une nouvelle Vie et un nouvel écrit de saint Jean Damascène, EO, 28, 1929, p. 35-41) et J. NASRALLAH (Saint Jean de Damas, Harissa, 1950) s'occupent peu de la Vie publiée par Papadopoulos-Kérameus, connue sculement par un ms. du xive siècle (neus n'avons pas pu consulter l'étude de D. Fectore, Viala sf. Joan Damaschin, Bucarest. 1935). Cependant, il paratt acquis que les Vies grecques sont postérieures au x1º s. Ce n'est donc pas dans cette Vie que le biographe d'Athanase a puisé cette anecdote; mais il est, à notre avis, certain qu'il a utilisé ici un thème hagiographique qui sert à illustrer l'humilité des personnes instruites soumises volontairement à la direction spirituelle d'un esprit simple, chose qui arrivait assez couramment à Byzance.

du désert, mais près de Karyés<sup>105</sup>; il s'y installe avec son serviteur et disciple, Loukitzès, et il exerce, pour vivre, le métier de copiste<sup>106</sup>.

L'installation d'Athanase près de Karyés eut lieu après Noël 958, et l'ascète y resta à peu près toute l'année 959. Cette fois encore, c'est un des frères Phokas qui est à l'origine du nouveau changement qui survint dans le sort d'Athanase : le domestique de l'Occident, Léon Phokas, ayant remporté une victoire contre les Scythes, vint à l'Athos pour rendre grâces à Dieu<sup>107</sup>. L'événement est antérieur au début de 961, mais pas de beaucoup<sup>108</sup>; Léon a pu venir au Mont Athos vers la fin de 959 ou au début de 960<sup>109</sup>. Il avait aussi l'intention, dit le biographe d'Athanase, de rechercher Athanase; il est permis d'en douter; en tout cas, il ne semble pas qu'Athanase ait fait, cette fois, aucun effort pour éviter la rencontre ou pour empêcher son ami Léon de dévoiler son passé, et tout le monde apprit qui était Barnabas et quelles étaient ses relations avec la famille des Phokas. Si le passé d'ascète d'Athanase ne présentait aux yeux d'autres ascètes rien de très étonnant, les relations étroites de notre saint avec la famille la plus illustre de l'Empire avaient de quoi inciter de nombreux Athonites à accourir auprès de lui<sup>110</sup>. Pour les éviter, Athanase mit à exécution l'idée qui l'avait conduit à l'Athos : se retirer dans l'hèsychia. Comme il vivait, selon nous, depuis au moins deux ans sur la Montagne, il put obtenir du prôtos et du Conseil, selon la coutume, l'octroi d'un terrain isolé et désertique, appelé ta Mélana<sup>111</sup>.

La Vie ne dit pas si, installé dans son nouveau kellion, Athanase continua à copier des manuscrits, ou s'il vécut uniquement de l'aumône; en tout cas, son occupation principale fut de déjouer les embûches du Malin, qui commença, contre le nouvel anachorète, une guerre d'usure<sup>112</sup>. Ce combat dura toute une année, qu'Athanase passa seul, et qui correspond à peu près à l'an 960. Mais une fois encore un des Phokas allait modifier le cours de la vie d'Athanase. Depuis le mois de juillet 960, Nicéphore Phokas dirigeait l'expédition contre les Arabes crétois. Les premiers engagements ne furent pas décisifs et Nicéphore se trouva obligé d'investir la capitale, Chandax, et de passer l'hiver en Crète. L'armée byzantine soussirit du manque de vivres et du froid; et Nicéphore essaya de relever le moral de ses soldats en leur rappelant que le but de leur expédition était de

(105) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 22, l. 31-32: ἐν ἀναχωρητικῷ τινι τῶν Καρεῶν ἡσυχάσαι μονοκελλίω, τρισί που σταδίοις τῆς αὐτῆς ἀπέχοντι λαύρας. Ce kellion de vocable inconnu, surnommé Prophourni, resta propriété de Lavra (cf. Acles Lavra², nº 57, de 1108; Acles Kullumus, nº 37, de 1380, nº 38, de 1386, nº 50, de 1506). La tradition athonite l'identifle avec le kellion de la Trinité, mais cf. Acles Lavra², Introduction par Svoronos, p. 56 n. 6.

(106) D'après son biographe, Athanase copiait un psautier par semaine, d'une belle écriture (cf. Vie A, p. 23, l. 12-14: καὶ τὸ μὲν κάλλος πολλοῖς ἐστι γνώριμον, ὅσοις καὶ μέχρι τοῦ νῦν ὁρᾶται τὰ βιδλία, cf. aussi p. 48, l. 8-10). A notre connaissance, aucun travail systématique n'a encore été entrepris dans les bibliothèques athonites, surtout dans celle de Lavra, pour voir s'il y existe encore certains des livres écrits par Athanase; étant donné que nous connaissons, par ses souscriptions, l'écriture d'Athanase, la chose est faisable.

(107) Comme on l'a remarqué (Lemerle, Vie ancienne, p. 74, note 47) ce passage de la Vie est à mettre en rapport avec un passage de l'historien Léon le Diacre : le domestique de l'Occident s'était illustré par une brillante victoire contre les Scythes, dits aussi Huns (Léon le Diacre, Bonn, p. 18-19).

(108) Cf. Lemerle, Vie ancienne, qui fait état de diverses datations proposées pour cet épisode. Léon le Diacre l'intercale dans le récit des événements de la fin de 960 ou du début de 961, quand l'empereur envoie le demestique d'Occident en Asie, pour faire face à la menace arabe (cf. Тнеори. Cont., livre VI, Bonn, p. 479; Léon Le Diacre, Bonn, p. 18-24 et p. 418; Керпелов, Bonn, II, p. 341).

(109) Sur quelques dates de la carrière de Léon Phokas et de son voyage au Mont Athos, cf. aussi Lemerle, Vie ancienne, p. 95 et note 99.

(110) Vie d'Aihanase A, p. 24, l. 18-19 : πολλοί μέν πανταχόθεν πρὸς αὐτὸν ὡφελείας χάριν συνέτρεχον.
(111) Voir ci-dessus, p. 71, note 79 ; le nom est donné par la Vie, p. 24, l. 26-27 : ἀκρωτήριον μὲν ὂν Μελανὰ προσαγορευόμενον.

(112) Ct. Vie d'Alhanase A, p. 25 §§ 58-59 (I. 5 : πόλεμον ἀκηδίας).

libérer les terres et les populations chrétiennes<sup>113</sup>. C'est probablement dans ce contexte que nous devons inscrire une autre démarche que les chroniqueurs passent sous silence : le stratège écrivit aux grands centres monastiques de l'Empire, demandant que les moines prient pour l'armée et pour la victoire, et que quelques-uns d'entre eux se rendent en Crète<sup>114</sup>. Ges lettres ont dû être envoyées après que les difficultés de l'armée byzantine eurent commencé, donc vers la fin de l'année 960. A notre avis, Athanase fait une entorse à la vérité quand il affirme que Nicéphore lui écrivit plusieurs fois personnellement pour lui demander d'aller le rejoindre<sup>115</sup>; c'est la version de son biographe qui doit être la bonne<sup>116</sup>: Nicéphore demanda l'assistance de tous les centres monastiques, mais ajouta dans sa lettre aux Athonites une demande personnelle pour Athanase<sup>117</sup>. Nous ne savons pas quel accueil réservèrent les autres centres à cette demande<sup>118</sup>, mais les Athonites qui, comme le remarque Nicéphore dans sa lettre, avaient souffert des incursions arabes, s'appliquèrent à persuader Athanase d'exaucer le désir du stratège. Après quelques protestations, Athanase partit retrouver son ami, accompagné d'un seul vieux moine, Théodotos<sup>119</sup>.

La naissance d'un couvent. Le voyage et le séjour d'Athanase en Grète ne nous occuperont que dans la mesure où ils eurent une influence sur l'avenir de l'Athos. Athanase partit avec la mission de rechercher là-bas les Athanites emmenés en captivité par les Sarrazins, et il y réussit<sup>121</sup>. Mais les relations renouées entre Nicéphore Phokas et Athanase eurent des conséquences plus profondes : c'est en Grète que prit forme l'idée de fonder un couvent à l'Athos, couvent que dirigerait Athanase et où se retirerait Nicéphore lui avait rendu visite déjà formé un tel projet lorsqu'Athanase vivait au Kyminas et que Nicéphore lui avait rendu visite les fonds nécessaires pour la construction de leur couvent. D'après les sources narratives (la Vic et le typikon d'Athanase), l'idée venait

(113) Cf. Théoph. Cont., ibid., p. 475-478, 480-481; Léon le Diacre, ibid., p. 7-13.

(115) Typikon d'Alhanase, p. 103, 1, 17-20.

(117) Vie d'Alhanase A, p. 26, 1. 28-30.

(119) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 26-28.

(121) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 27-28 §§ 65, 69 et p. 29, 1. 3-4.

(123) Gf. Vie d'Alhanase A, p. 12 §§ 30-31, p. 19, 1. 3-4.

<sup>(114)</sup> Cf. Vie d'Athanase A, p. 26 § 60 (cf. 1. 11 : εὐχὰς γὰρ ήτει και τινας τῶν γερόντων), § 61.

<sup>(116)</sup> Elle est, d'ailleurs, conforme à la coulume : les moines étant considérés comme des préposés officiels à la prière, un de leurs devoirs était de prier pour l'Empire et pour son armée (cf. REB, 25, 1967, p. 133). On a conservé le texte de deux lettres invitant les moines des grands centres, y compris l'Athos, à prier pour l'armée en expédition : cf. Darrouzès, Epistollers byzantins, p. 146-147 n° 83 (Hélène Aurweller, dans Tr. et Mém., 2, 1967, p. 395, note 10, date cette lettre de 958), et p. 149 n° 88. Nombre d'actes impériaux accordent aux couvents des privilèges en échange des prières de leurs moines.

<sup>(118)</sup> A notre avis, c'est à cet appel que nous devons rattacher le voyage vers la Grôte entrepris par l'higoumène du couvent du Stylos, au Latros, et non pas à un conflit intérieur du couvent, dont en attendait la solution par Nicéphore, comme c'est le cas dans la version hagiographique (cf. Vie de Paul le Jeune, p. 176-177). Si l'higoumène n'arriva pas au terme de son voyage, ce doit être parce qu'il avait appris la chute de Chandax, plutôt qu'en raison d'une intervention miraculeuse de S. Paul le Jeune (ibid.).

<sup>(120)</sup> Ce voyage a fait l'objet d'un article de N. Tômadakès, qui nous est resté inaccessible; mais cf. Lemente, Vie ancienne, p. 64, note 13.

<sup>(122)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 28, 1. 27-30; typikon d'Alhanase, p. 103, 1. 20-27. Remarquons que même si Nicéphore avait l'intention de prendre l'habit, il n'était pas disposé à le faire aussitôt après la prise de Chandax, car entre la campagne de Crète et celle de Cilicie, durant laquelle il fut proclamé empereur, il avait pleinement le temps de se retirer du monde (voir le tableau chronologique établi par Lemente, Actes Lavra<sup>2</sup>, Introduction, p. 33).

<sup>(124)</sup> Cf. ibid., p. 29, l. 8-10 : καὶ ἄμα χρυσίον ἐπεμέτρει πρὸς ἀνέγερσιν τοῦ μέλλοντος αὐτούς ὑποδέχεσθαι καταγωγίου.

principalement de Nicéphore<sup>125</sup>, ce qui en soi n'a rien de surprenant : les exemples de hauts fonctionnaires qui font bâtir ou achètent des couvents pour s'y retirer ne manquent pas<sup>126</sup>. Cependant, il se peut que ces sources projettent sur Nicéphore les propres aspirations d'Athanase : en effet, Nicéphore affirme plus tard, dans un chrysobulle, que ce fut Athanase qui exprima ce désir auquel il souscrivit volontiers<sup>127</sup>. Quoi qu'il en soit, le grain était semé. Dans l'immédiat, Athanase revint à l'Athos et retourna à son kellion. Ce ne fut pas pour longtemps. Avant la fin de cette même année 961, selon la Vie ancienne d'Athanase<sup>128</sup>, vers le milieu de 962, si l'on calcule d'après les données du typikon d'Athanase, lequel suggère qu'un temps plus long s'écoula<sup>129</sup>, Nicéphore envoya à l'Athos un moine de confiance, Méthode<sup>180</sup>, qui apportait une lettre et l'argent nécessaire au commencement des travaux<sup>131</sup>; Méthode séjourna presque six mois à l'Athos dans le kellion d'Athanase et le persuada de commencer la construction du nouvel établissement. Les travaux débutèrent pendant son séjour sur la Montagne, par la construction de kellia à l'intention de Nicéphore<sup>132</sup>; avant son départ, Athanase lui promit de « construire l'église »<sup>183</sup>. Ce qui fut fait,

(125) Ct. Vie d'Athanase A, p. 29 § 70, et surtout typikon d'Athanase, p. 103, l. 9-11, 22 : οὐκ ἐνέλιπε παρακαλῶν (Nicephore Phokas) καὶ προτρεπόμενος.

(126) Citons quelques noms parmi de nombreux autres: Alexis Mosélé, gendre de Théophile (cf. Тийори. Cont., livre III, Bonn, p. 108-109; Рз.-Sүмбон, Bonn, p. 630-632); Antoine le Jeune (cf. Vie, I, p. 202); Jean Tornikios, un des moines Ibères du Mont Athos (cf. ci-dessus, p. 64); Tornikios Kontoléón, qui achète le couvent athonite de Charzana (Actes Lavra², n° 25); Syméon de Xénophon (Actes Xénophon, n° 1).

(127) Actes Laura<sup>3</sup>, no 5, 1. 12-14: ἡ θεοστεφής ἡμῶν γαληνότης (...) μέγαν ἀμπελῶνα τῷ ἀγιωνὑμφ ὅρει ταῖς πανσόφοις καὶ ἀθανασίαν πηγαζούσαις ὑποθήκαις τοῦ κατὰ πνεῦμα πατρὸς τῆς εὐσεδοῦς ἡμῶν βασιλείας θείου 'Αθανασίου ἐνεφύτευσεν ἐπομένη.

(128) Le biographe veut démontrer (Vie A, p. 30) que 961 fut en quelque sorte une année prodigieuse, car elle a vu la conquête de la Crète, la mort de Michel Maléinos (12 juillet 961) et le début de la construction de Lavra. L'auteur donne l'impression que cette date (indiction 4, an du monde 6469, seule date précise que la Vie avance) était bien connue de ses auditeurs, car il la présente comme une preuve de la minutie avec laquelle il s'est documenté sur son sujet avant de rédiger son récit (ibid., l. 23-26): τούτφ δὲ μετὰ τοσαύτης ἐπῆλθεν ἡμῖν ἐπιστασίας ἐπεξελθεῖν τῷ χωρίφ, ἵνα κάκ τούτου γνοῖεν οἱ τῷδε τῷ συγγράμματι ἐντυγχάνοντες οἴας καὶ πᾶσαν ἡξιώσαμεν τὴν ὑπόθεσιν ἀκριδείας.

(129) Cf. Acies Lavra, Introduction par Lemenle, p. 34, 35-36. La construction d'un couvent peut durer plusieurs années, selon les dimensions que l'on veut lui donner. De ce fait, il ressort que fixer une « date de fondation » est chose malaisée et quelque peu utopique. Étant donné qu'il n'existe pas à Lavra d'inscription d'inauguration (qui, en général, commémore la mise en service de l'église, et non pas le début ou la fin de l'œuvre), et que l'église de Lavra ne fut terminée qu'après 964, tandis que le couvent fonctionnait déjà (cf. plus loin), mieux vaut considérer comme date de fondation l'année pendant laquelle la décision de fonder le couvent a été prise, et les premières constructions commencées.

(130) Méthode est qualifié par la Vie d'Athanase A (p. 29, l. 24) de οἰχειότατος de Nicéphore Phokas; par le typikon d'Athanase (p. 104, l. 3) de ἄνθρωπος αὐτοῦ, μοναχός. Quelques années après ce voyage, Méthode devint higoumène de la laure de Malèinos (Vie d'Athanase A, p. 29, l. 25-26). Peut-être appartenait-il déjà à ce couvent et avait-il accompagné Nicéphore en Crète. — Un autre moine de la laure du Kyminas est venu s'installer à Lavra, à une date inconnue, mais du vivant d'Athanase (cf. diatypôsis: Meyen, Haupturkunden, p. 130, l. 4: μοναχὸν ἀντώνιον τὸν Κυμινάτην). Avec la retraite d'Athanase du Kyminas, ce sont là les seules indications que nous ayons sur les rapports entre l'Athos et le centre du Kyminas.

(131) Gf. Vie d'Athanase A, p. 29, l. 23-24; lypikon d'Athanase, p. 104, l. 3-4, 9-10; six livres d'or. — Les cent livres d'or et les portes du palais d'Abd-el-Aziz, que certains écrivains évoquent encore (cf. par ex. E. Péthakès, dans Πεπραγμένα Α΄ Διεθνούς Κρητολογικού Συνεδρίου, τ. 2 = Κρητικά Χρονικά, 15-16, 1961/62, fasc. 2, p. 317), appartiennent à la légende qui s'est développée autour de ce thème.

(132) Typikon d'Athanase, p. 104, l. 10-15. L'haglographie byzantine nous apprend que, souvent, la construction d'un couvent commence par les kellia, les bâtiments secondaires, les chapelles, pour finir par l'œuvre principale, le katholikon.

(133) Cf. lypikon d'Aihanase, p. 104, l. 15-16: ὑποσχομένων οὖν ἡμῶν καὶ τὴν τῆς ἐκκλησίας οἰκοδομὴν ἀπήει χαίρων ὁ ἄνθρωπος. Il s'agit évidemment de l'église principale (καθολικόν, κυριακὸς ναός). Une petite chapelle, peut-êtro celle des kellia de Nicéphore, était utilisée sans doute déjà par Athanase, par ses ouvriers et par les quelques compagnons qu'il avait autour de lui à ce moment; la même ou une autre servait pour les offices du petit couvent jusqu'au rotour d'Athanase et à l'achèvement du katholikon.

mais les travaux s'arrêtèrent vers août 963, et l'église resta inachevée pendant un assez long temps, à cause d'un événement imprévu : la fuite d'Athanase.

Fuile et relour d'Athanase. En apprenant la nouvelle de l'avènement de Nicéphore Phokas<sup>134</sup>, Athanase réagit vivement<sup>135</sup>. Il décida d'abandonner la direction de Lavra et de quitter l'Athos<sup>136</sup>. Le trait n'est pas isolé. Parmi de nombreux exemples, nous citerons celui de l'higoumène Jean l'Ibère qui, à la mort de Jean Tornikios, abandonna son couvent et ses moines, et voulut gagner l'Espagne; mais il n'alla que jusqu'à Abydos, où on le persuada de se rendre à Constantinople, et de là, il revint à l'Athos, comblé des largesses impériales<sup>137</sup>.

Athanase alla plus loin. Arrivé à Abydos, il renvoya le bateau de Lavra à l'Athos, fit partir un moine pour Constantinople, porteur d'une lettre adressée au nouvel empereur, et avec deux compagnons, il s'embarqua pour Chypre<sup>138</sup>. Il est difficile de deviner quelles étaient ses intentions. Peut-être entendait-il montrer de cette façon son vif mécontentement, sans avoir pour autant l'intention d'abandonner définitivement la direction de Lavra. Une chose est certaine : il ne se désintéressa, une fois parti, ni de son couvent, ni de ses moines. Par cette lettre adressée à Nicéphore, Athanase informait l'empereur et kièlôr de Lavra qu'il abandonnait ses fonctions d'higoumène, mais, en même temps, il lui indiquait qu'Euthyme était le moine de Lavra le plus capable d'assumer cette charge à l'avenir<sup>189</sup>; arrivé à Chypre, il renvoya l'un de ses deux compagnons à l'Athos, avec mission de suivre l'évolution de la situation dans le couvent<sup>140</sup>. Il prit en effet le chemin du retour aussitôt qu'il apprit que Lavra commençait à souffrir sérieusement de son absence et à péricliter sous la direction de son successeur Euthyme<sup>141</sup>. Combien de temps dura son absence? Au plus cinq à six mois142: parti en août 963, il était sans doute de retour vers la fin de l'année ou au début de 964148. Après avoir remis en ordre les affaires du couvent, Athanase jugea indispensable de se rendre à Constantinople, pour rencontrer Nicéphore. Les résultats de ce voyage furent décisifs dans l'histoire de Lavra, mais aussi dans l'histoire de l'Athos. Avant d'examiner quel changement ce voyage introduisit à l'Athos, il convient de voir quel était l'état du nouveau monastère à cette

Statut et ressources de Lavra jusqu'à 964. Nicéphore Phokas, le ktèlôr de Lavra, avait sur les monastères des idées qu'il exprima dans une novelle, peu après son avènement<sup>144</sup>: au lieu de fonder

(135) Cf. Vie d'Athanase A, p. 37, l. 11-14; lypikon d'Athanase, p. 104, l. 17 sq.

(137) Cf. Vie de Jean et d'Eulhyme, p. 28-29 § 18.

(139) Gf. Vie d'Athanase A, p. 38, 1, 2-5.

(143) Cf. Actes Lauras, Introduction par Lemenle, p. 36.

<sup>(134)</sup> Nicéphore a été proclamé empereur à Césarée, le 3 juillet 963, et couronné le 16 août 963.

<sup>(136)</sup> Scule la Vie (p. 37-42 §§ 90-99) raconte cet épisode. Athanase garde dans son typikon un slience prudent.

<sup>(138)</sup> On était donc alors après le 16 août 963, date du couronnement de Nicéphore Phokas.

<sup>(140)</sup> Cf. ibid., 1. 15-17 : τον Θεόδοτον έπὶ τὸ "Ορος πέμπει ἐπισκεψόμενόν τε τοὺς ἀδελφοὺς καὶ τὶ τὸ πέρας τῆς βασιλέως περὶ αὐτοὺς κηδεμονίας προσεποψόμενον.

<sup>(141)</sup> Il est évident qu'Athanase décida de rentrer parce qu'il avait reçu par Théodotos des informations sur la situation qui régnait à Lavra; selon la version du biographe, après une vision et une rencontre miraculeuse avec Théodotos : cf. Vie d'Athanase A, p. 42 § 99.

<sup>(142)</sup> Son séjour à Chypre est hors de notre sujet. Disons seulement qu'il organisa sa vie d'une manière qui lui était familière : lui et son compagnon y vécurent en ascètes dépendant d'un keinobion (cf. Vie d'Athanase A, p. 38, l. 32 - p. 39, l. 3; p. 40, l. 4-5); le couvent nourrit les deux ascètes, contre un ἐργόχειρον. Get « ouvrage » serait-il la copie de manuscrits ?

<sup>(144)</sup> Novelle de 964 : Zéros, Jus, p. 249-252. Voir une analyse de cette novelle, souvent mal interprétée, par LEMERLE, Esquisse, II, p. 280-281.

un nouveau couvent, mieux vaut, dit-il, aider un monastère en ruine ou en difficulté<sup>145</sup>; si l'on tient à fonder un nouvel établissement, qu'on le construise dans un endroit désert, loin des villes. De ce point de vue, l'Athos était un endroit idéal. Le type de l'établissement à fonder n'avait suscité aucune discussion entre les deux amis. Nicéphore, dit Athanase, me demanda de construire une laure<sup>146</sup>; et une laure fut fondée. Fort heureusement, l'auteur de la Vie A d'Athanase précise en quoi devait consister cette laure : des kellia pour Nicéphore et pour Athanase, et un koinobion<sup>147</sup>. La Vie B se montre plus explicite encore : « Je te prie (c'est Nicéphore qui parle) de construire d'abord des kellia d'hésychastes pour nous, de fonder ensuite une église et de la constituer en koinobion, asin que moi, toi et trois autres hésychastes descendions le dimanche à la laure pour célébrer la messe et manger avec les frères et l'higoumène »<sup>148</sup>. Les trois écrits évoquent la même image d'une laure byzantine — un koinobion dont dépend un nombre restreint d'hésychastes. C'est exactement cette sorte d'établissement qu'Athanase a fondé, et il est resté tel tant qu'Athanase vécut<sup>149</sup>.

Nous ne pensons pas qu'en abandonnant le mode de vie hésychaste pour fonder un koinobion, Athanase ait eu besoin de faire une « conversion »<sup>150</sup>. Il faut remarquer qu'Athanase avait toujours pratiqué une ascèse rigoureuse sans doute, mais qui était plus spirituelle que tournée vers la mortification. A aucun endroit de la Vie, il n'est question de pratiques spectaculaires, telles que l'ômophagia, les chaînes, les blessures volontaires, etc.<sup>151</sup>: il était partisan du partage harmonieux de la journée entre le travail et la prière<sup>152</sup>, principe qu'il a suivi durant toute sa vie et qu'il a imposé à ses moines. Son ascèse consistait à jeûner<sup>153</sup>, à verser des larmes<sup>164</sup>, à s'interdire toute sensation

(146) Typikon d'Athanase, p. 103, l. 23 : δομηθήναι λαύραν.

(147) Vie d'Alhanase A, p. 29, l. 9-10 : πρός ἀνέγερσιν τοῦ μέλλοντος αὐτοὺς ὑποδέχεσθαι καταγωγίου, ἔτι δὲ καὶ πρὸς ἀπαρτισμὸν καὶ σύστασιν κοινοβίου.

(149) L'étude du règlement intérieur de Lavra ne nous occupera pas ici. Ce règlement n'intéresse l'ensemble de l'Athos que dans la mesure où d'autres couvents athonites l'ont, plus tard, adopté ou imité, et parce qu'il a de cette manière influencé la vie monastique de la Montagne toute entière. Nous remarquerons seulement que, selon nous, nous devons, d'une part, rejeter l'idée d'une influence de la Règle de saint Benoît sur la pensée d'Athanase et, d'autre part, éviter d'exagérer la portée des emprunts qu'a faits Athanase à l'hypotypôsis du Stoudios et au testament de Théodore Stoudite.

(150) Le premier qui ait ébauché la théorie d'une conversion d'Athanase fut E. Kourilas, "Αθως, μοναχικός βίος και πολίτευμα, La Groix, fasc. 2-3, 1949, p. 104. Elle a été développée par Leroy, La conversion de saint Athanase loc. cit., p. 101-120.

(151) La tradition athonite selon laquelle Athanase était chargé de chaînes est postérieure. Tout au contraire, Athanase déchargeait de leurs chaînes ceux qui venaient à lui (cf. Vie d'Athanase A, p. 68, l. 6 sq.).

(152) Conformément aux prescriptions de S. Basile, et en accord avec Théodore Stoudite.

(153) Durant les carêmes, Athanase mangeait une fois par semaine, dit son biographe (Vie d'Athanase A, p. 62, 1. 5-7).

(154) Cf. Vie d'Athanase A, p. 56, I. 7, 15; 57, I. 8.

de bien-être<sup>155</sup>, et à pratiquer l'humilité : derniers soins aux morts, soins de plaies répugnantes, etc156. Il croyait, et il ne se départit jamais de cette conviction, à la supériorité de l'hésychasme, comme genre de vie monastique, mais il croyait aussi que peu de gens étaient capables de s'y adonner<sup>157</sup>. Si l'on trouve, dit-il dans son typikon, cinq moines, parmi les cent vingt du couvent, capables de mener la vie d'hésychastes, on devra s'estimer heureux. Mais il donne à ces cinq ascètes toute liberté et tous moyens pour s'adonner à l'hèsychia, car leurs conseils et leurs admonitions aideront l'ensemble des moines de Lavra à poursuivre leur chemin dans les meilleures conditions<sup>168</sup>. Mais il y a plus : se conformant à une coutume qui se répandit, nous semble-t-il, durant le xe siècle, il permet aux meilleurs éléments de son couvent une pratique ascétique intermédiaire entre la vie cénobitique et l'hésychasme : la retraite du moine dans son propre kellion<sup>150</sup>, L'higoumène doit examiner, d'abord, si le postulant a les qualités nécessaires, puis donner son accord. Alors, le moine pourra rester enfermé dans son kellion à travailler ou à lire l'Écriture: ces demi-ascètes sont exempts de tout travail commun dans le couvent<sup>100</sup>. Les autres moines, continue Athanase, ne doivent pas considérer cette vie à l'écart (ἡσυγία καὶ προσοχή) comme paresse (ἀργία), car « j'ai plusieurs fois adressé à Dieu ce vœu : que tous mes moines deviennent (de tels ascètes) »161. Si nous ajoutons que, quelques années avant sa mort accidentelle, Athanase déclare qu'il aurait bien voulu trouver un homme capable d'assumer la charge d'higoumène de Layra, afin de retourner lui-même à son ancienne vie d'anachorète<sup>102</sup>, nous arrivons à la conclusion qu'on ne peut pas sérieusement parler d'une conversion d'Athanase.

Ce n'est pas en fondant Lavra qu'Athanase apporta un changement à l'Athos, et ce n'est pas sur ce point qu'il se trouva en consiit avec les autres Athonites. Son projet de fonder un couvent ne lui créa pas non plus de dissicultés avec l'administration centrale. Un koinobion entouré, à une certaine distance, de kellia d'hésychastes nécessite sans doute plus de place qu'un simple kellion d'anachorète, et il est probable que le prôtos et le Conseil ont octroyé à Athanase un terrain supplémentaire pour la construction, par exemple, des kellia de Nicéphore, par lesquels l'œuvre débuta<sup>163</sup>.

(156) Cf. Vie d'Athanase A, p. 56 §§ 130-131; p. 60 § 141.

(158) Cf. typikon d'Athanase, p. 115, l. 7-20; p. 117, l. 10-15; p. 118, l. 4-7: Πιστεύω δὲ τῷ Θεῷ, ὡς εἴ γε πέντε εὐρεθεῖεν τοιοῦτοι, δι' αὐτῶν καὶ τὴν λαύραν συνίστασθαι καὶ τοὺς ἀδελφοὺς προκόψαι διὰ τάχους ἐπὶ τὰ ἔμπροσθεν εὐχαῖς αὐτῶν, συμδουλίαις καὶ νουθεσίαις πνευματικαῖς.

(159) Cf. typikon d'Athanase, p. 116, l. 10 sq. Cette pratique a été rendue célèbre, plus tard, par Syméon le Nouveau Théologien.

(160) Ibid., 1. 33-34 : μηδένα κωλύειν (l'ascèle) ή παρεμποδίζειν ή διαταράσσειν (...) μήτε δι' ἐπιταγῆς διακονιῶν (...).

(161) Ibid., p. 117, l. 3-5. — Trouve-t-on une allusion à cette pratique dans l'hypotypôsis d'Athanase? Cf. Meyer, Haupturkunden, p. 138, l. 20-24 : καὶ ἡ μὲν τοῦ κοινοῦ τῆς ἀδελφότητος τάξις ἐρρήθη ἤδη. 'Ο δὲ καθεὶς ἄδειαν ἔχει κατὰ τὴν ἐνοῦσαν αὐτῷ ἰσχὺν καὶ προθυμίαν ἀγωνίζεσθαι, τῷ λόγῳ καὶ τῆ συμβουλῆ δηλονότι τοῦ (...) ἡγουμένου.

(162) Diatypôsis: Meyer, Haupturkunden, p. 123, l. 24 sq. — Bien qu'Athanase, homme autoritaire et ferme, eût difficilement reconnu qu'un autre était capable de le remplacer, par ce souhait, qui rejoint la préoccupation d'autres moines (cf. Euthyme de Péristérai, ci-dessus p. 28-29), il montre qu'il restait attaché à l'idéal du moine byzantin avancé en spiritualité: finir sa vie en anachorète.

(163) Ct. Vie d'Athanase A, p. 30, 1, 28-31; typikon d'Athanase, p. 104, 1, 14-15.

<sup>(145)</sup> Nicéphore avait, en effet, déjà aidé les moines du Kyminas et de l'Olympe par ses propres moyens et en leur attirant les largesses des empereurs Constantin VII et Romain II (cf. typikon d'Alhanase, p. 102, 1. 19-27).

<sup>(148)</sup> Vie d'Alhanase B, p. 32, l. 9-15: πρώτον μέν οἰχοδομῆσαι ἡμῖν χελλία ἡσυχαστιχά, θεμελιώσαι δὲ καὶ ναὸν κοὶ ἀπαρτίσαι αὐτὸν εἰς κοινόδιον, ὡς ἀν ἐγὼ μὲν καὶ σὑ μετὰ καὶ ἐτέρων τριῶν ἀδελφῶν (le nombre d'hésychastes, cinq en tout, a été de toute évidence emprunté au typikon d'Athanase) ἐν τοῖς ἡσυχαστικοῖς κελλίοις μονάζωμεν, τῆ δὲ κυρία ἡμέρα κατερχώμεθα ἄμα εἰς τὴν λαύραν καὶ τῶν θείων ἀγιασμάτων μεταλαμ-δάνωμεν καὶ συνεσθίωμεν τοῖς ἀδελφοῖς καὶ τῷ ἡγουμένω καὶ πάλιν ἀνερχώμεθα. J. Leroy (La conversion de saint Athanase l'Athonite à l'idéal cénobitique et l'influence studite, Millénaire, p. 110), qui utilise ce passage pour prouver que Laura était à ses débuts une laure du type palestinien, ne s'arrête pas sur la phrase συνεσθίωμεν τοῖς ἀδελφοῖς καὶ τῷ ἡγουμένω, et explique ainsi l'expression koinobion : «Le mot κοινόδιον est employé, il est vrai, par le biographe, mais il est clair que Nicéphore entend désigner par là l'ensemble des édifices qui, avec l'église, forment le noyau central de la laure. » Aucune source n'autorise un tel emploi du mot koinobion.

<sup>(155)</sup> Comme la bonne nourriture (cf. ibid., p. 76 § 178; p. 80-82 §§ 183-185); ou le sommell confortable (cf. ibid., p. 71, l. 18-23); cf. aussi ibid., p. 61, l. 16 sq.

<sup>(157)</sup> Chez tous les législateurs byzantins, à commencer par Justinien, aussi bien que chez le haut clergé et les moines notables, on retrouve, avec un profond respect pour l'anachorétisme, le souci de garder la grande foule des moines dans les bornes, facilement contrôlables, du monachisme communautaire. La raison en est que l'anachorétisme prête souvent aux abus de toute sorte : mendicité, charlatanisme, vagabondage.

bien qu'aucune source ne le dise<sup>104</sup>. Mais on ne trouve rien dans ces sources qui laisse supposer une animosité quelconque contre Athanase de 961 à 964, période pendant laquelle Lavra, petit kojnobion privé, ne se distingue en rien des autres petits couvents de l'Athos, En effet, les 6 livres d'or<sup>165</sup> (432 nomismata) que Nicéphore avait envoyées pour la construction des kellia et pour la constitution d'un koinobion 106 ne laissaient pas attendre une fondation de grande ampleur. Nous ignorons le nombre et la provenance des premiers moines, mais l'image pittoresque des macons de l'église devenant les premiers moines de Lavra<sup>167</sup> est à rejeter, d'abord parce qu'Athanase parle des salaires qu'il leur a payés168, chose qui s'accorde mal avec l'image de maçons prenant l'habit, et ensuite parce que l'église ne fut terminée qu'après 964. Nul doute, cependant, que les moines affluaient vers le couvent fondé par un stratège illustre, et l'auteur de la Vie A a certainement raison d'affirmer qu'avant même de construire « les bâtiments, Athanase avait (les disciples) qui les habiteraient »169. En tout cas, en quittant l'Athos en août 963, Athanase laissait derrière lui une communauté organisée et assez nombreuse, pour la bonne marche de laquelle il crut nécessaire de désigner un nouvel higoumène<sup>170</sup>. Le koinobion disposait déjà au moins d'un bateau, assez grand pour faire la traversée Athos-Abydos, et de moines-marins pour le manœuvrer<sup>171</sup>. Athanase emmena avec lui un certain nombre de moines, qu'il renvoya ensuite d'Abydos à l'Athos, n'en gardant que trois<sup>172</sup>. Nous pensons qu'au milieu de 964 le nombre des moines de Lavra atteignait déjà quelques dizaines173.

Se conformant au conseil d'Athanase, Nicéphore Phokas «installa dans les fonctions d'higoumène» le moine Euthyme<sup>174</sup>. Pour cela, il a dû adresser aux Lavriotes un acte (ou une lettre), qui serait le premier document de Nicéphore, empereur, concernant son couvent<sup>175</sup>. Cette mesure ne suffit pas pour écarter le danger que prévoyait Athanase. Troubles, désordre et disette, s'installèrent à Lavra<sup>176</sup>. On comprend la confusion et le désarroi des moines, face à un higoumène désigné en toute hâte, et qui n'avait accepté la charge que de mauvaise grâce<sup>177</sup>. Mais pourquoi la misère ? En vérité, nous ignorons en quoi consistait la fortune de Lavra en 963. L'existence d'une pension

(164) Nous ignorons même si les kellia anachorétiques étaient normalement octroyés à titre définitif. En tout cas, Athanuse avait aussi gardé son premier kellion, situé près de Karyés, qui devint de ce fait, plus tard, propriété de Lavra (cf. Acles Lavra<sup>2</sup>, nº 57).

(165) Voir ci-dessus, p. 76 et note 131.

(166) Vie d'Athanase A, p. 29, l. 9-10, voir le passage dans la note 147.

(167) Cf. Vie d'Athanase A, p. 31 §§ 74-76, p. 32, l. 11-13. L'existence à Lavra de moines-maçons suffit à faire naître cette légende.

(168) Typikon d'Athanase, p. 105, l. 5-6 : καὶ δόσεις μισθών τοῖς εἰς τὴν τῆς ἐκκλησίας οἰκοδομὴν κεκοπιακόσιν ἐργάταις.

(169) Vie d'Alhanase A, p. 31, l. 23-24 : καὶ πρὸ τῶν οἴκων τοὺς οἰκήτορας εἶχε, δι' οὖς καὶ τῶν οἴκων ἐδεῖτο. (170) Voir ci-dessus, p. 77.

(171) Cf. Vie d'Athanase A, p. 37, l. 24-25 : ἐμβάς οῦν εἰς ἐν τῶν ὑπ' αὐτὸν πλοίων (...) διαπεραιοῦται τὴν "Αδυδον. L'expression « un des bateaux » peut être un anachronisme de l'auteur.

(172) Cf. tbid., l. 26 : τούς μὲν ἄλλους τῶν συμπλεόντων παλινοστεῖν ἐκέλευε. Peut-être s'agissait-il tout simplement des moines composant l'équipage.

(173) Un chrysobulle de Phokas (cf. plus loin) fixe le nombre des moines de Lavra à quatre-vingts. Il nous semble qu'on se sera arrêté plus facilement à ce nombre si Lavra abritait déjà un nombre assez élevé de moines.

(174) Cf. Vie d'Alhanase A, p. 39, l. 22-25.
 (175) L'expression εἰς προεστῶτος καθίστησιν τάξιν ĉiant très vague, F. Dölger n'a pas, à juste titre, mentionné

(175) L'expression είς προεστώτος χαθίστησιν τάξιν étant très vague, F. Dölger n'a pas, à juste titre, mentionné d'acte correspondnt dans Regesten.

(176) Cf. Vie d'Athanase A, p. 42, l. 5-13.

(177) Gt. ibid., l. 10-12 : άμα δὲ καὶ τὸν εἰς προεστῶτος τάξιν προδεδλημένον τὴν προστασίαν ἀπαναινόμενον καὶ ἀηδῶς αὐτῆ καὶ δυσχερῶς ἔχοντα.

de cent nomismata accordée par Romain II (à l'instigation de Nicéphore Phokas ?)<sup>176</sup>, aussi bien que l'octroi de 32 parèques installés à Hiérissos, s'ils sont a priori possibles<sup>170</sup>, restent néanmoins problématiques<sup>180</sup>. Toutefois, les difficultés dans lesquelles Lavra s'est débattue, durant l'hiver 963/64, ont permis au biographe d'Athanase de mettre en évidence une chose qui nous intéresse particulièrement : la solidarité de ses voisins. Loin de manifester de l'hostilité envers Athanase et son établissement, les Athanites voisins ont fait de leur mieux pour secourir les Lavriotes en détresse, et ont exprimé leur joie à l'annonce du retour de leur chef<sup>181</sup>. Gette bonne entente ne dura pas longtemps.

L'année 964: un tournant pour Laura et l'Alhos. Son ktèlôr devenu empereur, le couvent privé de Lavra se transforma instantanément, de facto sinon encore de jure, en couvent impérial<sup>183</sup>. Ainsi Lavra devint-il, par le fait du hasard, le premier couvent impérial athonite, chose qui ne manqua pas d'avoir des conséquences pour ce monastère, aussi bien que pour la Montagne toute entière. L'importance du changement et le parti qu'il était possible d'en tirer n'échappèrent pas à Athanase qui, peu de temps après son retour de Chypre, décida de se rendre à Constantinople, pour avoir une entrevue avec l'empereur. Ce nouveau déplacement se situe dans le printemps de l'année 964 et, en tout cas, avant le mois de mai<sup>183</sup>. Nous passons sur les reproches qu'Athanase a pu faire à son ami touchant sa conduite<sup>184</sup>, pour nous en tenir aux résultats concrets de son séjour dans la capitale : Athanase obtint trois chrysobulles par lesquels l'empereur faisait à Lavra des donations importantes<sup>185</sup>.

Nous ne parlerons que d'un seul, celui qu'on peut, à juste titre, appeler le premier typikon de Lavra. Athanase, en s'y référant, le nomme le plus souvent « le chrysoboullion » 186 sans autre qualificatif; une fois, il le qualifie de « règlement d'ensemble établi par chrysobulle » 187. Ce document doit être considéré aujourd'hui comme définitivement perdu 188, à l'exception d'un court extrait reproduit, textuellement semble-t-il, dans le typikon d'Athanase 180, et de quelques mentions dans ce même écrit et dans la Vie 190. Il doit logiquement être le premier document qu'Athanase ait cherché à obtenir : son objet principal était de normaliser les relations entre Nicéphore Phokas, Athanase

(180) Sur ce problème, cf. Actes Lavra2, Introduction, p. 37, p. 56 note 2, p. 58 note 10.

(181) Cf. Vie d'Athanase A, p. 42-43 §§ 100-101. Ce renseignement est d'autant plus important que le biographe mentionne sa source : un disciple d'Athanase présent alors à Lavra (cf. p. 43, 1, 14-16).

(182) Dans son chrysobulle de mai 964, Nicophore Phokas appelle Lavra «άγία λαύρα τῆς ἡμετέρας εὐσεδοῦς βασιλείας»: Actes Lavra, nº 5, 1, 46, 53. Nous rencontrons pour la première fois le titre «βασιλική λαύρα» dans le typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, 1, 4).

(183) Cf. Acles Lavra<sup>2</sup>, nº 5, 1. 42 : l'empereur et Athanase avaient vénéré ensemble (en mai 964) les saintes reliques.

(184) Cf. typikon d'Athanase, p. 104, 1, 21 - p. 105, 1, 2; Vie d'Athanase A, p. 43-44 §§ 102-103.

(185) Sur ces trois chrysobulles, cf. Acles Laura, Introduction par Lemente, p. 37-38.

(186) Cf. typikon d'Athanase, p. 106, l. 28; 107, 19, 21; 109, 2, 27, 31; 110, 27; 117, 10; diatypòsis: Meyen, Haupturkunden, p. 124, l. 6-7.

(187) Ibid., p. 115, 1. 4-6 : τὴν διὰ χρυσοδουλλίου καθόλου διάταξιν τοῦ δηλωθέντος μακαριωτάτου βασιλέως τοῦ κυροῦ Νικηφόρου.

(188) Il avait disparu avant la fin du xviii s., car ni Cyrille ni Théodoret ne l'ont retrouvé dans les archives. P. Uspenskij l'enregistre dans Ukazatet, d'après l'extrait inséré dans le typikon d'Athanase.

(189) Cf. typikon d'Athanase, p. 106, l. 31 - p. 107, l. 16.

(190) Voir notes 186, 187, 196, 200.

<sup>(178)</sup> Cf. par exemple les largesses de cet empereur que Nicéphore a obtenues pour le Kyminas et pour l'Olympe. (179) Vu que d'autres couvents athonites avaient reçu des donations impériales avant 963, voir ci-dessus, p. 63, 65.

et Lavra. La pièce est donc antérieure à mai 964, date à laquelle le seul chrysobulle de Phokas conservé<sup>191</sup> donne à Lavra quelques reliques et confirme deux chrysobulles antérieurs<sup>102</sup>. La confirme mation fait état d'une clause, d'après laquelle personne n'aurait le droit d'intervenir à Lavra, sauf l'empereur198. Cette clause doit appartenir au «chrysoboullion » : les dernières lignes reproduites dans le typikon stipulent que Lavra restera un couvent libre et indépendant 194. Nous pouvons reconstituer approximativement le contenu de ce chrysobulle : Nicéphore, klèlôr du couvent, en est le possesseur durant sa vie; après sa mort, le couvent passera en la possession d'Athanase, et. ensuite en celle de ses successeurs195. Du vivant de Nicéphore, Athanase sera le kathigoumène de tous les moines, ceux de la laure et ceux des kellia, dont le nombre est fixé à quatre-vingts 100. Est également. précisé le mode d'élection des higoumènes, après la mort d'Athanase et de Nicéphore 107. L'empereur interdit l'attribution de Lavra à une personne, civile ou ecclésiastique, ou à un autre couvent 198, Le couvent restera libre et indépendant 199. En dehors des questions administratives, il semble que ce chrysobulle de Nicéphore se souciait également des problèmes matériels, accordant au couvent des revenus et des biens permettant d'assurer la subsistance de ses quatre-vingts moines. En effet, c'est probablement ce même chrysobulle qui accordait à Lavra une pension en espèces, et peut-être aussi le couvent de Péristérai200.

En rentrant à l'Athos vers juin 964, Athanase apportait à son monastère :

- une pension annuelle (solemnion) en espèces de 244 pièces d'or201.
- une pension annuelle en nature (du blé, en quantité inconnue)202.
- le couvent de Péristérai avec tous ses domaines et dépendances<sup>203</sup>.
- la confirmation de la possession de 32 parèques installés dans la région d'Hiérissos<sup>204</sup>.
- trois reliques<sup>205</sup>.

Ainsi, Lavra changea subitement d'aspect : avec ses quatre-vingts moines, l'établissement devenait un grand koinobion; avec sa nouvelle fortune, ajoutée à ses ressources antérieures, peut-être aussi à sa pension de 100 nomismata, et à l'argent personnel que Nicéphore donna à son ami

- (191) Acles Lauras, nº 5, conservé par des copies modernes.
- (192) Ibid., 1, 55 sq.
- (193) Ibid., 1. 61-62 : "Ετι τε μηδενί έξεϊναι τῶν ἀπάντων τὴν διάκρισιν ἢ τὴν ἀνάκρισιν ταύτης εἰ μὴ μόνῳ τῷ
- (194) Typikon d'Alhanase, p. 107, 1. 15-16 : άλλ' οὕτως ἐλευθέραν εἶναι καὶ αὐτοδέσποτον, κατὰ τὴν ἡμετέραν γνώμην τε καί διάταξιν.
  - (195) Ibid., p. 106, l. 25-32.
- (196) Ibid., 1. 33-37; cf. Vie d'Alhanase A, p. 44, 1. 19-20 : καὶ πρώτον μὲν δεῖται τοῦ σοφωτάτου ποιμένος τῶν γε εἰς ψυχὴν ἡκόντων ποιεῖσθαι τὴν ἐπιμέλειαν.
  - (197) Typikon d'Alhanase, p. 107, 1. 1-12.
- (198) Ibid., l. 13-16. Cette clause protège Lavra du charistikion et de l'épidosis (sur lesquels, cf. P. Lemerle, Un aspect du rôle des monastères à Byzance : les monastères donnés à des laïes, les charisticaires, Acad. des Inscriptions et Belles-Lellres, Comples Rendus, 1967, p. 9-28; Hélène Annweilen, Charisticariat et autres formes d'attribution de fondations pieuses au xe-xie s., Zbornik Radova Vizant. Insl., 10, 1967, p. 1-27).
  - (199) Typikon d'Alhanase, passage cité dans la note 194.
  - (200) Vie d'Alhanase A, p. 44, 1. 20-25.
  - (201) Ibid., p. 50, 1. 13-14; typikon d'Athanase, p. 114-115.
  - (202) Ibid., p. 117, 1, 10,
  - (203) Vie d'Athanase A, p. 44, l. 23-25; lypikon d'Athanase, p. 119, l. 24-28.
  - (204) Gt. Acles Laura, nº 6, actes mentionnés nº 2.
- (205) Les reliques étalent à Byzance une importante source de revenus, car elles attiraient les fidèles et les

pour l'achèvement de l'église<sup>206</sup>, Lavra devenait un couvent riche et prospère. Cette importance numérique et cette puissance économique ne pouvaient qu'impressionner, et en même temps inquiéter, les autres Athonites. Athanase perçut-il le danger et voulut-il faire son possible pour éviter des sentiments d'envie et de jalousie à l'égard de son monastère ? Les Athonites lui avaient-ils demandé, avant son départ, d'intervenir en leur faveur auprès de l'empereur ? Les deux hypothèses sont plausibles. En tout cas, Athanase avait obtenu aussi quelques privilèges pour l'ensemble de l'Athos: l'augmentation de la pension (roga) de l'Athos, qui passa de 3 livres d'or à 7 livres 207, et l'agrandissement de l'église de Karyés. Il semble, en esset, que la promesse que Léon Phokas avait faite à Athanase, en 959, de reconstruire l'église du Prôtaton<sup>208</sup>, était restée lettre morte. Athanase revint à la charge auprès de Léon et de Nicéphore, avec succès. Il est à présumer que les deux frères lui confièrent l'argent nécessaire à ces travaux, puisqu'« une église plus belle et plus grande » est résultée du voyage d'Athanase209.

# 3. LE RÔLE DES IBÈRES DANS LE DÉVELOPPEMENT DE L'ATHOS

Le prestige d'Athanase était tel, dit son biographe, que des gens de tous peuples, de toutes races et langues, de toute condition, humbles, riches, de bonne famille, venaient à lui de près et de loin : de Rome, d'Italie, de Calabre, d'Amalfi, d'Ibérie, d'Arménie<sup>210</sup>. L'auteur ne fait que corroborer nos autres sources, qui parlent de la présence au Mont Athos de gens appartenant à divers groupes ethniques. Sans revenir à Joseph l'Arménien, Athonite du milieu du IXe siècle<sup>211</sup>, nous sayons qu'au dernier quart du xe siècle, il y avait sur la Montagne des moines venant de diverses régions de l'Italie<sup>212</sup>. Le Calabrais Nicéphore le Nu avait pris le chemin de l'Athos vers 970, après la mort de son père spirituel Phantinos, à Thessalonique<sup>213</sup>. Avant cette date, sous le règne de Nicéphore Phokas, arrivèrent les premiers Ibères connus de nous : Jean l'Ibère et son fils Euthyme.

Jean, riche et noble géorgien, s'était fait moine et s'était retiré sur le mont Olympe. Après un court voyage à Constantinople pour délivrer son fils gardé en otage, Jean, fuyant la gloire qui commençait à l'entourer à l'Olympe, vint à l'Athos, accompagné de son fils, Euthyme, et de quelques disciples; il trouva refuge au koinobion de saint Athanase214. Le seul repère chronologique,

<sup>(206)</sup> Cf. typikon d'Athanase, p. 105, l. 4-6.

<sup>(207)</sup> Voir ci-dessus, p. 54-56.

<sup>(208)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A. p. 24, 1. 11-15 : ὑπόμνησιν αὐτῷ (Athanase) καὶ παράκλησιν οἱ τοῦ "Όρους προσάγουσιν, ὁ δὲ τῷ μαγίστρω, περὶ ἀνοιχοδομῆς τοῦ θείου ναοῦ τῶν Καρεῶν, ὁς πάνυ βραχύτατος ὢν πολλήν παρεῖχε τοῖς γέρουσι στενοχωρίαν ἐν ταῖς συνάξεσι, καὶ τυχών ἐπινεύοντος (...).

<sup>(209)</sup> Cf. Vie d'Athanase A, p. 44-45 § 104.

<sup>(210)</sup> Ibid., p. 67, l. 18-25. Remarquons que les Slaves ne sont pas compris dans cette liste, où figurent probablement toutes les régions et tous les groupes ethniques représentés au Mont Athos vers la fin du xº et le début du

<sup>(211)</sup> Voir ci-dessus, p. 29.

<sup>(212)</sup> Cf. A. Perrusi, Monasteri e monachi italiani all'Athos nell'Alto Medioevo, Millénaire, p. 217-251.

<sup>(213)</sup> Ct. Vie d'Alhanase A, p. 69-70. Il est question de ce Nicéphore dans le synaxaire de saint Phantinos le Jeune (Syn. E. CP, col. 224.5) : il accompagna son père spirituel Phantinos, quand celui-ci quitta la Calabre (la Vie de saint Nil, PG, 120, col. 24, 33, 56, 56-57, parle aussi d'un Phantinos qui est à identifier à celui du synaxaire, cf. Byz., 29-30, 1959/60, p. 165-166), et le suivit dans ses voyages, jusqu'à Thessalonique où Phantinos mourut, en 965, scion Germaine Da Gosta-Louillet (ibid.); en 970, seion F. Russo (Bellettino della Badia greca di Grottaferrala,

<sup>(214)</sup> Vie de Jean et d'Eulhyme, p. 16-18 §§ 6-7; p. 18; ad coenobium advenit sancti Athanasii in monte Sancto

dans le passage de la Vie de Jean que nous venons de résumer, est l'épisode à la suite duquel le jeune Euthyme fut amené à Constantinople<sup>215</sup>. L'éditeur, sans trop d'arguments, place l'événement sous le règne de Jean Tzimiskès<sup>216</sup>. M. Tarchnišvili pense que « la date de l'arrivée donnée par Uspenskij, 965, n'est pas loin de la réalité »217. Il semble que, pour l'arrivée des Ibères à l'Athos, nous devons retenir la date de ca 965, car un acte athonite parle de la présence de Jean l'Ibère sur la Montagne durant le règne de Nicéphore Phokas<sup>218</sup>. Le jeune Euthyme, à ce moment, n'avait pas plus de dix à douze ans<sup>219</sup>, mais cela ne créa pas de difficulté. La règle qui interdisait l'accès de l'Athos aux enfants<sup>220</sup> était souvent transgressée<sup>221</sup> et Athanase, qui, dans son typikon, défend l'entrée de Lavra même à l'héritier imberbe du trône<sup>222</sup>, accepta le fils mineur de Jean l'Ibère. Il est vrai que les Ibères ne restèrent pas longtemps dans le koinobion. Comme leur nombre augmentait, Athanase céda à Jean un terrain, situé à mille pas de Lavra, où il construisit des kellia et une église sous le vocable de S. Jean l'Évangéliste<sup>223</sup>. Les Ibères n'avaient pas le droit de vendre ces kellia, ni de les aliéner, ni de dépasser le nombre de huit<sup>224</sup>. Ils vivaient indépendants, constituant un groupe anachorétique, sous la direction spirituelle de Jean. Parmi les ascètes qui entouraient Jean, le plus célèbre était sans doute celui que la Vie géorgienne appelle « le grand Tornikios ». Avant de prendre l'habit et de venir à l'Athos à la recherche de Jean l'Ibère<sup>225</sup>, Jean Tornikios avait accompli de nombreux exploits militaires. L'abandon momentané de la bure et son départ de l'Athos pour aller combattre Bardas Sklèros, révolté contre les empereurs Basile II et Constantin VIII, lui valut une nouvelle gloire et lui donna les moyens financiers de construire pour ses compagnons Ibères

(215) Cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 17 § 7, 1. 11-15.

(216) Ibid., note 1.

(217) M. TARCHNIŠVILI, Geschichte der kirchtichen georgischen Literatur auf Grund des ersten Bundes der georgischen Literaturgeschichte von K. Kekelidze, Studi e Testi 185, Cité du Vatican, 1955, p. 128.

(218) Dölger, Schaltkammer, nº 108 (de 984), l. 12 : τοῖς κατὰ καιρούς βασιλεῦσιν ἐντυχών ἀπό τε τοῦ κυροῦ Νικηφόρου.

(219) Euthyme scrait né vers 955, cf. en dernier lieu M. Tarchnišvili, Die Anfänge der schriftstellerischen Tätigkeit des hl. Euthymius und der Aufstand von Bardas Skleros, Oriens Christianus, 38, 1954, p. 113-124; IDEM,

(220) Gette règle est répétée dans tous les typika : de Tzimiskès (Acte nº 7, l. 101-106, 141); de Monomaque (Acte nº 8, 45-53); d'Athanase (typikon d'Athanase, p. 118, l. 31-35); Euthyme d'Iviron, dans le typikon de ce couvent, aurait prescrit que les enfants seraient élevés « in villas exteriores (...) donce barba illis excreverat et tunc in monasterium introducebantur » (Vie de Jean et d'Euthume, p. 52 & 60).

(221) Nous pouvons citer quelques exemples: Théophane, copiste connu entre 1004-1023 (cf. M. Vogel et V. Gardthausen, Die griechischen Schreiber des Mittelalters und der Renaissance, Leipzig, 1909, p. 145; J. Irigoin, Pour une étude des centres de copie byzantins, Scriptorium, 13, 1959, p. 200-204), a été élevé dans le couvent d'Iviron: cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 58, l. 30-34; des imberbes sont tolérés par certains en 1045 (cf. typikon de Monomaque loc. cit.); en 1065, on conduit à l'Athos une troupe de quatre-vingts enfants géorgiens, orphelins, pour y être élevés; ces enfants devraient-ils être élevés hors du couvent); Syméon de Xénophon, ennuque, quant à lui, avait trois a fait un grand scandale (cf. Diègèsis mériké); au xiv°s., nous rencontrons un moine imberbe dans la Vie de S. Niphôn l'Athonite (cf. An. Botl., 58, 1940, p. 23 § 16).

(222) Voir note 220.

(223) Cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 19 § 8.

(224) Cf. lypikon d'Athanase, p. 118, l. 24-30.

de l'Athos un couvent, la laure d'Iviron<sup>226</sup>. Vers l'année 980, les Ibères s'y installèrent<sup>227</sup>, abandonnant les kellia de Lavra<sup>228</sup>.

Héberger les Ibères ne fut que profitable à Lavra. Du temps encore de l'empereur Nicéphore, Jean l'Ibère avait obtenu un privilège pour Lavra, nous ignorons lequel<sup>220</sup>. De Jean Tzimiskès, il obtint un solemnion supplémentaire de 244 pièces d'or<sup>230</sup>; et il est plus que probable que ce fut lui qui intervint auprès de l'empereur en faveur de son ami Athanase, accusé par les autres Athonites. De Basile II, il obtint l'île de Néoi<sup>231</sup>. Enfin, la Vie géorgienne énumère de nombreux autres dons (de l'argent, des objets précieux, des animaux, un bateau)<sup>232</sup>, certains sûrement faits dès l'arrivée des Ibères à l'Athos (comme les 25 livres d'or ?), d'autres avant 984, de l'aveu d'Athanase lui-même<sup>233</sup>.

Lavra ne fut pas le seul bénéficiaire de ces largesses. Les Ibères ont aidé « tous les monastères de la sainte Montagne qui vivaient en ce temps à peu près dans la misère et qui ne s'étaient pas encore développés», aussi bien que la communauté athonite toute entière<sup>234</sup>. Jean l'Ibère avait donné au Prôtaton des quantités appréciables d'argent, des objets précieux, des livres liturgiques, des animaux, etc<sup>235</sup>. Il est donc clair que les Ibères ont joué un grand rôle dans le développement de l'Athos dans le dernier quart du xe siècle et au début du xre siècle : rôle politique, parce que leurs chefs, Jean, Tornikios, Euthyme, Georges Varazvatzé, appartenaient à une grande famille géorgienne, et avaient des rapports étroits avec la cour et avec tous les empereurs, depuis Nicéphore Phokas; rôle économique aussi, car ils avaient visiblement beaucoup d'argent à leur disposition, et ils le distribuaient libéralement; rôle spirituel, ensin, car Jean et Euthyme étaient des hommes éminents et jouissaient d'un grand prestige parmi les Athonites. Athanase parle d'eux en termes élogieux<sup>236</sup>, et il leur a laissé l'épitropie de son couvent<sup>237</sup>, chose qu'il n'aurait pas faite, s'il n'avait pas eu une opinion très élevée de leur valeur morale et spirituelle<sup>238</sup>.

(226) Cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 18-22 §§ 8-11.

(227) Le chrysobulle de Basile II, qui octroie ou qui confirme à Jean Tornikies deux petits couvents athonites, date de 979/80; voir ci-dessous, p. 88.

(228) Construits sur un terrain non aliénable de Lavra, ils restèrent en la possession de ce couvent. Ce sont probablement ces kellia que cite la Vie de Jean et d'Euthyme parmi les libéralités des Ibères au profit de Lavra (p. 26, 1.13 : cellas ad quarum aedificationem dederunt...).

(229) Cf. Dölger, Schalzkammer, no 108, passage cité dans la note 218.

(230) Ibid., 1. 13-14; Vie de Jean et d'Euthyme, p. 25, 1. 10-12 (M. A. Alexidzé, que nous remercions vivement, a examiné pour nous le texte géorgien : il dit bien 244 nomismata, le chiffre octoginta quattuor de l'édition étant une erreur de la traduction latine); iypikon d'Alhanase, p. 114, 1. 33-35 (sans mention du rôle de Jean); Vie d'Alhanase A, p. 50, 1. 14-17 (idem).

(231) Cf. Dölder, Schalzkammer, nº 108, 1, 15-16.

(232) Vie de Jean el d'Euthyme, p. 25-26 § 16.

(233) Cf. Dölgen, Schatzkammer, nº 108, 1. 18-20.

(234) Vie de Jean et d'Euthyme, p. 25: (...) omnibusque Sancti montis monasteriis quae hoc tempore propemedum in egestate crant, necdum adeo succreverant, Medio quae est totius montis universitas, facultates reditusque abunde donarunt (« medio » sive « centro », ce sont les termes par lesquels P. Pecters propose de traduire le met géorgien qui rend le terme gree Μέση, cf. ibid., § 16 note 3).

(235) Cf. note précédente, et ibid., p. 26-27 § 17 (indiction 8: 14 livres d'or; indiction 11: 12 livres; indiction 12: 18 livres). Cet argent, ajouté à la roga impériale annuelle et aux autres dons, était distribué à tous les moines (cf. Dölger, Schatzkammer, n° 103, 1. 36-37; ce même document mentionne, 1. 10-11, les donations de Jean l'Ibère au Prétaton).

(236) Diatyposis: Meyer, Haupturkunden, p. 124, 27 - 125, 7; 125, 27-28; 127, 6-10.

(237) Cf. note précédente. Cette supervision exercée sur Lavra d'abord par Jean, ensuite par son fils, jusqu'en 1028, suscita l'animosité, pour ne pas dire l'hostilité, des Lavriotes (cf. aussi Actes Lavra\*, Introduction par LEMERLE, p. 41-44, 49). C'est à cela sans doute que nous devons attribuer le fait étonnant que le biographe d'Athanase ne mentionne pas une seule fois le nom de Jean l'Ibère et de son fils Euthyme.

(238) Espérons que l'édition du dossier d'Iviron, qui est en préparation, apportera de neuveaux éléments permettant de juger, mieux qu'elle ne le fut, l'ampleur de l'apport des moines géorgiens au développement de l'Athos.

<sup>(225)</sup> Nous laissons de côté le problème épineux de la famille de Jean l'Ibère et le degré de sa parenté avec Jean Tornikios. La question a été souvent débattue, et les solutions proposées divergent considérablement : cf. par ex. P. Pheters, Vie de Jean et d'Euthyme, § 8 note 1, et dans An. Boll., 50, 1932, p. 358-371; N. Addontz, Tornik le moine, Byz., 13, 1938, p. 143-164; Tarchnišvill, op. cit., p. 70.

# 4. LISTE DES COUVENTS ATHONITES CONNUS AVANT LA FIN DU Xº SIÈCLE

ACTES DU PRÔTATON. PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

Quarante-sept higoumènes signent le typikon de Tzimiskès<sup>289</sup>. Si nous mettons de côté Athanase, l'higoumène de Lavra, Nicolas le calligraphe, Kosmas higoumène de Théoktistou, et Christodoulos, « higoumène du prôtos »<sup>240</sup>, restent quarante-trois higoumènes sur les établissements desquels nous ne savons rien, pas même leur nom<sup>241</sup>. Tous n'apparurent pas dans la dizaine d'années qui s'écoulèrent entre la fondation de Lavra et la signature du typikon. Certains comptent parmi le petit nombre des couvents que l'Athos abritait au milieu du xº siècle. Il faut aussi faire la part de l'influence d'Athanase et de celle d'Euthyme du Stoudios, qui intervint pour ramener la paix à l'Athos et rédigea le typikon: il est probable qu'un certain nombre de pères spirituels de groupes anachorétiques décidèrent alors de se donner le statut de koinobion et acquirent un domaine délimité, mais aussi que d'autres, ainsi que des hésychastes, n'ont pas voulu signer le typikon.

Nous donnons ci-dessous une liste alphabétique de tous les monastères qui apparaissent dans notre documentation avant la fin du xº siècle, avec les références aux actes antérieurs à l'an mil et, éventuellement, d'autres indications postérieures. Nous incluons dans cette liste trois couvents mentionnés pour la première fois en 1001 et dont il est clair qu'ils furent fondés avant la fin du xº siècle.

Akindynou. Il est probable qu'un monastère dit tou Akindynou existait au Mont Athos vers la fin du x<sup>e</sup> siècle<sup>242</sup>.

Amalfinou. Les premiers Amalfitains sont venus s'installer au Mont Athos du vivant d'Athanase et de Jean l'Ibère; ils y ont fondé peu de temps après leur couvent, dit tou Amalfinou ou tôn Amalfinôn<sup>248</sup>.

Saint-André. On connaît un seul higoumène de ce monastère, Aristoboulos, qui exerça ses fonctions entre 984 et 1018<sup>244</sup>.

Sainls-Apôtres. En 980, l'higoumène des « kellia de feu Antoine »245 vend l'agros des Saints-

(239) Acte n° 7, 1. 163-175; les copies utilisées pour l'édition Meyer, Haupturkunden, comportent des omissions. (240) Nous essayons d'éclaireir la fonction qui se cache sous ce titre dans l'édition de l'Acte n° 7, notes.

(241) Cet usage de signer sans donner le nom du couvent, que nous rencontrons dans d'autres documents de la haute époque, pourrait s'expliquer par le petit nombre des higoumènes qui se connaissaient bien entre eux ; mais il manifeste peut-être aussi un état d'esprit : garder, en signe d'humilité, une sorte d'anonymat.

(242) Cf. Acles Laura<sup>2</sup>, nº 12, 1. 28-29, et nº 14, notes. — Dans cette liste, nous nous sommes délibérément abstenue de localiser les monastères mai connus. C'est un travail qui doit être entrepris après la publication des nombreux périorismoi contenus dans les dossiers inédits, et par une personne qui aura la possibilité de se rendre sur place et de recueillir des renseignements oraux; on se bornera à constater que la plus grande partie de ces petits

(243) Sur ce couvent et son histoire, cf. A. Pertusi (art. cilé p. 83 note 212); P. Lemerle, Les archives du monastère des Amalfitains au Mont Athos, EEBS, 23, 1953, p. 548-566; L. Bonsall, The Benedictine monastery of St. Mary on Mount Athos, Eastern Churches Review, 2, 1969, p. 262-267.

(244) Dölger, Schalzkammer, nº 103, l. 52, nº 108, l. 61; Goudas, Valopédi, nº 1, p. 117, l. 39; Actes Laura, nº 17, l. 52, nº 19, l. 33; Vatopédi, inédit de décembre 1018 (photo au Collège de France).

(245) Actes Zographou, nº 1: le document est conservé dans deux copies assez médiocres (cf. apparat); nous proposons de corriger la l. 2: τῶν καὶ τῷ μακαριωτάτφ κυρῷ ᾿Αντωνίφ en τῶν κελλίων τοῦ μακαριωτάτου κυροῦ ᾿Αντωνίου, ct l. ll: τῶν κε... κυροῦ ᾿Αντωνίου en τῶν κελλίων τοῦ κυροῦ ᾿Αντωνίου.

Apôtres, dit de Xèrokastrou, qui fait partie de son héritage, à certains de ses condisciples, dont Onèsiphoros; le domaine devint alors un monastère que l'on retrouve en 996<sup>246</sup> et après<sup>247</sup>.

Arkou. Situé sur la colline d'Oxys Bounos dans la région de Xèrokastron, il est mentionné une seule fois, en 980<sup>248</sup>.

Alziiôannou. En 985, un higoumène nommé Jean Atziyannès<sup>240</sup> appose sa suscription et sa souscription à un acte d'Iviron : il doit être le fondateur du monastère τοδ 'Ατζικοάννου, qui est connu à partir de 991/92<sup>250</sup>.

Berroiôtou. Première mention en 996251. Il semble qu'à partir du milieu du x16 siècle au plus tard il existe deux monastères, sans doute voisins, portant ce nom; l'un est dédié à saint Étienne 252.

Chaldou. C'est le dernier groupe anachorétique de l'Athos dont nous ayons connaissance; il fut obligé de se constituer en monastère avant la fin du siècle<sup>253</sup>.

Chana. Il figure pour la première fois dans un acte de 1001254,

Chilandar. Entre 976 et 979/80, les Athonites adressèrent à l'empereur Basile II une requête rédigée παρὰ Γεωργίου τοῦ λεγομένου Χελανδάρι<sup>255</sup>. En 982, ce même Georges Chélandaris vendit aux Ibères son agros, situé près d'Iviron, parce qu'il voulait s'installer près de la mer<sup>256</sup>. Ce second établissement « près de la mer » doit être identifié au couvent de Chilandar<sup>257</sup>, qui ruiné fut, en 1198, octroyé aux Serbes<sup>258</sup>.

Chromitissa. Son higoumène signe un acte en 980 : Νικόλαος (...) τῆς Χρομιτίσσου<sup>259</sup>. Αυ xrº siècle, on retrouve ce couvent sous la dénomination : τῆς ἀρχοντίσσης Χρομ(ιτίσσης)<sup>200</sup>.

Saint-Dèmètrios. Un établissement de ce nom apparaît dans un acte de 998261. Au xiº siècle, il existe deux couvents sous ce vocable<sup>262</sup>: l'un, qui portait l'épithète tou Skylopodari ou tou Kynopodos, se trouvait près du Pantocrator, l'autre probablement près du Zygos<sup>263</sup>.

(246) Acles Lavra, nº 12, 1, 31 : higoumène Anthimos.

(247) Acles Zographou, nº 3 (1049), l. 2-3 : Διονύσιος καθηγούμενος τῆς μονῆς τῶν ἀγίων ᾿Αποστόλων (...) τοῦ Ονησιφόρου.

(248) Ibid., nº 1, l. 41 : Κοσμᾶς (...) ήγούμενος τῆς "Αρχου, cf. [. 24.

(249) Acte d'Iviron (phote au Collège de France) = SMYRNAKÈS, Alhes, p. 37, qui a lu : Alzipanos.

(250) Cf. Acles Lavra2, no 19, notes.

(251) Ibid., nº 12, l. 31 : Συμεών (...) ήγούμενος τοῦ Βεριώτου.

(252) Cf. une double signature en 1076 : Actes Chilandar Suppl., nº 1, 1. 65-67 (lire Βερειότου au lieu de Ζειότου) et 1. 71 ; Dölger, Schalzkammer, nº 104 (1080), 1. 40 et 41 ; Actes Laura<sup>2</sup>, nº 57 (1108), 1. 46 et 58.

(253) Voir ci-dessous, p. 102 et noto 70 ; Acles Laura, nº 28, notes.

(254) Goudas, Valopédi, nº 1, p. 119, l. 54 : Κύριλλος (...) ήγούμενος τοῦ Χανᾶ, qui signo aussi en 1010 : Acles Laura³, nº 15, l. 24 : ὁ Χανᾶς.

(255) Sur les raisons de cette requête, voir ci-dessus, p. 39-40.

(256) Acte inédit d'Iviron (photo au Collège de France).

(257) Première mention connuc en 1015 : Dölgen, Schatzkammer, nº 103, l. 48.

(258) Cf. Acles Chilandar, nos 3 et 4.

(259) Acles Zographou, nº 1, 1, 40.

(260) Acles Laura, no 29, 1. 30; mais of. ibid., no 28, 1. 22, et Acles Esphigmenou, no 1, 1. 39, simplement της Χρομιτίσσης.

(261) Acte de Vatopédi inédit (photo au Collège de France).

(262) En 1048, leurs higoumènes signent le même document : Acies Rossikon, nº 3, p. 26,

(263) Cf. Actes Paniocrator, nos 1 et 13; SMYRNAKES, Athos, p. 61-62; Actes Chilandar, no 1, 1, 18,

Saint-Élie. Cet établissement, qui fait son apparition dans les documents en 1016, est mentionné dans la Vie géorgienne de Jean et Euthyme les Ibères, du vivant de Jean<sup>264</sup>.

Esphigmenou. Les origines de ce couvent remontent au moins aux dernières années du xe siècle 205.

Gyrevlou. La première mention de ce monastère est de 99826; mais on se rappellera qu'un moine athonite ὁ Γυρευτής apposa son signon sur un acte de 942207.

Iviron. On place d'ordinaire la fondation d'Iviron en 979/80, date d'un chrysobulle de Basile II; on peut la remonter quelque peu, si l'on admet que cet acte confirme la fondation du nouveau couvent plutôt qu'il ne le crée268.

Kalligraphou. Un Nicolas, moine et higoumène, copiste de son métier (ὁ καλλιγράφος), signe le typikon de Tzimiskès<sup>266</sup> : il pourrait s'agir du fondateur d'un établissement dit tou Kalligraphou, attesté plus tard, dans le voisinage de Kastamonitou<sup>270</sup>.

Kalyka. En avril et en juillet 982, un Pierre moine et higoumène δ Καλιούκας signe deux actes inédits d'Iviron; nous croyons qu'il est le fondateur du monastère de Kalyka<sup>271</sup>, dont l'higoumène Xénophon signe un acte en 996272

Kamèlavka. Son higoumène, Théodose, signe un acte en 996278. Les mentions ultérieures de ce couvent, situé au voisinage de Zographou, sont rares et espacées<sup>274</sup>.

Kaspakos. Il n'existe aucune mention directe de Kaspakos avant 1012; cependant un acte rédigé à cette date pour régler un conflit entre ce couvent et Atziiôannou mentionne des conflits et des documents antérieurs qui concernent Kaspakos; l'un d'eux est probablement de 991/92275.

Kalzari. Son premier higoumène, Stéphanos, est connu par un acte de 985276; en 991 et 996 son higoumène s'appelle Antoine277.

Louirakiou. Ce monastère apparaît pour la première fois en 991 : le moine Jean qui le représente alors pourrait être le Jean higoumène qui signe un acte en 1001278, tandis qu'en 996 l'higoumène s'appelle Dorothée<sup>270</sup>.

Monoxylitou. Il existe une seule mention de Monoxylitou, à une date à laquelle le couvent avait cessé d'exister : en 996, le prôtos Jean et le Conseil cèdent à Athanase de Lavra le monastère

```
(264) Cf. une notice dans Acles Laura2, no 19, notes.
```

ruiné et abandonné de Monoxylitou<sup>280</sup>. Pour que Monoxylitou se trouve, en 996, dans cet état. de nombreuses années avaient dû s'écouler depuis le moment de sa fondation. On peut donc dire que ce monastère existait vraisemblablement au milieu du xº siècle.

Néakitou. Pour ce monastère aussi, nous n'avons qu'une seule mention au xe siècle : son higoumène Iôannikios signe un acte en 996281.

Saint-Nicolas. On connaît plusieurs monastères de Saint-Nicolas au xre siècle. Un d'eux au moins, celui dont l'higoumène signe un acte en 1001282, avait été fondé au cours du xe siècle.

Nikodèmou. Ce monastère n'est attesté qu'une seule fois, en 998283; il a sans doute disparu très vite.

Saint-Pantétémôn. Un acte de 998 montre que ce couvent avait été fondé avant cette date<sup>284</sup>: il est même possible qu'il l'ait été avant 987285. Il doit son surnom tou Thessalonikéôs au nom de famille, ou d'origine, de son higoumène, Léontios, lequel fut sans doute aussi son fondateur,

Paphlagonos, Son higoumène, Nikôn, apparaît pour la première fois dans un acte de 998; on le retrouve en 1015 et en 1016286.

Saint-Paul. Sur ce couvent voir ci-dessus, p. 67-68.

Phakènou. Jean Phakènos, sans doute le fondateur du monastère qui porte ce nom, apparaît pour la première sois en 985287; il est prôtos entre 991 et 996288.

Phalakrou, Le couvent tire certainement son nom de celui de son fondateur ou de l'un de ses higoumènes; peut-être de ce Nicéphore qui signe en 991 : ὁ Φαλακρός<sup>289</sup>. On trouve aussi la forme τοῦ Φαρακλοῦ290,

Philadelphou. Deux actes, un de 998 et un de 1001, nous apprennent que ce couvent était depuis un certain temps en conflit avec Vatopédi au sujet de certaines terres291. Son fondateur est sans doute le moine et prêtre Philadelphos qui signe en 984 et en 985202.

<sup>(265)</sup> Cf. Acles Esphigménou2, Introduction, p. 18.

<sup>(266)</sup> Acte de Valopédi inédit : Κύριλλος (...) ήγούμενος τοῦ Γυρεπτοῦ (sic).

<sup>(267)</sup> Acto nº 4, 1. 3; voir aussi ci-dessus, p. 61, note 1.

<sup>(268)</sup> Les origines d'Iviron sont étroitement liées à l'histoire de Kolobou (voir ci-dessus, p. 36-40), à celle de Klèmentos (p. 64-65) et à celle des premiers Ibères au Mont Athos (p. 83-85).

<sup>(269)</sup> Acte nº 7, 1, 173,

<sup>(270)</sup> Première mention dans Actes Zographou, nº 4 (1051), I. 36-37.

<sup>(271)</sup> Sur ce monastère et sur les formes de son nom, cf. Actes Lavra<sup>2</sup>, Index s.v.

<sup>(272)</sup> Acles Laura<sup>2</sup>, no 12, 1, 28,

<sup>(273)</sup> Ibid., 1, 31,

<sup>(274)</sup> Une notice sur cet établissement sera publiée dans Acles Kasiamonitou.

<sup>(275)</sup> Voir la notice sur ce couvent dans Acles Laura, nº 17, notes.

<sup>(276)</sup> Acte d'Iviron, suscription et souscription = Smyrnakės, Athos, p. 37, 1. 7-8.

<sup>(277)</sup> Actes Lavras, no 9, 1, 42, no 12, 1, 26.

<sup>(278)</sup> Ibid., nº 9, 1. 47; Goudas, Valopédi, nº 1, p. 118, 1. 47.

<sup>(279)</sup> Acles Lavra2, no 12, 1, 28.

<sup>(280)</sup> Actes Laura, nº 12, l. 4 : την μονήν τοῦ Μονοξυλίτου ἔρημον οὖσαν καὶ ἄπορον παντελώς, l. 17 : ἐρημωμένη καί παντελή ήφανισμένη μονή. Cf. aussi ibid., p. 131.

<sup>(281)</sup> Acles Lavra, no 12, 1, 31-32. Pour son histoire ultérieure, voir la notice à paraître dans Acles Kastamonilou.

<sup>(282)</sup> Goudas, Valopédi, nº 1, p. 118, l. 51 : Léontios.

<sup>(283)</sup> Acte de Valopédi inédit (photo au Gollège de France).

<sup>(284)</sup> Léontios, qui signe un acte inédit de Vatopédi en sept. 998 comme « higoumène de Saint-Pantéléimon ». est à identifier à Léonties ὁ Θεσσαλονικαῖος qui est mentionné en 1009 dans Acies Chilandar, nº 1, 1, 6; il signe cet acte comme « moine et higoumène » (l. 46) et un acte de 1013 (Iviron inédit, photo au Collège de France) comme « moine de Saint-Pantéléimon ».

<sup>(285)</sup> Un document de 1057 (Acles Rossikon, nº 4, p. 34) laisse entendre que l'higoumène του άγιου Παντελεήμονος του Θεσσαλονικέως était dans le couvent depuis soixante-dix ans.

<sup>(286)</sup> Acte de Vatopédi inédit ; actes d'Iviron = Dölgen, Schalzkammer, nº 103, 1. 46, et Inédit : Actes Xèropolamou, nº 3, 1. 61.

<sup>(287)</sup> Acte d'Iviron, suscription et souscription = Smynnakes, Alhos, p. 36.

<sup>(288)</sup> Voir liste des prôtoi n° 5. Il est certainement à distinguer de Jean higoumène de Phakènou qui signe en 1045 (Acte nº 8, 1, 193) et en 1047 (Actes Kastamonitou, nº 1, 1, 23).

<sup>(289)</sup> Acles Lauras, no 9, 1, 50,

<sup>(290)</sup> Ibid., nº 12 (996), l. 30 : Βαρθολομαΐος (...) ήγούμενος του Φαρακλου, nº 23 (1019), l. 30 : Νεόφυτος μοναχός τοῦ Φαρακλοῦ.

<sup>(291)</sup> Acte de Vatopédi inédit; Goudas, Vatopédi, nº 1.

<sup>(292)</sup> Dölger, Schatzkammer, nº 108, l. 57; acts d'Iviron, suscription et souscription = Smyrnakės, Athos, p. 37, 1, 4-5.

91

Pithara. On trouvera ailleurs<sup>293</sup> une notice sur ce petit établissement, dit aussi tou Charzana, qui disparut très tôt; ajoutons que son second klèlôr, Dèmètrios Lamaris, vivait en 982<sup>294</sup>.

Ptéré. Il est probable qu'un petit couvent portant ce nom existait vers la fin du xe siècle 295. Ses rapports avec le couvent de Philothéou, connu à partir du début du xie siècle, restent à étudier 296 : le premier fut probablement absorbé par le second.

Rabda. La première mention de cet établissement est de 998207, la seconde de 1001208.

Sauveur. La signature de son higoumène, Dionysios, se trouve dans un document de 1001200.

Sikélou. En 985, un acte du prôtos Thomas a pour scribe Phantinos, moine et higoumène de Sikélou<sup>800</sup>, mais le monastère est plus ancien; il fut certainement fondé par un moine nommé Luc, originaire de Sicile<sup>301</sup>. En 996, son higoumène s'appelle Nicéphore<sup>302</sup>.

Sirobèlaia. Il existe une seule mention du couvent de la Vierge dit τῆς Στροδηλαίας, avant la fin du xe siècle : son higoumène Euthyme signe en 996808.

Théodosiou. Il n'y a qu'une seule mention de ce monastère pour le xe siècle, sauf si l'on suppose que le moine et higoumène Basile qui signe en 991<sup>304</sup> est le même que son homonyme qui s'intitule en 996 higoumène de Théodosiou<sup>805</sup>; cela est possible, car les deux signatures se trouvent au même emplacement (après Antoine, avant Dionysios) dans les listes de signatures.

Théoklistou. Un seul couvent, à l'exception de Lavra, est cité nommément dans le typikon de Tzimiskès : τοῦ Θεοκτίστου. On peut du moins supposer qu'il s'agit d'un monastère, puisque

(293) Actes Laura2, no 25, notes.

(294) Il signe un acte inédit d'Iviron de juillet 982 (photo au Collège de France).

(295) Cf. Acles Lavras, no 17, notes.

(296) Cf. Actes Lauras, no 21, Appendice IV, et notes p. 163-164.

(297) Acte de Valopedi inedit: Γρηγόριος (...) ήγούμενος τοῦ 'Ραδδά.

(298) Goudas, Valopédi, nº 1, p. 117, l. 42 (il faut lire του 'Ραδδά et non pas του 'Ραδδούχου).

(299) Goudas, Valopédi, nº 1, p. 118, l. 44. — Nous n'introduisons pas dans notre liste le prétendu monastère de « Saint-Basile, dédié à l'Ascension du Sauveur, et dit tou Pyrgou », fondé prétendument par Basile, le biographe d'Euthyme le Jeune. Les Patria tardifs (cf. par ex. Gédéon, Alhos, p. 314; Lampros, Patria, p. 215), qui expriment cette idée ne s'appuient que sur l'interprétation d'un toponyme : en effet, à l'emplacement supposé de ce couvent fictif, nous rencontrons depuis le début du x1° s. un lleu-dit τοῦ 'Αγίου Βασιλείου (cf. Acles Chilandar, n° 1, 1. 19; nº 9, 1. 36, 83), sans que l'on sache si son nom vient d'une église, d'un ermitage ou d'un couvent, mais qui, selon les Patria, indiquerait le nom du fondateur du couvent du Sauveur, identifié au biographe d'Euthyme. Or, c'est au même endroit, à une distance d'un mille de la côte, que le roi de Serbie Stefan II Milutin construisit, au début du xives., une tour pour assurer la sécurité des moines de Chilandar (Actes Chilandar slaves, nes 10, 11; cf. Actes Chilandar, nºs 72, 73, 101); il dota sa fondation de divers biens et lui donna un statut particulier qui la rendait presque indépendante du couvent propriétaire, Chilandar ; elle comprenait une église dédiée à l'Ascension du Sauveur (d'où la dédicace du couvent setif), mais elle était couramment appelée Πύργος Βασιλείου, cf. Actes Chilandar, nº 101, l. 3-4 : ἐπφκοδόμησε (...) ναόν ἐν αὐτῷ (la tour) εἰς ὄνομα (...) τῆς (...) ᾿Αναλήψεως τοῦ (...) Σωτῆρος, nº 121, 1. 13-14 : μονὴν τοῦ (...) Σωτῆρος (...) τοῦ Πύργου τῆς ἐπονομαζομένης τοῦ Βασιλείου, Actes Zographou, nº 41, 1. 9 : μοναχοί οί Πυργινοί του Βασιλείου, 1. 12: μοναχοί του Πύργου του Βασιλείου, nº 42, l. 9-10 et 14-15, etc.; deux actes de Chilandar appellent l'emplacement Χρυσεία (nº 101, l. 5) ou Χρυση (nº 152, l. 8). Pour l'histoire de ce couvent-métochion, cf. Živojinović, Kelije, p. 117-128.

(300) SMYRNAKÈS, Athos, p. 39.

(301) En effet Phantinos se dit : μοναχός και ἡγούμενος μονής μοναχοῦ Λουκᾶ τοῦ Σικελοῦ (original); Smyrnakès (ibid.) transpose les mols τοῦ Σικελοῦ avant μοναχοῦ.

(302) Acles Laura<sup>2</sup>, no 12, 1, 29.

(303) Actes Laura<sup>2</sup>, nº 12, 1, 26-27.

(304) Actes Lavra2, no 9, 1, 43.

(305) Ibid., no 12, 1, 27.

son représentant signe comme higoumène de Théoktistou<sup>308</sup>. Ce petit établissement, dont le fondateur (un prédécesseur de Kosmas qui signe en 972) devait s'appeler Théoktistos, n'a laissé aucune autre trace. Il a dû disparaître très vite après 972.

Trégala, Nous pe conneissons que deux montions de ce monestère e llure en 000337. Reutre

Trôgala. Nous ne connaissons que deux mentions de ce monastère : l'une en 996<sup>307</sup>, l'autre en 1108<sup>308</sup>. Il est probable que le couvent de Trochala, qui apparaît pour la première fois en 1198<sup>309</sup>, n'est pas le même.

Valopédi. Tandis que les légendes attribuant la fondation de Vatopédi à Théodose Iersio ne manifestent qu'un pieux désir de prouver que le couvent fut une fondation impériale, la légende des trois archontes d'Andrinople, qui auraient fondé ce couvent, a peut-être un point de départ réel. En 938, selon la tradition, trois riches archontes d'Andrinople, Athanase, Nicolas et Antoine, vinrent au Mont Athos, apportant avec eux 9.000 pièces d'or, dans l'intention de construire un monastère. Attirés par la renommée d'Athanase, qui construisait alors Lavra, ils lui proposèrent de rester avec lui et de lui donner leur argent. Athanase leur répondit : « Ce monastère est réservé (? ἀνατέθειται) à l'empereur Nicéphore, son 'ktilôr'; mais si vous désirez construire un couvent. voici le monastère ruiné de Vatopédi; renovez-le 8311. Certes, la date est fausse et le nombre de trois fondateurs est purement symbolique 312, mais il y a dans ce récit deux éléments à retenir : l'arrivée des trois archontes à l'Athos au moment où Athanase construisait Layra, et le nom d'une des trois personnes, Nicolas. En effet, la première mention du couvent de Vatopédi se trouve dans un document de 985818, époque à laquelle la renommée d'Athanase atteignait son apogée. L'higoumène de Vatopédi qui signe cet acte s'appelle précisément Nicolas; sa signature étant la dernière de la liste, on peut penser que son couvent venait d'être fondé par ce même Nicolas<sup>314</sup>. Un de ses successeurs, connu entre 1020 et 1045, s'appelle Athanase<sup>315</sup> : il est, à notre avis, à identifier avec l'un des deux autres archontes légendaires. Nous connaissons aussi un higoumène de Vatopédi du nom d'Antoine, mais seulement en 1142316.

(306) Acte nº 7, 1. 173.

(307) Actes Laura2, no 12, 1, 29,

(308) Ibid., nº 57, 1, 61,

(309) Actes Chilandar, nº 3, 1. 67.

(310) Cf. LAMPROS, Patria, p. 127-129.

(311) Ibid., p. 210.

(312) La fondation d'un couvent par trois personnes, habituellement trois frères, allusion claire à la Trinité, est un thème très ancien de l'hagiographie byzantine. S. Euthyme l'Ancien reçoit près de lui trois fois trois frères qui forment l'élément de base de son couvent (cf. Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, p. 25, 26, 32). Trois frères sont également à l'origine du koinobion de Spèlaiou (ibid., p. 126), et de la laure de Saint-Gérasimos (cf. A. Papado-poulos-Kérameus, 'Ανάλεκτα 'Ιεροσολυμετικής Σταχυολογίας, IV, Saint-Pétersbourg, 1897, p. 184). Au Mont Athos, outre le couvent de Valopédi, trois autres monastères ont construit leurs légendes de fondation autour du chiffre trinitaire: Zographou, dont nous allons parler plus bas; Philothèou, fondé par Philothèe, Arsène et Dionysios : cf. J. Κομνένος, Προσκυγτάριον τοῦ άγίου δρους τοῦ "Αθωνος, éd. Venise 1745, p. 105, où Dionysios est identifié avec Dionysios de Thessalie du χιν° s. (l) (une acolouthie avec biographie des trois personnes se trouve au couvent de Philothèou: Vlachos, Athos, p. 257, note 1); trois frères riches, tonsurés par Simôn de Simonopétra, avancent l'argent pour la construction du couvent : Vie de Simôn l'Athonite, éd. dans Νέον Λειμωνάριον, Venlse, 1819, p. 92-93.

(313) Acte d'Iviron, suscription et souscription = Smyrnakes, Athas, p. 37, 1. 9.

(314) En septembre 998, Nicelas signe un acte de Vatopédi inédit (photo au Collège de France), et en juillet 1012, Acles Kullumus nº 1; il est mentionné en 1001 : Goudas, Valopédi, nº 1, p. 114, l. 5; 116, l. 25, 27, 31.

(315) 1020 : acte d'Iviron inédit (photo au Collège de France) ; 1045 : Acte nº 8, 1. 186 et notes.

(316) Acte du Pantocrator inédit (photo au Collège de France).

Xénophon. Le couvent apparaît pour la première fois, sous l'appellation τοῦ Ξενοφῶντος. en 1035317, mais nous pouvons remonter plus haut : nous savons, d'une part, qu'il était dédié à saint Georges et. de l'autre, que son fondateur s'appelait Xénophon 318. Or, Xénophon, higoumène de Saint-Georges, signe un document en 1001319, et la même personne (écriture identique) signe un acte de 998 et un autre de 1007320. Le couvent de Xénophon fut donc fondé avant la fin du xª siècle.

Xèrokastrou. Une notice sur l'histoire de ce monastère sera prochainement publiée 321. Ses représentants apparaissent dans cinq documents du xº siècle 322.

Zographou. Les origines du couvent ne peuvent être éclairées par le « chrysobulle de Zographou». faux maladroit, qui joint à la signature de Léon VI († 912) celles de Jean de Bulgarie (= Jean Asen. † 1241), de Stefan Dušan († 1355) et du despote Jean Uglješa († 1371) 323. Le but du faussaire est clair : donner aux dires des moines zographites un appui « légal » au moment d'un litige avec les moines de Chilandar concernant leur frontière commune. Qu'on nomme donc cette pièce « chrysobulle composite »324, « diplôme libre »325 ou « chronique »326, qu'on lui suppose une partie composée à l'époque byzantine 327, ou qu'elle repose sur des documents authentiques 328, on ne lui donnera pas assez de poids pour la prendre en considération en ce qui concerne les débuts du couvent de Zographou. Qu'on tienne les trois frères mentionnés dans le « chrysobulle », Moïse, Aaron et Jean, fils du roi d'Ochrida Justinien (1)320, pour des Bulgares, ou pour des Grecs380, ils n'ont jamais existé, ni fondé en 919 un couvent à l'Athos<sup>831</sup>. Passons maintenant à l'examen des documents dont l'authenticité ne fait pas de doute. En 972, un moine Georges, peintre de son état, signe le typikon de Tzimiskès 332. Il ne se qualifie pas d'higoumène, et n'était peut-être pas à la tête d'un établissement, au moins à ce moment-là. Il est vraisemblable, cependant, que c'est autour de lui que se rassemblèrent

- (317) Acles Lavra, no 29, 1, 27,
- (318) Ibid.; Acles Xénophon, nº 1, 1. 237, 273-274.
- (319) Goudas, Valopédi, nº 1, p. 118, 1. 49; on le trouve ensuite jusqu'en 1012 (Acles Kullumus, nº 1, 1. 34-35).
- (320) Ξενοφῶν μοναχὸς καὶ ἡγούμενος : actes de Vatopédi et d'Iviron inédits (photos au Collège de France).
- (321) Acles Laura, II, nº 71.
- (322) 980 : Théodore, cf. Acles Zographou, no 1, 1, 39; 985, 991, 996, 998 : Jean, cf. Smyrnakės, Alhos, p. 37, 1. 1-2, Actes Lavrat, no 9, 1, 40, no 12, 1, 25 (où il faut lire Jean au lieu de Iôakeim, mauvaise lecture du copiste), et Vatopédi inédit.
- (323) « Original » slave et traduction grecque à Zographou; pour les éditions, cf. A. Soloviev et V. Možin, Diplomata graeca regum et imperatorum Serviae, Belgrade, 1936, p. 356.
- (324) Par ex. I. Ivanov, Bălgarski starini iz Makedonija, Sofia, 1931, p. 537-546; Soloviev-Mošin, op. cil., nº 45; V. Mošin, Akti iz svetogorskih arhiva, Spomenik, 91 (70), 1939, p. 172 n. 4, 174.
  - (325) Alnsi dans Svelogorskijai bāigarski monastir Zograf. Istoričeski očerk, Sofia, 1918, p. 18 : svobodna gramota.
  - (326) Comme C. Korolevskij, article Athos, dans Diction. d'hist. el de géogr. eccl., 5, 1931, col. 61.
- (327) Cf. Soloviev-Mošin, op. cit., p. 356 : « selon toute vraisemblance le texte primitif du document avait été composé antérieurement à l'arrivée de Douchan à l'Athos ».
- (328) A. Stollov, Svolen hrisobul za istorijata na Zografskija monastir, Sbornik v česi na V. N. Zlatarski, Sofia, 1925, p. 452; I. Dujčev, Le Mont Athos et les Slaves au Moyen Age, Millénaire, II, p. 127. G. Soulis (EEBS, 22, 1952, p. 90) pense que certains renseignements du « chrysobulle » ne sont pas dépourvus de toute authenticité, ce qui est possible.
- (329) L'histoire de la fondation que raconte le « chrysobulle » est une amplification tendancieuse de la légende de trois frères anonymes (sur ce thème voir note 312), fondateurs du couvent de Zographou, que contiennent les Patria de l'Athos (Lampros, Patria, p. 130).
  - (330) Hypothèse émise par C. Korolevskij, art. cité, col. 61.
- (331) I. Dujčev (arl. cité, p. 127) rejette ce témoignage, mais il pense que le monastère bulgare de l'Athos existait déjà vers le milieu du xº siècle,
  - (332) Acte nº 7, I. 167, 20° signature : Γεώργιος ὁ ζωγράφος.

les moines qui formèrent le noyau du futur couvent de Zographou : l'établissement reçut le surnom tou Zographou du métier de son fondateur, et fut dédié à saint Georges, patron de celui-ci. La fondation paraît être antérieure à 980, car à cette date nous rencontrons dans une délimitation le nom de Zographou, qui, dans ce contexte, semble désigner le domaine d'un couvent plutôt qu'une personne<sup>858</sup>. Dans l'état actuel de notre documentation, la mention suivante du couvent de Zographou date du milieu du xie siècle 334. Il n'y a aucun indice que le couvent ait abrité aux xo et xie siècles des moines bulgares ou, en général, slaves. Georges le peintre signe en 972 en grec, aussi bien que Jean en 1049. Quant à la fameuse signature en slave de l'higoumène de Zographou Macaire sur un acte de 980335, on ne répétera jamais assez qu'elle a été apposée sur une addition ajoutée à l'une des deux copies dudit document, en 1311336. Nous ignorons à quelle date ce monastère fut cédé à des moines bulgares.

Zygou. Il ne fait pas de doute que Zygou, monastère situé près de la frontière 337, est un couvent ancien. Son higoumène signe en 996338 et peut-être déjà en 991389. Mais existait-il vers 958, lors de l'arrivée d'Athanase à la Montagne ? La Vie B dit qu'Athanase se réfugia auprès d'un ascète qui menait la vie d'hésychaste près du monastère de Zygou; la Vie A, qu'il trouva un ascète dans la région du Zygos 40. La date de rédaction des Vies ne peut nous aider, puisque le couvent existait de toute manière du vivant d'Athanase. Tout le problème consiste à savoir si le rédacteur de la Vie B, écrite après la Vie A<sup>341</sup>, avait sous les yeux d'autres documents que la Vie A. C'est douteux; à notre avis, il ajoute ici, pour préciser l'endroit où Athanase avait trouvé refuge, un renseignement qu'il tirait de ses connaissances personnelles. Dans ces conditions, nous avons préféré nous en tenir aux dates sûres, et classer le couvent de Zygou parmi ceux qui existaient au xe siècle, mais non pas parmi ceux qui existaient avant la fondation de Lavra.

(333) Périorismos des Saints-Apôtres de Xèrokastrou (cf. Acles Zographou, nº 1, l. 23 : καὶ ἀκουμθίζει τοῦ

(334) En 1049, son higoumène, Jean, signe (en grec) un document qui règle un différend entre des couvents de son voisinage (cf. Actes Zographou, nº 3 : copie); en 1051, le prôtos règle un différend entre Zographou (mention de l'higoumène Jean; et Kastamonitou (cf. Acles Zographou, nº 4).

(335) Gf. en dernier lieu I. Dujčev, art. cité, p. 128.

(336) Voir cette addition dans Actes Zographou, no 1, p. 3 (cf. aussi Actes Kutlumus, p. 4). La date ressort du recoupement des higoumènes qui signent ici et dans d'autres documents autour de cette date (voir cl-dessous, p. 154, note 412).

(337) Sur l'emplacement du couvent de Zygou, cf. Actes Laura<sup>2</sup>, p. 68 n. 66, 75.

(338) Actes Laura\*, nº 12, l. 30 : Νίκων μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Ζυγοῦ.

(339) Actes Laura\*, no 9 ; à la même place que dans le no 12, signe un Νίχων μογαγός καὶ πρεσδύτερος καὶ

(340) Vie d'Alhanase R, p. 24, l. 1-3 : Γενόμενος δὲ ἐν τῆ τοῦ Ζυγοῦ μονῆ γέροντί τε περιτυχών (...) ἔξωθεν ταύτης ήσυγάζοντι, Vie d'Alhanase A, p. 17, l. 1-2 : γίνεται δέ και πρός τῷ Ζυγῷ οὕτω καλουμένω.

(341) Sur les deux Vies d'Athanase et sur la date de leur rédaction, voir ci-dessus, p. 69, note 69.

### CHAPITRE V

# LES CONSTITUTIONS DE L'ATHOS A L'ÉPOQUE BYZANTINE

Dès lors que l'Athos commençait à abriter un nombre élevé de moines, qu'il existait un prôtos et l'ébauche d'une organisation centrale, des règles communes devenaient nécessaires. Des coutumes, locales ou empruntées à d'autres centres monastiques, prirent peu à peu force de loi. Nos sources font quelques allusions à « ce droit coutumier »<sup>1</sup>, et le premier typikon de l'Athos ne sit guère que codisser ces coutumes. Cette première constitution athonite resta en vigueur pendant toute l'époque byzantine, et même au-delà; on ne sentit le besoin de la compléter qu'à deux reprises : en 1045 (typikon de Monomaque)<sup>2</sup> et en 1406 (typikon de Manuel)<sup>3</sup>.

### 1. LE TYPIKON DE TZIMISKÈS ET LA FIN D'UN RÉGIME

Le typikon de Tzimiskès fut le résultat d'un conflit dont nous parlons plus loin; mais ce n'est là que l'aspect extérieur du problème. Si l'on se vit obligé de rédiger une règle, c'est qu'un changement profond s'opérait au Mont Athos; la Montagne, de refuge d'ermites et de groupes anachorétiques qu'elle était, devenait un centre monastique où cénobites et anachorètes se côtoyaient, et où les couvents commençaient à se développer aux dépens des petits groupes et des ascètes. Un des buts du rédacteur du typikon fut, à notre avis, de sauvegarder les intérêts des anachorètes.

(1) Cf. typikon d'Athanase, p. 104, 1.7; Vie d'Athanase A, p. 49, 1.8; 50, 1.3-4 (passages cités ci-dessous, note 12); typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, 1.149); Actes Lavras, nº 9, 1.21-22, nº 12, 1.13.

(3) Nous ne comptons pas parmi les typika le Νόμος καὶ Τύπος (èd. Μεγεκ, Haupturkunden, p. 195-203), établi prétendument par le patriarche Antoine et l'empereur Manuel II en 1394 : il a été reconnu comme faux : cf. Darrouzès, Sigillia, p. 145-148; sur la date et les circonstances probables de sa fabrication, voir ci-dessous, p. 143, note 319. Les arguments de Mirjana Živojinović (O autentičnosti Svetogorskog tipika patrijarha Antonija od maja 1394, Zbornik Radova Vizant. Inst., 12, 1970, p. 79-90), qui pense pouvoir prouver l'authenticité de ce récit, ne nous ont pes convenience.

<sup>(2)</sup> Le typikon de Monomaque parle (1. 56-57) d'un έγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον τυπικὸν ἐπὶ τοῦ (...) βασιλέως κῦρ Βασιλείου qui réglementait la possession des bateaux par les couvents athonites. L'empereur en question ne peut être que Basile II (976-1025), mais la définition de l'acte comme τυπικόν paraît abusive. Il n'y a aucune trace de la rédaction d'un typikon entre 972 et 1045, et le rédacteur ne s'y réfère nulle part ailleurs. Le typikon de Tzimiskès ne contenant aucune disposition relative aux bateaux athonites, il est possible que, pour freiner l'expansion du commerce auquel se livraient les couvents, les autorités athonites aient établi un acte qui règlementait le tonnage des bateaux, et qu'elles aient demandé à l'empereur de le confirmer par sa signature. G'est, nous semble-t-il, de cette façon qu'on peut expliquer la mention du nom de l'empereur en rapport avec un acte qui n'émanaît pas de lui (ἐπί, leçon de toutes les copies, et non pas ὑπό). Cet acte est perdu.

Le conflit entre Alhanase de Lavra et les autres Athonites. Entre 964 et 972, Lavra fut le seul grand établissement athonite, pôle d'attraction pour les moines, les visiteurs et les pieux donateurs4. Le port, l'hôtellerie, l'hôpital, les moulins, sont le résultat de cet afflux et de cette prospérité. Lavra avait alors l'aspect d'un grand chantier en pleine activité, plutôt que celui d'un paisible couvent du désert athonite<sup>5</sup>. On peut penser que le chistre de quatre-vingts moines, qui avait été sixé, fut vite dépassé, et que, lorsqu'Athanase, dans son typikon, porta le nombre à cent vingt, il ne fit que régulariser la situation existante. Pour ses constructions, Athanase avait besoin de terrains, Il n'est pas sûr — le contraire paraît même plus vraisemblable — que toutes les terres allant de l'Antiathôs au promontoire tôn Apothèkôn, qui formaient le domaine lavriote vers 972-9757, se trouvaient incluses dans les limites du kellion que le prôtos avait octroyé à Athanase en 959/60; elles ont dû être cédées plus tard, et sans doute en plusieurs fois. Le prôtos et le Conseil n'avaient pu refuser ces agrandissements, soit parce qu'ils se sentaient les obligés d'Athanase, à cause de l'augmentation de la pension athonite et de l'agrandissement de l'église de Karyés, soit parce qu'ils savaient qu'Athanase avait avec lui le pouvoir suprême; ils se plièrent à ses vœux, mais le mécontentement commença et il alla s'aggrayant. Sur les terres que Lavra s'était appropriées, après octroi, achat ou donation, volontaires ou forcés, se trouvaient des kellia où vivaient des ascètes, auxquels il ne restait plus qu'à partir ou à se mettre sous l'obédience d'Athanase<sup>8</sup>. On concoit donc que, en plus « des scandales et des querelles qui existaient depuis des années », il y ait eu à l'Athos, en 970-972, des personnes qui se considéraient comme directement « lésées » par lui<sup>3</sup>.

Presque tous les Athonites avaient des raisons d'être irrités contre Athanase<sup>10</sup>: certains pour des questions d'intérêt matériel; d'autres pour des raisons de prestige, la personnalité d'Athanase dominant toutes les autres, et le rayonnement de Lavra rejetant dans l'obscurité tous les autres établissements; le plus grand nombre, parmi lesquels à coup sûr les ascètes et les groupes anachorétiques<sup>11</sup>, parce qu'ils craignaient que l'exemple d'Athanase ne fût suivi et qu'ainsi c'en fût fait de la Montagne comme centre de petits établissements et refuge de solitaires; ils accusaient le fondateur de Lavra de porter atteinte aux principes mêmes de la vie athonite<sup>12</sup>. Or, la liste de griefs formulés contre Athanase, que rapporte son biographe, constitue un résumé des activités d'Athanase<sup>13</sup>: il construisait des bâtiments somptueux, des enclos, des églises, des ports<sup>14</sup>, des

conduites d'eau<sup>16</sup>; il achetait des bœufs<sup>16</sup> et des mulets<sup>17</sup>; il ensemençait des champs et plantait des vignes. Dans son typikon, Athanase se défend contre cette dernière accusation : il n'a planté qu'une seule vigne<sup>18</sup>, dans l'intérêt de sa communauté, et il n'a pas cultivé de champs, comme l'ont fait pourlant beaucoup d'autres avant lui<sup>19</sup>. Nous avons vu qu'en effet le développement économique de l'Athos était déjà amorcé avant l'arrivée d'Athanase; il n'empêche que l'activité d'Athanase dut accélérer l'évolution de la Montagne, et qu'au début de 970, à la mort de Nicéphore Phokas, Lavra était de loin la plus grande puissance économique de l'Athos.

Les circonstances de la mort de Nicéphore Phokas (il fut assassiné dans la nuit du 10 au 11 décembre 969) et celles de l'avènement de Jean Tzimiskès parurent aux adversaires d'Athanase l'occasion de tenter d'expulser celui-ci et ses disciples de l'Athos<sup>20</sup>. Une délégation, qui comprenait le prôtos, Athanase, et Paul Xèropotamitès<sup>21</sup>, se rendit à Constantinople et présenta à l'empereur une requête qui allait dans ce sens<sup>22</sup>. Les Athonites pensaient peut-être que Jean Tzimiskès ne manifesterait pas une sympathie particulière à l'égard de l'ami et père spirituel de sa victime, et qu'Athanase hésiterait à faire appel à la générosité du meurtrier de son ami et bienfaiteur.

Ce calcul, si calcul il y eut, ne se révéla pas habile. Par la volonté de seu l'empereur Nicéphore, conformément au chrysoboulle dont nous avons parlé plus haut, Athanase était higoumène de Lavra, couvent impérial. Un consit avec le nouvel empereur risquait de l'écarter de la direction du couvent, exactement ce que demandaient ses adversaires. S'il voulait sauvegarder son œuvre, il devait ne pas se montrer ouvertement hostile à Jean Tzimiskès, et même se concilier ses bonnes dispositions. Quant à Jean Tzimiskès, qui avait à faire sace aux complots de la famille des Phokas<sup>23</sup>, il n'avait pas intérêt à donner l'impression qu'il persécutait un des protégés de son prédécesseur (considéré déjà par certains comme un martyr)<sup>24</sup>, d'autant qu'Athanase était bien connu à Constantinople ainsi qu'au Kyminas, centre monastique particulièrement attaché à la samille des Phokas; il aurait risqué de susciter contre lui l'animosité d'un grand nombre de moines. Jean Tzimiskès donc, comme Athanase, avait avantage à observer une attitude conciliante.

Comment l'empereur s'y prit-il pour résoudre le problème que lui posait la requête des Athonites? Nos deux sources, le typikon de Tzimiskès et la Vie d'Athanase, se complètent sur ce point. D'après le typikon, qui met l'accent sur les aspects immédiats du conflit plus que sur

<sup>(4)</sup> Cf. Vie d'Alhanase A, p. 32 § 80; p. 34 § 83; p. 45 § 105. Bien que l'auteur place le récit des §§ 80 et 83 avant le voyage à Constantinople, il est clair qu'il a bloqué à cet endroit des événements des années suivantes.

<sup>(5)</sup> Sur les biens de Lavra et les constructions durant ces années, voir, pour plus de détails, Acles Laura, Introduction par Svononos, p. 56 sq.

<sup>(6)</sup> Cf. typikon d'Alhanase, p. 114, l. 28-33. Notre supposition rend plus compréhensible le fait que moins d'une dizaine d'années plus tard, en 978, le nombre de moines avait dépassé le chisse de cent cinquante (cf. Acles Laura, nº 7, 1, 19).

<sup>(7)</sup> Gf. typikon d'Athanase, p. 121, 1, 10.

<sup>(8)</sup> La Vie d'Alhanase A (p. 66-67 § 156) parle d'un mouvement des ascètes se soumettant, eux et leurs disciples, à Athanase; il reste à savoir s'ils le faisaient de leur plein gré ou non.

<sup>(9)</sup> typikon de Tzimiskės (Acte n° 7, 1. 3) : σκάνδαλά τινα καὶ φιλονεικίας ἐφ' ἰκανούς χρόνους γίνεσθαι μεταξύ αὐτῶν τε καὶ ᾿Αθανασίου, 1. 4-5 : ὡς ὅτι περικόπτονταί τινες καὶ ἀδικοῦνται παρ' αὐτοῦ.

<sup>(10)</sup> Cf. Vie d'Athanase A, p. 49, l. 29 : δ μάταιος άθροίζει πάντας.

<sup>(11)</sup> Cf. Vie d'Athanase A, p. 49, l. 3 : έθει δουλεύοντας παλαιφ.

<sup>(12)</sup> Ibid., p. 49, l. 8 : τους άρχαίους τύπους και τὰ ἔθιμα καταλύοντας, p. 50, l. 3-4 : τους άρχαίους τοῦ "Όρους παραπεποιηκότος τύπους και τὰ ἔθη ἀλλάξαντος.

<sup>(13)</sup> Ibid., p. 49, 1, 9-13.

<sup>(14)</sup> Voir ci-dessus et note 5.

<sup>(15)</sup> Travaux de nécessité absolue pour les cultures athonites ; il en est souvent question dans les documents, car ils sont à l'origine de nombreuses querelles entre couvents.

<sup>(16)</sup> Le typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, 1. 137-138) reconnaît à Lavra le droit de posséder une paire de bœufs.

<sup>(17)</sup> La Vie de Jean et d'Euthyme (p. 26 § 16) dit que les Ibères donnérent à Lavra 4 mulets et 3 chevaux ; les seuls animaux qu'Athanase interdit (typiken, p. 121, l. 19) sont les moutons et les chèvres.

<sup>(18)</sup> Il s'agit de la vigne de Mylopotamos.

<sup>(19)</sup> Cf. typtkon d'Athanase, p. 106, 18-19 : εἰσὶ μὲν γὰρ ἀγρούς ἐν τῷ "Όρει πολλοὶ καλλιεργήσαντες καὶ ἀμπελῶνας καταφυτεύσαντες.

<sup>(20)</sup> Ct. Vie d'Alhanase A, p. 49, l. 20-21 : βασιλέως δεήθητε, δς τοῦτον ἐπὶ κεφαλὴν σύν πᾶσι τοῖς ὑπάρχουσιν αὐτοῦ τάχος ἐξώσει.

<sup>(21)</sup> Sur ce Paul, voir ci-dessus, p. 66-68.

<sup>(22)</sup> Cf. Vie d'Athanase A, p. 50, 1. 2 : δεήσεις ἐπιδιδόασι, et typikon de Tzimiskės (Acto nº 7, 1, 1-5).

<sup>(23)</sup> Cf. Léon Le Diagre, Bonn, p. 112-126, 145-147; Kédrénos, Bonn, II, p. 388-392, 403-404.

<sup>(24)</sup> Cf. par ex. typikon d'Alhanase, p. 104, 1. 33-34: μαρτυρικῷ τέλει τὸν βίον αὐτὸν εὐδόκησεν ἀλλάξασθαι. Cf. aussi la persistance de cette idée au xi° s., dans un épisode raconté par la Vie d'Alhanase B, p. 57-59 § 44. Bien que l'Église ne reconnût pas officiellement la sainteté de Nicéphore, un office en son honneur a été composé et chanté dans certaines églises. Cf. L. Petit, Office Inédit en l'honneur de Nicéphore Phocas, BZ, 13, 1904, p. 398-420; F. Halkin, dans An. Boll., 79, 1961, p. 495.

ses raisons profondes<sup>25</sup>, Tzimiskès, pour éviter aux deux parties de venir devant les tribunaux laïques, procédure toujours nuisible aux intérêts monastiques, décida d'envoyer au Mont Athos un moine du Stoudios, Euthyme, afin de trouver une solution<sup>26</sup>: l'initiative de la rédaction d'un typikon, et la responsabilité des mesures adoptées, étaient reportées sur le médiateur Euthyme. La Vie d'Athanase donne un autre éclairage<sup>27</sup>: quand l'empereur regut la requête des Athonites, il manda Athanase à Constantinople<sup>28</sup>; celui-ci, assisté par la grâce divine, vint devant l'empereur et dissipa les nuages; Jean Tzimiskès, qui « selon les Athonites était très hostile à Athanase, se lia d'amitié avec lui »<sup>29</sup>; il combla tous ses vœux et doubla, par chrysobulle<sup>30</sup>, le solemnion de Lavra (qui passe ainsi de 244 à 488 pièces d'or); reconnaissant dans ce geste la main de Dieu, les adversaires d'Athanase se ravisèrent et demandèrent une conciliation; Athanase accepta magnanimement de leur pardonner, mais il rechercha le moyen d'éviter qu'à l'avenir pareils scandales n'éclatent; il trouva une solution qu'il proposa à l'empereur : s'en remettre à un moine notable et cultivé — Euthyme du Stoudios —, et confirmer par un acte impérial les décisions qu'il prendrait<sup>31</sup>.

Il faut évidemment rejeter le trait hagiographique grâce auquel tout est dû à la bonne volonté et à l'ingéniosité d'Athanase<sup>32</sup>; le reste paraît correspondre à la réalité. Dans les litiges entre moines, il était d'usage, quand une partie présentait à l'empereur une plainte, de demander la comparution de la partie adverse<sup>33</sup>. Or, nous avons connaissance, par un acte athonite, d'un voyage d'Athanase à Gonstantinople, durant le règne de Tzimiskès : les Athonites, qui voulaient annexer le couvent de Kolobou, adressèrent à l'empereur une requête qui fut présentée par Euthyme du Stoudios, Athanase de Lavra et Jean l'Ibère<sup>34</sup>. La participation du Stoudite Euthyme nous invite à placer cette démarche à l'époque de l'affaire du typikon. Cet acte corrobore ainsi le renseignement donné par la Vie; l'empereur manda effectivement Athanase à la Ville<sup>35</sup>. Mais ce même acte nous apprend aussi que Jean l'Ibère se trouvait à ce moment dans la capitale<sup>36</sup>. Il est permis de formuler ici une hypothèse : Athanase, devant la menace qui pesait sur lui, ne resta pas sans réagir; il n'alla pas seul à la rencontre d'un empereur mal disposé à son égard; son ami Jean l'Ibère, qui avait des relations à Gonstantinople et à la Cour, l'accompagnait et intervint sans doute auprès de l'empereur en faveur de Lavra et de son higoumène, facilitant un premier contact, malaisé, entre l'ami et le meurtrier de Nicéphore Phokas. Dans ce contexte, un chrysobulle avait sa place : il est le moyen

(25) Voir ci-dessus, p. 96 et note 9.

(26) Acte nº 7, l. 11, 156.

(27) Vie d'Athanase A, p. 49-52 §§ 115-121.

(28) Ibid., p. 50, 1, 5-6 : Ταύτας ὁ βασιλεύς τὰς δεήσεις δεξάμενος γράφει τῷ ἀγίῳ ὡς τάχιστα ἀναπλεῖν.

(29) Ibid., 1. 9-11 : τὸν τέως ἀπεχθέστατον αὐτῷ κατ' αὐτοὺς βασιλέα οὐχ ὅπως τὰ πάντα προσφιλέστατον (...) τιθεῖσα (la grâce divine), ἀλλὰ καὶ πάσης δεξιώσεως ἀξιοῦντα (...).

(30) Ibid., 1. 16-17 : διά χρυσοβούλλου βασιλικής προσεπεδαψιλεύσατο δωρεᾶς.

(31) Ibid., p. 51 § 120, cf. l. 24-25 : καὶ διὰ θείου καὶ βασιλικοῦ τύπου. C'est la seule mention du typikon de Tzimiskès dans la Vie.

(32) Même trait dans la Vie de Blaise, cf. ci-dessus, p. 52.

(33) En 908, Léon VI mande à Constantinople les moines de Kolobou, avant d'examiner la plainte des Athonites; en 1028, quand les Lavriotes font appel à Constantin VIII, celui-ci mande dans la capitale Euthyme l'Ibère, leur épitrope, pour s'instruire sur le fond de l'affaire (cf. Vie de Jean et d'Euthyme, p. 58 § 76).

(34) Acte du prôtos Thomas, de 985 (= Smyrnakės, Alhos, p. 37, l. 32-34) : δ τε μοναχός Εὐθύμιος δ Στουδιώτης καὶ δ μοναχός 'Αθανάσιος τῆς λαύρας τῶν Μελανῶν ἡγούμενος καὶ δ εὐλαδέστατος μοναχὸς 'Ιωάννης δ "Ιδηρ.

(35) Cf. aussi Dölgen, Regesten, nº 743.

(36) Athanase de Lavra parle, dans un acte, des voyages que Jean l'Ibère avait effectués à Constantinople au sujet de Lavra (Dölger, Schatzkammer, nº 108, l. 11-12 : πολλάχις ἐν τῆ βασιλευούση τῶν πόλεων ἀνελθών).

habituel pour sceller la normalisation des rapports entre l'empereur et l'higoumène d'un couvent impérial. Ce chrysobulle de Tzimiskès — celui que mentionne la Vie — confirmait les dispositions du chrysoboulle de Nicéphore Phokas, et doublait la pension annuelle de Lavra<sup>37</sup>; nous savons, par des sources autres que la Vie d'Athanase, que cette augmentation avait été obtenue grâce à l'intervention de Jean l'Ibère<sup>38</sup>.

Le problème de ses rapports avec Athanase et Lavra réglé, l'empereur n'a probablement pas voulu laisser aux autres Athonites l'impression qu'il se désintéressait de leurs problèmes. Il eut donc recours à la procédure habituelle : envoyer sur place une personne qui examinerait la question et qui, en accord avec les intéressés, trouverait une solution convenable. Mais l'auteur de la Vie ne s'y trompe pas : il dit que le fond du problème avait été réglé à Constantinople, puisque dès lors l'avenir de Lavra était assuré : la mission d'Euthyme, chargé d'arranger les choses à l'amiable, supposait que la principale demande des Athonites, l'expulsion d'Athanase et, par suite, la condamnation de la construction de grands couvents à l'Athos, n'avait pas été retenue.

Euthyme partit donc pour l'Athos, où, après une semaine de discussions et de transactions<sup>30</sup>, il mit au point un texte, accepté par le prôtos et par la plupart des Athonites<sup>40</sup>, qui devait être ratifié par l'empereur, lequel y apposerait sa signature autographe et son sceau<sup>41</sup>. Ce document, dit typikon de Tzimiskès et appelé plus communément Tragos, fut établi dans les premières années du règne de Jean Tzimiskès, entre 970 et 972<sup>42</sup>; pour des raisons de commodité, nous avons utilisé partout la date de 972.

Importance du typikon de Tzimiskės. Nous proposons plus loin une analyse détaillée de ce document, qui règle le fonctionnement du Prôtaton et les rapports des diverses catégories de moines entre elles<sup>48</sup>. Nous n'étudierons ici que celles de ses clauses qui ont pu avoir des conséquences sur l'évolution de la vie monastique à l'Athos. Mais il faut d'abord examiner quelle signification revêtait le choix comme arbitre d'Euthyme du Stoudios. Tzimiskès a-t-il envoyé à l'Athos un Stoudite dans la pensée que, de cette manière, la réglementation de la vie athonite se rapprocherait, grâce à son influence, de l'exemple stoudite? Pour répondre à cette question, on aimerait en savoir davantage sur les rapports entre Tzimiskès et Euthyme du Stoudios; Tzimiskès avait-il choisi Euthyme parce qu'il était un « moine à lui », comme Nicéphore Phokas quelques années auparavant avait envoyé « son homme », Méthode<sup>44</sup>, auprès d'Athanase, ou bien parce qu'il appartenait au Stoudios<sup>45</sup>? On aimerait savoir aussi quelle était la politique de Tzimiskès à l'égard du monachisme; rien ne permet d'affirmer qu'il avait une préférence pour le mode de vie stoudite, ni, en général, pour le cénobitisme pratiqué dans les grands couvents. Le peu que nous savons sur ce point est

(39) Gf. Acte no 7, 1, 13-15.

(40) Cf. ibid., 1. 155-156, 163-175.

(41) Ibid., 1. 156-161, 162.

<sup>(37)</sup> Cf. typikon d'Athanase, p. 115, l. 2-6; cf. aussi Dölgen, Regesten, n° 744 : cependant, le chrysobulle de Tzimiskès qui confirme l'annexion de Péristérai peut être distinct et d'une autre date.

<sup>(38)</sup> Dölgen, Schalzkammer, no 108, l. 13-14, voir note 36; Vie de Jean et d'Euthyme, § 16, et ci-dessus, p. 85 et note 230.

<sup>(42)</sup> Pour la datation de ce typikon, voir Acte nº 7, datation.

<sup>(43)</sup> Acte no 7, analyse. On trouvera aussi une analyse, courte mais substantielle, par P. Lemente, dans Actes Laura<sup>2</sup>, Introduction, p. 22-24; notre analyse s'inspire souvent d'elle.

<sup>(44)</sup> Voir ci-dessus, p. 76, note 130.

<sup>(45)</sup> On se rappellera les relations du Stoudite Blaise avec Léon VI, cf. ci-dessus, p. 49, 51.

qu'il fréquentait et admirait les anachorètes les plus farouches<sup>46</sup>. Il faut aussi penser que le couvent du Stoudios avait beaucoup évolué depuis l'époque de Théodore Stoudite; tout en restant un koinobion, il laissait à ceux de ses moines qui le voulaient la possibilité de s'adonner à l'ascèse, à l'écart de la communauté<sup>47</sup>; n'oublions pas non plus que le Stoudios, couvent urbain qui devait. dans son règlement et dans ses coutumes, tenir compte de la promiscuité avec des laïcs, avait sous sa dépendance des couvents sis à l'Olympe, dans lesquels la vie se rapprochait beaucoup plus de celle que menaient les moines des autres monastères de l'endroit que de celle organisée dans la maison mère. A notre avis, ce n'est pas avec la mission d'imposer à l'Athos les institutions stoudites qu'Euthyme est venu, mais pour régler le conflit avec la confiance de Tzimiskès. Il ressort en effet du typikon qu'Euthyme tenta de sauvegarder les intérêts de chacun, et particulièrement ceux des hésychastes et des groupes indépendants : réglementant l'accès à l'assemblée, le typikon stipule que pourront à l'avenir y prendre part les higoumènes, les kelliotes et les hésychastes<sup>48</sup>. Pas de difficulté pour les higoumènes : chacun représentait son couvent. Sous le terme de kelliotes, nous reconnaissons les groupes anachorétiques indépendants, qui étaient représentés à l'assemblée par leur père spirituel. Enfin, les hésychastes venaient à titre personnel. Cette représentation des trois groupes confirme la reconnaissance de chacun d'eux et leur droit de participer à l'administration commune et de s'associer aux décisions intéressant tous les moines du centre. En d'autres endroits aussi, Euthyme prend soin de mentionner, à côté des higoumènes, les autres catégories de moines : le typikon a été élaboré avec la participation et en présence, non seulement de tous les higoumènes, mais aussi de tous les frères49; les higoumènes et les moines de la Montagne doivent respecter les clauses du présent typikon50; le carême sera une période de méditation pour tous, qu'ils luttent seuls ou en commun<sup>51</sup>; higoumènes et kelliotes doivent respecter la clause qui interdit la présence des eunuques et des imberbes<sup>52</sup>. Ces kelliotes occupent les kellia que le typikon distingue bien des agroi<sup>53</sup>; c'est sous ce nom, en effet, qu'il désigne les couvents, sauf quand il parle de Lavra, qualifiée de « laure impériale » ou de « grande laure », qui est à distinguer de « toute autre laure »<sup>54</sup>. On reconnaît de nouveau les trois modes de vie monastique dans la clause qui défend à tout nouveau venu d'acheter un agros (donc de devenir higoumène), de se mettre à la tête d'un kellion (groupe), ou de s'établir sur un terrain commun (cas d'un hésychaste), sans la permission préalable du prôtos et du Conseil<sup>55</sup>. Par une autre clause, Euthyme consent à ce que les disciples devenus «spirituels» et hommes d'ascèse, et qui voudraient aborder le stade de l'hèsychia, s'installent dans la solitude,

(47) A l'époque du typikon, ce sont Syméon le Stoudite et son fils spirituel, Syméon le Nouveau Théologien, qui, au Stoudios, se sont distingués dans ce genre de vie.

(48) Acte nº 7, 1. 28-29 : τούς δὲ λοιπούς ἡγουμένους κελλιώτας τε καὶ ἡσυχαστάς (...).

(50) Ibid., 1. 151 : άπαντας τους ήγουμένους και μοναχούς του "Ορους.

mais avec l'accord de leur higoumène<sup>56</sup>; principe ancien et général, sur lequel Euthyme avait auparavant insisté, en prescrivant que ceux qui veulent devenir moines doivent être reçus et tonsurés par un higoumène, et qu'il ne leur sera pas permis de vivre « hors de l'enclos spirituel », c'est-à-dire en anachorètes<sup>57</sup>. Toujours dans le souci de faciliter la vie des ascètes, Euthyme avait aboli, comme indignes de l'état monastique, les corvées que les higoumènes imposaient aux kelliotes<sup>58</sup>; nous comprenons : à ceux des kelliotes qui avaient reçu leur kellion non pas du prôtos (donc installés sur un terrain commun), mais d'un higoumène (donc installés sur le terrain d'un couvent)<sup>59</sup>. Le soin que met Euthyme à régler les rapports entre les kelliotes et les higoumènes laisse penser que ces rapports faisaient souvent problème. Il est impossible de dire jusqu'à quel point ces kelliotes étaient indépendants : on trouvait probablement tous les cas possibles, de la liberté absolue que laisse Athanase aux Ibères<sup>60</sup>, jusqu'à la dépendance la plus étroite, à laquelle paraissent soumis les cinq kelliotes de Lavra<sup>61</sup>.

Mais l'importance du typikon ne réside pas seulement dans ce qu'il dit, mais aussi, et peut-être davantage, dans ce qu'il passe sous silence, singulièrement à propos des questions économiques. Ainsi, bien qu'il prenne certaines mesures de restriction (défense d'acheter pour revendre avec spéculation, défense d'annexer les agroi dont on a la gérance)62, il ne fait aucune allusion aux fortunes des couvents, pas même pour exhorter les moines à observer la règle de pauvreté. En revanche, en laissant libres la vente et la donation des biens et des couvents que l'on possède08, il ouvre la voie à de graves abus. D'autre part, les couvents restaient libres d'agrandir à volonté leurs possessions hors de l'Athos<sup>64</sup>. C'est ici qu'il faut noter qu'Athanase, qui dans son typikon déclare que la fortune de Lavra est suffisante et que ses successeurs ne doivent pas l'augmenteres, continue lui-même, jusqu'à la veille de sa mort, à acquérir de nouveaux biens, à l'Athos comme à l'extérieur. Entretemps, des Constantinopolitains, des Ibères, des Amalsitains, des Siciliens, gens plus riches qu'Athanase et qui appartenaient à une classe sociale plus élevée que celle dont sortait la majorité des simples moines athonites et Athanase lui-même, commencèrent à affluer au Mont Athose, où leur influence se fit sentir. D'autres grands couvents furent fondéses. Les plus grands d'entre eux annexèrent les plus petits et absorbèrent les kellia du voisinage; les higoumènes s'entraidèrent pour obtenir du prôtos les terrains communsée. Le cénobitisme, qui mit plus d'un siècle pour

<sup>(46)</sup> Tels l'ascète Théodore qu'il plaça sur le trône patriareal d'Antioche (cf. Léon Le Diacre, Bonn, p. 100-101), ou Basile, personnage rustre mais anachorète austère, qu'il imposa comme patriarche de Constantinople (cf. *ibid.*, p. 102). Remarquons que le patriarche Basile, qui régna entre 970 et 974, ne joua aucun rôle dans le conflit entre les Athonites ni dans l'établissement du typikon.

<sup>(49)</sup> Ibid., 1. 14 : τῶν τε ἡγουμένων ἀπάντων τοῦ "Ορους (...) πάσης τε τῆς τῶν ἀδελφῶν συνάξεως, 1. 24 (...) εὐλαδεστάτων μοναχῶν καὶ ἡγουμένων,

<sup>(51)</sup> Ibid., 1. 82 : πάντας τούς τε κατὰ μόνας ἀσκοῦντας καὶ τούς ἐν τῷ κοινῷ.

<sup>(52)</sup> Ibid., I. 101-106, cf. 104: των ήγουμένων ή των κελλιωτων.

<sup>(53)</sup> Ibid., 1, 43-44, 63, 68,

<sup>(54)</sup> Ibid., 1, 4, 28, 133, 69.

<sup>(55)</sup> Ibid., 1. 43-45.

<sup>(56)</sup> Acte no 7, 1, 77-79, art, x.

<sup>(57)</sup> Ibid., 1. 45-53, cf. 1. 46 : μηδαμώς έξω τῆς πνευματικῆς συγχωρεῖσθαι μάνδρας.

<sup>(58)</sup> Ibid., 1. 122-124, art. xx.

<sup>(59)</sup> Cf. ibid., l. 111-114, art. xviii; un exemple : les kellia des Ibères construits sur un terrain de Lavra.

<sup>(60)</sup> Gf. typikon d'Alhanase, p. 118, 1. 24-30.

<sup>(61)</sup> Ibid., p. 115, l. 7 sq.; 117, l. 11, 20 sq.; 118, l. 1 sq.

<sup>(62)</sup> Acte no 7, 1. 88-91, art. xiii; 1. 67-71, art. vii.

<sup>(63)</sup> Ibid., 1. 63-66, art. vi.

<sup>(64)</sup> La novelle de Nicéphore Phokas qui imposait des restrictions à l'agrandissement des fortunes monastiques (elle était toujours en vigueur, cf. N. Svononos, dans Tr. ei Mém., 1, 1963, p. 352, 379, 383 n. 305) n'empêcha pas les couvents athenites d'accumuler des biens, par donation ou par achat, comme le prouvent les actes des divers dessiers athenites (Pour Lavra, voir le tableau établi par Svononos, dans Actes de Laura, Introduction, p. 73).

<sup>(65)</sup> Typikon d'Alhanase, p. 114, 1. 15-19.

<sup>(66)</sup> Athanase est mort vers l'an 1000; en 993, il acheta l'île de Gymnopélagesion; en 996, il obtint du protes le couvent athonite en ruine de Monoxylitou (cf. Actes Laura<sup>2</sup>, n°s 10 et 12).

<sup>(67)</sup> Cf. Vie d'Athanase A, p. 67 § 158. Sur la famille de Jean l'Ibère et de Tornikies, voir ci-dessus, p. 84, note 225; sur les Amalfitains, ci-dessus, p. 86 et note 243.

<sup>(68)</sup> Iviron, Vatopédi, Amalfitains : cf. ci-dessus, p. 86, 88, 91.

<sup>(69)</sup> En 1045, les moines se plaignent que les anciens prôtoi aient distribué les terres communes à tort et à travers : Acte n° 8, 1, 129-130.

s'implanter au Mont Athos, devenait le genre de vie prépondérant. Les koinobia se multiplièrent à un tel rythme que la fin du siècle marque la disparition des groupes anachorétiques libres : avant 991, les hésychastes de Ghaldou, le dernier groupe, à ce qui semble, à vivre, selon l'ancienne manière, d'un minimum de travail et d'aumônes reçues des autres couvents, se vit obligé de se transformer en koinobion et de recevoir en pleine propriété un domaine qu'il devait exploiter pour son compte<sup>70</sup>.

En conclusion, on peut dire que si le typikon avait été appliqué à la lettre, le centre monastique athonite aurait réservé aux groupes et aux hésychastes une place convenable. Mais les problèmes qu'il passe sous silence, en particulier celui de l'enrichissement des couvents, ont continué à faire sentir leur poids. Les monastères ne cessèrent de s'agrandir en annexant les petits établissements de la Montagne et en acquérant des biens à l'extérieur. Quand, en 1045, la nécessité d'un nouveau règlement se sit pressante, l'Athos présentait un aspect tout à fait dissérent de celui qu'il avait en 972.

#### 2. LE TYPIKON DE MONOMAQUE

Le typikon établi en juin 1045, dit typikon de Monomaque, ne chercha pas à remplacer celui qui avait été établi sous Jean Tzimiskès, mais seulement à l'adapter aux nouvelles conditions de vie au Mont Athos, et par là, à lui donner plus de force. Pour bien marquer la dépendance du nouveau typikon par rapport au premier, l'empereur suivit une procédure qui reproduisait celle utilisée en 972: un moine qui était dans sa conflance fut envoyé à l'Athos pour rédiger, en accord avec les Athonites notables, un texte qui aurait leur approbation et qui serait ensuite transmis à l'empereur pour confirmation. La rédaction resta aussi proche que possible de celle du typikon de Tzimiskès. Une différence cependant: Constantin Monomaque, au lieu de confirmer le typikon en y apposant sa signature (comme l'avait fait Jean Tzimiskès), préféra émettre un chrysobulle de confirmation qui relatait l'affaire et son heureuse conclusion<sup>71</sup>.

Les raisons de la rédaction d'un deuxième typikon. Comme pour le premier typikon, on trouve à l'origine de la nouvelle rédaction une affaire précise, qui émut les Athonites et qui les obligea de s'adresser à l'empereur. Nous ne connaissons, malheureusement, cette affaire que par des allusions ne permettant de s'en faire qu'une idée imprécise. Les moines de l'Athos, dit le typikon<sup>72</sup>, sont allés se plaindre à l'empereur « des conflits, des querelles et des discordes survenus entre eux »<sup>73</sup>, et lui demander d'envoyer au Mont Athos un moine capable de « redresser la situation »<sup>74</sup>. C'est dans le prostagma<sup>75</sup> que Constantin Monomaque adressa au moine qui avait été choisi, Kosmas

Tzintziloukès, qu'il s'explique un peu plus : en dépit de leurs typika et de leurs chrysobulles, les moines portaient leurs litiges devant les tribunaux laïques, et c'est par décision d'un juge qu'ils devenaient higoumènes et que « toute autre chose se réglait »76: comme ils avaient pour l'heure de nouveaux problèmes «au sujet de l'higoumène» et sur des questions d'ordre moral<sup>77</sup>, l'empereur décida d'intervenir; Kosmas devait aller à l'Athos, examiner le typikon et les « prescriptions des chrysobulles »<sup>78</sup>, et trouver des solutions « sans se préoccuper le moins du monde de la décision du juge »<sup>79</sup>; les questions morales, ajoute le prostagma, doivent trouver une solution équitable, « mais aussi l'élection du prôtos doit se faire selon la coutume ancienne et [le prôtos?] doit être envoyé à ma majesté »80. Quelle conclusion peut-on tirer de ce texte ? On comprend qu'un higoumène pouvait tenter de s'imposer à la tête d'un couvent en recourant à la loi et à la décision d'un juge, surtout si le monastère en question était un bien privé (γονιχόν)81. Le problème pour nous est de savoir si, dans le passage du prostagma évoqué plus haut, l'expression « au sujet de l'higoumène » (l. 25) se rapporte à un higoumène particulier qui avait essayé, fort de la décision d'un juge (décision mentionnée l. 30), de s'imposer aux moines d'un couvent. C'est probable, ce n'est pas certain : étant donné que le prostagma commence par l'expression inattendue et délà commentée : of μοναγοί της μονης του 'Αγίου 'Όρους 82, on peut aussi se demander si, en raison du contexte, higoumène ici ne signific pas prôlos; il faudrait alors rapprocher ce passage de celui sur l'élection du prôtos (1. 33-34)88 et déduire que le conflit précis dont parle le prostagma était relatif au prôtos, et qu'une élection régulière de ce dernier devait se faire en présence de Kosmas. Mais cette seconde hypothèse ne va pas sans difficultés : on trouverait dans le même prostagma une même personne désignée par deux termes différents : higoumène (l. 25), prôtos (l. 34); on voit mal une décision d'un jugo intervenant au sujet de l'élection d'un prôtos; d'autre part, Kosmas, arrivé au Mont Athos, se concerte avec les higoumènes et le prôtos, qui paraît bien être déjà en exercice, et nulle part dans la suite il n'est question d'une élection ou d'un changement quelconque de prôtos<sup>84</sup>. Quoi qu'il en

<sup>(70)</sup> Acles Philothéou, n° 1 (de 1087), raconte l'histoire de ce groupe anachorétique qui a longtemps véeu loin des soucis matériels (τὸ δὲ πολύ τῶν σωματικῶν πόρρω ἐκδιώκειν, ὀλίγοις δὲ καὶ οὐ περιττοῖς ἀρκεῖσθαι : l. 15). Μême quand leur nombre augmenta, ils réussirent à so tenir pendant un certain temps à l'écart, vivant συνεργία τῶν γειτνιαζόντων μοναστηρίων ἢ καὶ πόρρω φιλοχρίστων μοναχῶν καὶ ἡγουμένων ἐπὶ πολύ (l. 21-22). Les couvents refusant à la longue de les nourrir, ils préférèrent, au lieu de se disperser, τὸν αὐτῶν ἡσυχαστικὸν βίον εἰς κοινόδιον μετεγκεντρίσαι (l. 28). La transformation a cu lieu avant 991, pensons-nous, car un acte du prôtos Jean (de 991/2 ?) règle un conflit concernant les frontières des couvents limitrophes de cette région (Kaspakos, Atziiōannou, Chaldou : cf. lbid., l. 43 sq., et Acles Laura², nº 17, notes).

<sup>(71)</sup> C'est l'Acte nº 9.

<sup>(72)</sup> On en trouvera une analyse détaillée ci-dessous, avec l'édition : Acte nº 8.

<sup>(73)</sup> Acte nº 8, I. 13-14.

<sup>(74)</sup> Ibid., 1. 19.

<sup>(75)</sup> Inséré dans le typikon : Acte nº 8, 1, 21-34,

<sup>(76)</sup> Acte nº 8, 1. 22-23.

<sup>(77)</sup> Ibid., 1, 24-25.

<sup>(78)</sup> Ibid., 1. 28 : την τῶν χρυσοβουλλίων διάταξιν. Le mot διάταξις a ici un sens général.

<sup>(79)</sup> Acte no 8, 1. 29-30 : ἐν μηδενὶ προσισταμένης σοι τῆς τοῦ κριτοῦ πράξεως.

<sup>(80)</sup> Ibid., 1. 34: την έκλογην τοῦ πρώτου κατὰ τὸν παλαιὸν τύπον γενέσθαι καὶ ἀποσταλῆναι εἰς την βασιλείαν μου. Si l'on considère que le sujet du deuxième infinitif est le mot ἐκλογή, la phrase signifie que le résultat de l'élection doit être envoyé à l'empereur; mais nous devons mettre ce passage en rapport avec d'autres analogues, où il est clair que c'est le prôtos, ou le cas échéant l'higoumène, qui est envoyé à Constantinople (chrysobulle d'Andronic II de 1321 : Actes Prodromout, n° 9, 1. 53-55 : ὁ μέλλων εὐρίσκεσθαι εἰς τὴν ἡγουμενείαν αὐτῆς ἐκλέγηται παρὰ τῶν μοναχῶν αὐτῆς καὶ ἀποστέλληται εἰς τὸν ... πατριάρχην καὶ σφραγίζηται παρὰ αὐτοῦ. Mêmes expressions dans les chrysobulles de confirmation d'Andronic III de 1321 et de 1329 : ibid., n° 10, 1. 57-59, n° 24, 1. 63-65, landis que dans un chrysobulle de 1332 le verbe est πέμπειν : ibid., n° 26, 1. 24, 26. Prostagma de Jean V : Hunger, Kaiser Johannes, p. 358, 1. 6-7 : ὁν ἐξελέξασθε καὶ ἀπεστείλατε ἐνταθα εἰς τὸ γενέσθαι πρῶτον). Le choix du verbe, qui a ici presque un sens technique (cf. Hunger, ibid., p. 361), s'explique : le prôtos, ou l'higoumène, na se rend pas à la capitale en son nom seulement, mais il est envoyé par la communauté tout entière. Dans notre acte donc, le sujet de ἀποσταλῆναι n'est probablement pas le mot ἐκλογή, comme l'enchaînement de la phrase semble l'indiquer, mais le prôtos.

<sup>(81)</sup> Un article du typikon (Acte nº 8, 1, 109-116) s'occupe de la succession des higoumènes et des remous qu'elle soulevait parfois.

<sup>(82)</sup> Voir ci-dessus, p. 62.

<sup>(83)</sup> Voir le texte dans la note 80.

<sup>(84)</sup> Il faut dire cependant que les aoristes du prostagma (γενέσθαι, ἀποσταλήναι, voir note 80) pourreient orienter vers l'hypothèse d'une élection ; et que c'est dans le Lypikon de 1045 qu'on trouve la première mention du prêtos Théophylakies.

soit, comme Euthyme en 972, Kosmas constate que c'est le diable qui a causé tout le mal<sup>85</sup>, et passe directement à l'examen des clauses du typikon.

Typikon de Tzimiskès et typikon de Monomaque: points communs et divergences. L'objet du typikon de Monomaque étant de préciser et de compléter celui de Tzimiskès, on y trouve des additions au typikon de 972 et des clauses nouvelles, relatives à des problèmes qui n'avaient pas été abordés alors. Au total, quinze articles, contre vingt-six dans le typikon de Tzimiskès, et, comme dans celui-ci, les interdictions d'ordre moral se mêlent à celles d'ordre administratif ou économique, sans souci de distinguer les problèmes spirituels de ceux qui sont purement pratiques.

#### Les articles complémentaires

Ils sont au nombre de sept et nous les analysons dans leur ordre qui, par hasard, correspond à un groupement selon le contenu : un article de contenu moral, trois articles économiques et trois administratifs,

Le premier article examine la question des eunuques et des imberbes, dont l'entrée au Mont Athos était interdite par le typikon de Tzimiskès<sup>86</sup>. Certains higoumènes ne respectant pas cette interdiction, il se trouvait à l'Athos beaucoup de personnes relevant de ces catégories; on décide de les expulser<sup>87</sup>. Il est probable que cette décision énergique fut alors exécutée, mais ne fut pas respectée par la suite : une trentaine d'années plus tard éclata le scandale causé par l'eunuque Syméon, higoumène de Xénophon<sup>88</sup>.

Le problème des animaux, important à cause de ses implications économiques, montre mieux que tout autre l'évolution de l'Athos dans l'intervalle entre les deux typika. Une clause du premier typikon imposait des restrictions à l'entrée dans la presqu'île des troupeaux du voisinage; il n'y était fait aucune allusion à l'existence d'un cheptel athonite, et c'est à un autre endroit que l'on permet à Lavra seule de posséder un couple de bœufs pour actionner son pétringo. En 991, un acte parle du bétail « de nos parèques » qui paît sur les hauteurs de la Montagne 90; à cette époque donc, des bêtes qui appartenaient, directement ou indirectement, aux monastères se trouvaient d'une façon régulière à l'Athos. En 1045, dans le typikon, il est question des chèvres, des moutons et des vaches qui appartiennent aux couvents et qui y restent en permanence. Malgré son désir, Kosmas ne put obtenir leur éviction complète; on parvint à un compromis : on expulsa les chèvres et les moutons, mais on toléra les vaches de Lavra, avec l'obligation pour le couvent de les tenir à une distance de douze miles de tout monastère. On lia à cette clause la permission de posséder des couples de bœufs pour pétrir le pain : quatre couples pour Lavra, un pour Vatopédi<sup>91</sup>. Gependant les restrictions imposées ne furent pas, dans ce cas non plus, entièrement respectées : en 1082, Vatopédi obtint par chrysobulle l'autorisation de faire paître deux couples de bœuss et des vaches à l'intérieur de l'Athos, droit qui avait déjà été octroyé à Lavra ; on se rappellera aussi l'affaire des bergers valaques, qui secoua l'Athos sous le règne d'Alexis Ierea.

Entre 972 et 1045, les moines avaient commencé à exploiter systématiquement les forêts athonites; en effet, en 972, il n'était question que des ligots dont le typikon interdit la vente hors

de l'Athos<sup>93</sup>. Le nouveau typikon parle de commerce de bois, de planches, de poix et de ligots, transportés par bateaux hors de la Montagne; on interdit cette pratique sous peine de confiscation du bateau<sup>94</sup>, mais nous ne savons pas si cette interdiction fut longtemps appliquée.

Le typikon de Monomaque rappelle que saint Basile et le typikon de la Montagne<sup>95</sup> interdisent aux moines de changer de couvent sans le consentement de leur higoumène<sup>96</sup>, et il leur interdit, conformément aux prescriptions de l'ancien typikon, de violer les décisions prises par les higoumènes dans leurs testaments<sup>97</sup>. Or, le typikon de Tzimiskès laissait aux higoumènes la liberté de vendre, donner ou léguer leur établissement comme ils l'entendaient<sup>96</sup>; en 1045, il n'est plus question que de leur droit à assurer librement leur succession par testament, face sans doute à des moines qui, se croyant lésés par les décisions arbitraires de leurs higoumènes, attaquaient leurs testaments et ne craignaient pas de s'adresser à la justice laïque<sup>90</sup>. Cependant, même la liberté de décision que reconnaît Kosmas aux higoumènes en matière de succession est quelque peu restreinte par une clause nouvelle que le typikon qu'il rédigea insère plus loin<sup>100</sup>.

La dernière précision apportée par le typikon de Monomaque au typikon de Tzimiskès concerne la question des préséances 101. Rappelons qu'en 972, on avait donné la préséance au prôtos en lui reconnaissant le droit d'être accompagné à l'assemblée par trois serviteurs; venait en second lieu l'higoumène de Lavra avec deux serviteurs, puis le moine Paul accompagné d'un serviteur; les autres higoumènes n'avaient pas droit à une escorte 102. En 1045, c'est l'higoumène de Lavra qui prit le pas sur le prôtos avec une escorte de six serviteurs, ainsi que les higoumènes de Vatopédi et d'Iviron avec quatre, le prôtos n'ayant droit qu'à trois; les autres higoumènes ensin avaient un seul serviteur. Cette clause en dit long sur le rapport des forces au Mont Athos au milieu du x1° siècle.

Huit articles, que nous avons groupés d'après leur contenu, traitent de sujets nouvelles at premier est relatif aux bateaux des couvents<sup>103</sup>. Ce sujet intéressait les Athonites au premier chef, eu égard à la situation géographique de la Montagne. Déjà en 963, Lavra possédait un bateau d'assez fort tonnage<sup>104</sup>. Le fait que le typikon de Tzimiskès ne se soit pas occupé de cette question montre qu'à l'époque les bateaux athonites n'avaient pas encore beaucoup d'importance. Plus tard, sous le règne de Basile II, un acte<sup>105</sup> réglementa la capacité et les activités de ces bateaux<sup>106</sup>; mais il ne fut guère respecté, car, en 1045, tous les couvents qui en avaient les moyens possédaient des bateaux de fort tonnage et se livraient au commerce, non seulement des produits athonites, mais de ceux achetés ailleurs.

<sup>(85)</sup> Acte nº 7, 1, 17; Acte nº 8, 1, 42,

<sup>(86)</sup> Acte nº 7, 1. 101-106, art. xvi, et note à la 1. 101.

<sup>(87)</sup> Acte nº 8, 1, 49,

<sup>(88)</sup> Cf. Acies Xénophon, nº 1.

<sup>(89)</sup> Acte nº 7, 1. 132-136, 137-138, art. xxii et xxiii,

<sup>(90)</sup> Actes Laura2, no 9, 1, 14-15.

<sup>(91)</sup> Acte no 8, 1. 78-99, art. m et iv.

<sup>(92)</sup> Cf. Goudas, Vatopédi, nº 3, l. 18-14, 30-32; Acte nº 10, notes.

<sup>(93)</sup> Acte no 7, 1, 139-140, art. xxiv.

<sup>(94)</sup> Acte nº 8, 1, 102-106, art. vi.

<sup>(95)</sup> Cf. PG, 31, col. 1421-1424; Acte no 7, 1, 59-62, art. v.

<sup>(96)</sup> Acte nº 8, 1, 106-109, art. vii ; le rédactour no signale pas si des infractions à cette prescription avaient été commises.

<sup>(97)</sup> Acte nº 8, 1, 109-116, art. viii.

<sup>(98)</sup> Acte no 7, 1, 63-66, art. vi.

<sup>(99)</sup> Voir ci-dessus, p. 103.

<sup>(100)</sup> Voir ci-dessous, p. 106 ct note 120.

<sup>(101)</sup> Acte no 8, 1, 136-154, art. xiii.

<sup>(102)</sup> Acte nº 7, 1, 27-29.

<sup>(103)</sup> Acte nº 8, l. 53-77, art. n; c'est la clause la plus longue du typikon.

<sup>(104)</sup> Voir ci-dessus, p. 77, 80.

<sup>(105)</sup> Sur cet acte voir ci-dessus, p. 95, note 2.

<sup>(106)</sup> Acte nº 8, 1. 56-61.

La proposition de Kosmas de revenir aux dispositions de l'acte mentionné plus haut déchaîna une tempête de protestations107 et fut abandonnée; on s'arrêta à un compromis : seraient autorisés les bateaux jaugeant jusqu'à trois cents modioi et pouvant aller jusqu'à Ainos, mais uniquement pour vendre les produits athonites; en cas d'infraction, le bateau coupable serait confisqué et vendu au profit de la communauté. On prit soin de préciser que les grands bateaux seraient désarmés, mais on ajouta aussitôt que seraient exceptés de cette mesure les bateaux détenus par chrysobulle et le bateau que Vatopédi possédait par consentement écrit du prôtos et des higoumènes 108. Vu que les couvents prenaient ordinairement la précaution de faire confirmer leurs possessions par chrysobulle, que Vatopédi, comme nous l'avons vu, et les Almasitains qui, comme nous le verrons, n'en avaient pas furent soustraits à cette mesure, on peut se demander quel en était l'objet. Détail important, nulle part n'est précisé le nombre de bateaux que chaque couvent aurait le droit de posséder; une cinquantaine d'années plus tard, Lavra possédait sept bateaux de 16.000 modioi en tout109. Le typikon précise plus loin que le couvent des Amalfitains aura également le droit de posséder un grand bateau qui puisse aller jusqu'à Constantinople chercher des provisions110 : comme on l'a remarqué, c'est auprès de la colonie amalfitaine de la capitale que les moines du couvent peuvent se procurer des ressources111.

Le problème du commerce illégal auquel se livrent les moines préoccupe une seconde fois<sup>112</sup> le rédacteur : il stigmatise l'attitude des moines de Karyés, qui avaient transformé ce lieu de rencontre des Athonites en un vrai comptoir, où l'on vendait même des produits défendus aux moines<sup>113</sup>.

Des préoccupations économiques sont encore à l'origine de deux articles de ce typikon : celui qui réglemente la coupe de bois dans les terres communes et dans les terres appartenant aux couvents<sup>114</sup>, et celui qui interdit aux prôtoi de donner ou de vendre à l'avenir des terres communes<sup>115</sup>; l'histoire ultérieure de la Montagne témoigne que cette dernière clause resta lettre morte, ou qu'elle ne sut appliquée que très peu de temps<sup>116</sup>.

Deux articles ensin concernent particulièrement les higoumènes. L'un blâme ceux d'entre eux qui, après avoir signé un acte de donation ou de vente, le révoquent, ne respectant ni leur signature ni celles des témoins<sup>117</sup>; de tels cas étaient donc fréquents<sup>118</sup>. L'autre article concerne la succession d'un higoumène, problème qui a déjà retenu l'attention du rédacteur, mais d'un autre point de vue<sup>110</sup>. Beaucoup d'higoumènes laissaient par testament à la tête de leur couvent de jeunes moines qui n'avaient pas encore atteint l'âge convenable : Kosmas fixe cet âge à trente ans<sup>120</sup>.

- (107) Les moines menacèrent même de quitter l'Athos (cf. 1, 65).
- (108) Acte nº 8, 1. 75-77.
- (109) Acles Lavras, no 55 (1102), l. 1.
- (110) Acte nº 8, I. 99-101, art. v.
- (111) P. LEMERLE, dans EEBS, 23, 1953, p. 552 no 4,
- (112) Voir ci-dessus, p. 104-105 et note 94.
- (113) Acte nº 8, l. 133-136, art. xii.
- (114) Ibid., I. 123-128, art. x.
- (115) Ibid., 1. 128-133, art. xi.
- (116) Cf. Actes Laura, nº 57 (1108): donation d'un terrain sis à Karyés.
- (117) Acte nº 8, 1. 116-123, art. ix.
- (118) Nous avens un exemple en 1065 : l'higoumène en question avait quelques raisons pour agir de la sorte (cf. Actes Laura<sup>2</sup>, n° 34, l. 19 sq.).
  - (119) Voir ci-dessus, p. 105.
- (120) Acte nº 8, 1. 163-169, art. xv. L'article s'élève aussi contre les higoumènes qui font ordonner diacres et prêtres des jeunes moines n'ayant pas l'âge canonique.

On constate que les problèmes qui ont retenu l'attention du rédacteur et celle de ses conseillers sont surtout d'ordre économique. Kosmas chercha à freiner l'expansion des couvents athonites, surtout dans les domaines où leurs activités risquaient de leur faire perdre de vue la préoccupation principale d'un moine : le salut de son âme. Il a aussi peu réussi qu'Euthyme en 972, dans sa tentative de protéger les petits groupes face aux couvents. D'autre part, le typikon de 1045 reconnaissait officiellement la suprématie des grands couvents : les higoumènes de trois monastères reçoivent plus d'honneurs que le prôtos, lequel est obligé de tenir compte de leurs avis dans ses décisions 121.

#### 3. LE TYPIKON DE MANUEL PALÉOLOGUE

En juin 1406<sup>128</sup>, l'empereur Manuel II Paléologue promulgua un chrysobulle pour le Mont Athos. Nous le qualifions de chrysobulle-typikon, car, après un préambule sur la condition monastique, il contient quinze articles qui règlent des questions d'ordre général, tout comme le font les typika de Tzimiskès et de Monomaque.

Circonstances historiques de l'émission du chrysobulle. Le texte ne révèle pas les raisons qui ont conduit Manuel II à rédiger un nouveau typikon, mais ces raisons s'expliquent si l'on se rappelle dans quelle situation se trouvait la région au début du xve siècle 123. Après le traité de 1403 entre Süleyman et Manuel, Thessalonique et sa région furent comprises dans les territoires recouvrés par l'empereur byzantin; celui-ci consia leur administration à Jean VII Paléologue, mais garda l'Athos sous sa propre juridiction. Une délégation des Athonites se rendit à Constantinople pour régler avec l'empereur les problèmes de l'Athos, en particulier ceux relatifs aux domaines athonites situés hors de l'Athos et aux impôts qui pesaient sur eux124. Cette ambassade arriva dans la capitale avant octobre 1403125; un an plus tard, en septembre 1404, Manuel envoya à l'Athos un de ses familiers, Dèmètrios Boulôtès : il avait mission, lit-on dans le prostagma que Manuel lui adressa à cette occasion126, de régler certaines difficultés survenues entre les Athonites et les Turcs d'une part, les Athonites et Jean VII de l'autre, au sujet de domaines athonites sis en Macédoine; si les Athonites, précise le prostagma, voulaient, comme ils l'avaient laissé entendre, confier à quelqu'un le soin de leurs intérêts, c'était à Boulôtès qu'ils devaient s'adresser, à charge pour eux de le rétribuer<sup>127</sup>. Dans ce prostagma, un passage est à notre avis particulièrement lié à notre sujet : le prôtos et les Hagiorites, dit l'empereur, m'ont informé qu'ils ont des différends concernant les

<sup>(121)</sup> Acte nº 8, 1. 154-163, art. xiv, qui va nous occuper plus loin.

<sup>(122)</sup> Nous n'avons pas à envisager ici l'évolution du Mont Athes entre 1045 et 1406; l'histoire de la Montagne durant ces siècles dépasse le cadre de notre travail.

<sup>(123)</sup> Sur ce sujet, cf. Ostrogorsky, Geschichle's, p. 457-460, et Byzance, Etat tributaire de l'Empire turc, Zbornik Radova Vizani. Insl., 5, 1958, p. 49-58, repris dans Zur byzantinischen Geschichle, Darmstadt, 1973, p. 235-244.

<sup>(124)</sup> Cf. en dernier lieu N. Oikonomines, Le «haradj» dans l'Empire byzantin du xv° siècle, Association intern. d'Études du Sud-Est europ., III, Sofia, 1969, p. 681-684.

<sup>(125)</sup> Cf. Dölger, Schalzkammer, nº 97, l. 11-12 : 'Επεί δὲ χρείας καταλαδούσης ὅ τε τηνικαῦτα πρῶτος καὶ οἱ 'Αγιορεῖται πάντες διά τινας δουλείας ἀναγκαίας ἔστειλαν ἐνταῦθά τινας... Grèg. Pal., 2, 1918, p. 452, l. 5-6 : ὅπως εἴπομεν πρὸς τὸν ὁσιώτατον πρῶτον ὄντα ἐνταῦθα.

<sup>(126)</sup> Le prostagma est conservé dans les archives de Vatopédi (photo au Collège de France); il a été édité par Arkadios Vatopédinos, dans *Grèg. Pal.*, 2, 1918, p. 449-452, et commenté par Ostrogonsky, Byzance, État tributaire, *loc. cit.*, p. 54 sq.

<sup>(127)</sup> Grèg. Pal., 2, 1918, p. 452, 1, 10 sq.

« affaires communes »<sup>128</sup>; l'Athos ayant besoin d'un redressement, de paix et de tranquillité, je les invite à examiner ces affaires entre eux, comme c'est leur coutume et leur privilège; s'ils ne sont pas capables de le faire, aide-les, écrit-il à Boulôtès, à trouver la tranquillité; si cela n'est pas suffisant, alors « que ma majesté en soit informée et elle apportera la correction nécessaire »<sup>129</sup>. Nous pensons que c'est la dernière éventualité qui se réalisa; Boulôtès n'ayant pu amener les Athonites à s'entendre, l'empereur intervint en promulguant un chrysobulle qui essaie de redresser tout « ce qui a été négligé à cause des bouleversements survenus »<sup>180</sup>. Ce chrysobulle ne fait allusion ni à un désir des moines de se donner un nouveau typikon, ni au médiateur qui a rédigé celui-ci, avec ou sans le consentement des Athonites.

Le contenu du typikon. Nous donnons une analyse du document avec son édition<sup>181</sup>; nous nous bornons ici à deux constatations. La première est que le rédacteur ne se rapporte à aucun moment explicitement au typikon de Tzimiskès ni à celui de Monomaque. On n'en conclura pas qu'il les ignorait : un article de son typikon reprend mot pour mot l'article analogue du typikon de Tzimiskès<sup>182</sup>. L'explication est donnée par le rédacteur lui-même : il ne pensait pas que, dans l'état où se trouvait alors l'Athos, les moines puissent supporter des règles aussi rigoureuses que celles de leurs anciens typika; il veut remédier au plus pressé, espérant que l'on pourra plus tard et peu à peu revenir à l'ancienne austérité<sup>183</sup>. Chaque fois qu'il se sent dans l'obligation de se fonder sur une autorité ancienne, il se rapporte à l'« hypotypôsis de saint Athanase »<sup>134</sup> et aux « coutumes en usage à Lavra »<sup>135</sup>. Rien d'étonnant à cela; l'influence de Lavra sur les autres Athonites était, au début du xve siècle, aussi grande que l'était sa puissance économique; Athanase était considéré comme le plus grand saint athonite<sup>186</sup>, et son typikon avait servi de base aux typika de beaucoup d'autres couvents. Le rédacteur pensait qu'une référence à son autorité pouvait être attendue.

La seconde constatation nous paraît plus importante. On perçoit, en lisant ce typikon, un changement dans la conception générale. Tandis que les premiers typika s'intéressent principalement aux rapports des couvents entre eux, et à ceux de chaque monastère avec l'ensemble de la communauté, la moitié du typikon de Manuel se préoccupe du fonctionnement intérieur de chaque couvent : les rapports entre l'higoumène et les moines notables, entre la direction du monastère et l'ensemble des moines les rapports. Les articles de ce typikon que l'on peut tenter de comparer avec certains articles du typikon de Tzimiskès soulignent aussi ce changement de point de vue. En 972, la fortune d'un

moine ne se conçoit que sous la forme d'un petit établissement monastique privé, kellion ou agros, que l'on peut vendre, léguer ou donner en 1406, Manuel est confronté à un tout autre problème : celui d'un homme riche qui, tout en se faisant moine, garde, gère et lègue sa fortune personnelle comme il l'entend En 972, le typikon de Tzimiskès cherche à protéger le Mont Athos et ses pâturages des troupeaux des paysans voisins 140; en 1045, le typikon de Monomaque condamne le grand nombre d'animaux se trouvant à l'Athos, mais il n'élève pas d'objection sur le sexe des animaux autorisés à y rester en cas de nécessité 141; s'il les exclut, c'est en tant que facteur d'enrichissement trop facile des couvents 142; ici, au contraire, tout le poids de l'interdiction porte sur le sexe et non pas sur le nombre; l'interdiction est devenue purement morale 143. Quant aux eunuques et aux imberbes, l'interdiction ne les frappe plus pour leur condition, comme dans les anciens typika 144, mais en raison de la crainte qu'une femme puisse en se déguisant entrer dans le monastère 146.

Dans l'esprit de son rédacteur, le typikon de Manuel Paléologue allait remplacer les anciens typika tombés quelque peu en oubli. Nous doutons cependant fort qu'il ait jamais rempli ce rôle<sup>146</sup>: une vingtaine d'années plus tard, l'Athos passait définitivement sous la dépendance des Turcs, et les conditions de vie sur la Montagne se modifièrent; mais la tentative de Manuel révèle à quel point les problèmes athonites avaient, au début du xve siècle, changé d'aspect.

<sup>(128)</sup> Grèg. Pal., 2, 1918, p. 451, l. 20-21 : ὑπὲρ τῷν κοινῶν πραγμάτων αὐτῶν καὶ δέονται διορθώσεως, εἰρήνης καὶ ἀνενοχλησίας.

<sup>(129)</sup> Ibid., p. 451, l. 26-28 : εἰ δὲ οὐδὲ οὕτω βλέπεις εἰρηνεύειν αὐτούς (...), μανθανέτω τοὕτο ἡ βασιλεία μου καὶ μέλλει λαμδάνειν τὸ περὶ τούτου τὴν διόρθωσιν παρ' ἡμῶν.

<sup>(130)</sup> Acte nº 13, 1. 6 : τῆ τοῦ καιροῦ καὶ τῶν πραγμάτων ἀνωμαλία.

<sup>(131)</sup> Acto nº 13, analyse.

<sup>(132)</sup> Acte no 13, I. 60-62 = Acte no 7, l. 92-94; cf. aussi no 13, l. 7: τὰ ἐξ ἀρχῆς τυπωθέντα.

<sup>(133)</sup> Acts nº 13, 1, 5-9.

<sup>(134)</sup> Ibid., 1. 25, 31-32, 43.

<sup>(135)</sup> Ibid., 1. 15, 18, 24,

<sup>(136)</sup> La personnalité d'Athanase a marqué non seulement l'histoire athonite de son temps, mais aussi celle de toute l'époque byzantine. Au début du xives., Thomas Magistros, qui venait de longer les côtes de l'Athos, écrit : nous n'avons pu accoster, mais nous avons adressé une prière à τόν γε τοῦ "Ορους οἰχιστήν, εἶτε καὶ τομίαν χρὴ λέγειν τὸν πάμμεγαν 'Αθανάστον : Μ. Τπευ, Die Gesandtschaftsreise des Rhetors Theodulos Magistros, Festschrift G.F.W. Müller, Leipzig, 1900, p. 6, 1. 23-24, et Viz. Vrem., 11, 1904, p. 392.

<sup>(137)</sup> Cf. Acte no 13, art, I-VII, XI,

<sup>(138)</sup> Cf. Acte no 7, art. II, VI, VII, XIII, XVIII.

<sup>(139)</sup> Cf. Acte nº 13, art. 11.

<sup>(140)</sup> Voir ci-dessus, p. 104, et Acte nº 7, 1. 132-136.

<sup>(141)</sup> Voir ci-dessus, p. 104, et Acte nº 8, 1, 80-93,

<sup>(142)</sup> C'est le sens que l'on doit donner à la défense que fait Athanase (typiton, p. 121, l. 19) à Lavra de possèder des moutons et des chèvres.

<sup>(143)</sup> Cf. Acte nº 13, art. xiv. En 1083, le prôtes avait interdit l'entretien des animaux femelles, mais seulement à l'intérieur d'un couvent (cf. Actes Xénophon, nº 1, l. 256-257); même interdiction dans le typikon d'Alhanase (p. 113, l. 15-16), mais elle y fait partie d'un ensemble de conseils généraux empruntés à l'hypotypôsis stoudite.

<sup>(144)</sup> Voir ci-dessus, p. 104 et notes 86, 87.

<sup>(145)</sup> Cf. Acte no 13, art. xiii.

<sup>(146)</sup> L'absence de copies de ce typikon (sauf peut-être une moderne) est significative.

# CHAPITRE VI

## L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

1. LE MYTHE D'UNE ASSEMBLÉE ATHONITE SIÉGEANT HORS DE L'ATHOS

Rien ne nous permet de dire quand ni comment une organisation centrale apparut à l'Athos. Tout ce qui a été affirmé à ce sujet ne se fonde que sur des hypothèses, ou sur des traditions récentes qui ne remontent pas plus haut que Théodoret et Philothéitès. On affirme qu'il exista à une époque ancienne une institution centrale des moines athonites hors de l'Athos<sup>1</sup>, qu'elle y fonctionna presque jusqu'au milieu du xº siècle et que son siège était la kathédra tôn géronlôn que mentionnent certains documents athonites.

La kathédra tôn gérontôn. Ce nom apparaît pour la première fois dans l'acte de Léon VI de 908 qui mentionne l'archaia kathédra tôn gérontôn parmi les biens abusivement détenus par Kolobou<sup>2</sup>. Il n'en est plus question dans la suite du texte, mais il nous paraît évident que, comme les autres biens, celui-ci fut aussi retiré à Kolobou, sans qu'il fût précisé à qui il devait revenir. La clause du chrysobulle de Romain Ier sur la kathédra, nouvelle par rapport au texte de Léon VI<sup>3</sup>, permet de déduire que, à bon droit ou non, il est impossible de le dire, la possession de ce bien revint, en 908 ou plus tard, aux Athonites; ceux-ci, profitant de la confirmation de l'acte de Léon par Romain, demandèrent que la kathédra fût explicitement mentionnée dans le chrysobulle, soit pour en

<sup>(1)</sup> Cette idée repose sur la conception, aujourd'hui abandonnée, selon laqueile les monastères « en viennent le plus souvent à former, province par province, diocèse par diocèse, district par district, ville par ville, une sorte de fédération qui a son président officiel et reconnu » (J. Pargoire, art. Archimandrite, dans Diction. d'Archéol. chrét. et de Liturgie, I, 2, col. 2741). Nous connaissons, certos, des groupements de moines (en Égypte, Syrie, Palestine) et certains titres (ἀρχιμονάζων, ἀρχηγός, διέπων, et surtout ἔξαρχος, ἀρχιμανδρίτης) semblent évoquer la fonction de direction d'un ensemble de couvents, aussi bien dans les contrées énumérées plus haut que dans les provinces proprement byzantines (par ex. Constantinople, Propontide, Olympe, Latros, Pélagonie, Thessalonique, Athènes, Sicile, cf. Pargoire, arl. etié, col. 2739 sq.; Schwarz, Kyrillos von Skythopotis, Index, p. 297, s.v. ἀρχιμανδρίτης. De Meester, De monachico statu, p. 194 sq.; y ajouter la Vie de sainle Théodora, p. 21 §§ 36 et 37, qui mentionne des archimandrites à Thessalonique. P. de Meester, L'archimandritat dans les Églises de rite byzantin, Mélanges L. C. Mohlberg II, Rome, 1949, p. 115-137, réfute certaines des affirmations non fondées de J. Pargoire). Cependant, dans bien des cas, il s'agit là d'une fonction de surveillance, exercée pour le compte de l'autorité ecclésiastique (par ex. à Constantinople au vi° s., cf. G. Dagron, les moines et la Ville, Tr. el Mém. 4, 1970, p. 268-269; au Latros au xiii° s., cf. MM IV, p. 295-301).

<sup>(2)</sup> Acte nº 2, 1, 16-17.

<sup>(3)</sup> Acte no 3, l. 12-15; la clause est introduite par l'expression: Πλην τοῦτο διοριζόμεθα.

officialiser la possession, soit, ce qui est plus probable, pour qu'elle jouisse elle aussi des privilèges accordés par Basile Ier à leurs possessions sises à l'intérieur de l'Athos. A notre avis, c'est de nouveau à la demande des Athonites que le protocole d'accord de 942 insère une clause concernant les droits de propriété des moines sur la kathédra, laquelle est, manifestement, située dans la région litigieuse<sup>4</sup>. Quand, à la suite de cet accord, l'épopte Thomas traça la frontière de l'Athos, il inséra dans l'acte qu'il établit une clause analogue<sup>5</sup>, qu'il justifia ainsi dans son rapport : « J'ai décidé, dit-il, que les moines continueraient à posséder la kathédra tôn gérontôn, car elle leur a été attribuée par chrysobulle »<sup>6</sup>. Ce chrysobulle est, selon nous, celui de Romain Ier Lécapène, car il est le seul acte impérial à reconnaître explicitement le droit des Athonites sur la kathédra<sup>7</sup>. Un an plus tard, en août 943, le stratège Katakalôn introduisit dans la délimitation de l'Athos une clause identique<sup>8</sup> : c'est la dernière mention de la kathédra dans les actes athonites.

Que pouvons-nous conclure? La kathédra tôn gérontôn se trouvait hors de l'Athos, mais son emplacement exact reste inconnu. Le rapport de Thomas la situe « à un autre endroit d'Hiérissos, dans le ressort de la terre du klasma de Kaména » , ce qui veut dire qu'elle faisait partie de la terre klasmatique de Kaména 10, mais ne permet pas de la localiser. Par l'expression « à un autre endroit », Thomas voulait-il indiquer que, par rapport à la frontière athonite, la kathédra se trouvait de l'autre côté d'Hiérissos 11, c'est-à-dire au nord? C'est possible, mais non pas sûr. La tradition athonite moderne, à commencer par Théodoret, la place près de l'actuel Pyrgoudia (voir carte), métochion d'Iviron 12. Si l'on ajoute foi à un renseignement donné par P. Uspenskij, Théodoret se fonde, pour avancer cette localisation, sur l'existence, à son époque, de ce toponyme à cet endroit 18. Cela nous paraît impossible; il est plus probable que Théodoret identifia l'ancienne kathédra tôn gérontôn avec une autre kathédra, les noms de lieux composés de «kathédra » étant assez fréquents dans la région de Kaména 14 comme ailleurs 15. Dans l'état actuel de notre documentation, nous ne pouvons

- (4) Acto nº 4, 1. 34-35.
- (5) Get acte perdu est mentionné dans le rapport de Thomas, cf. Acte nº 5, actes mentionnés nº 8,
- (6) Acte nº 5, 1, 65-69.
- (7) C'est sans doute à ce même droit de possession que fait allusion le protocole d'accord par une expression plus vague : την έν τῷ χρυσοδουλλίω μνημονευομένην (Acte nº 4, 1. 35); Dölder (Schatzkammer, nº 107, p. 288 Inhalt) voit ici une référence à l'acte de Léon VI.
  - (8) Acte nº 6, 1, 41-43.
- (9) Acte nº 5, 1. 66-67. La transcription du passage, situé au bas du recto et au début du verso, est assurée par une bonne photographie prise par G. Millet, que nous avons collationnée avec la photo Dölger, Schatzkammer, pl. 107; voir Acte nº 5 le texte.
  - (10) Sur cette terre et sur son étendue, cf. Actes Lavra2, Introduction par Svononos, p. 75-76 et carte.
  - (11) L'expression έν έτέρω μέρει (l. 66) équivaudrait alors à : έν τῷ ἐτέρω μέρει.
- (12) Théodoret, d'après Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 11; Philothéitès (sur ce nom voir II° Partie, p. 171), d'après Uspenskij, Ibid., p. 35 note, p. 300.; Jacques de Néa-Skèté, dans Lampros, Patria, p. 155 note; Kalligas, Athonias, p. 32; Smyrnakès, Athos, p. 19; Kourilas, Athos, col. 503. Vlachos (Athos, p. 19) et Krénas (Prôlos, p. 235) placent la kathèdra quelque part près de l'Isthme, sans autre précision.
- (13) Cf. Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 11: i primolvil čto eta mestnost ponyne nazyvacisja Kafedroju starcov; il renvoio (p. 309) à Θεοδωρήτου, Περιγραφή του όρους "Αθω, κεφ. 2, τμήμα 2.
- (14) Par ex. la καθέδρα τοῦ Χωλοῦ et la κ. Ἰωάννου τοῦ Δωδρωμηκηότου (acte inédit d'Iviron, photo au Collège de France).
- (15) Notons que Théodoret dans son cartulaire (dit Codex de Lavra B), fol. 90, résume ainsi un document : Περὶ τῶν Κελλίων καὶ τῆς Καθέδρας. Τόποι εἰς τὴν Κωμίτζαν ἢ τὰ Πυργούδια. Il se peut que cet acte, fort abimé, que nous ne connaisons que par la copic Théodoret (cf. Actes Laura, no 47), ait parlé quelque part, dans sa partie aujourd'hui pordue, d'une kathédra. Mais Théodoret se trompe en plagant le bien qui fait l'objet de cet acte dans la région de Komitissa et de Pyrgoudia; la τοποθεσία τῶν Κελλίων (ibid., l. 6) ου μονὴ τῶν Κελλίων (ibid.,

nous permettre qu'une déduction négative : la kathédra tôn gérontôn se trouvait soit au sud d'Hiérissos, donc tout près de la frontière athonite, soit au nord ou au nord-ouest, en tout cas assez loin du village; en esset, bien que possession commune de tous les Athonites, la kathédra n'a jamais été utilisée comme gîte d'étape pour les moines qui se rendaient à Hiérissos. C'est le couvent de Kolobou qui avait cette fonction, en vertu d'une coutume ancienne qui se perpétua même après la rupture entre les Athonites et Kolobou<sup>16</sup>. Iviron, en acquérant le couvent, hérita aussi de cette obligation; pour s'y soustraire, il offrit un terrain à Hiérissos, une vigne et de l'argent, asin que le Prôtaton puisse y aménager un gîte<sup>17</sup>. On voit mal pourquoi les moines de Kolobou d'abord, les Ibères ensuite, auraient supporté cette charge, si la communauté athonite avait possédé au voisinage immédiat d'Hiérissos un bien sur lequel ses moines auraient pu commodément saire étape<sup>18</sup>.

C'est Philothéitès, puisant peut-être dans le récit de Théodoret, qui avança, dans son Histoire, l'hypothèse que la kathédra fut un centre administratif de l'Athos¹º. Plus tard, l'hypothèse fut transformée en certitude²º et répétée par tous les Athonites²¹ et même par des savants qui ont écrit sur l'Athos²². Cette hypothèse repose sur une mauvaise interprétation de l'expression καθέδρα τῶν γερόντων : on l'a comprise à tort comme signifiant « siège des moines notables », et finalement « lieu de réunion du conseil »²³. En fait, il est probable que ce bien était une petite exploitation rurale avec habitation (καθέδρα)²⁴, transformée par la suite en petit couvent²⁵ (d'où καθέδρα τῶν

(16) Voir ci-dessus, p. 39.

(17) Acte du prôtos Thomas de 985 (= Smyrnakės, Athos, p. 36-39).

(19) Passage conservé dans Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 300 note.

(21) ALEXANDRE LAVRIÔTÈS, dans Syllogos, 29, 1907, p. 107; VLAGHOS, Alhos, p. 19, 143 note; SMYRNAKÈS, Alhos, p. 19; KOURILAS, Alhos, col. 503; KTÉNAS, Prôlos, p. 234-235.

<sup>1. 15)</sup> doit être placée plus au nord-ouest, près de Gomaiou (cf. Actes Laura<sup>2</sup>, no 47, notes, et carte). Or, comme il ressort d'un développement de Philothéitès concernant cet acte (cf. Uspenskis, Islorija, III, 1, p. 300), c'est précisément cette « kathédra »-là que l'on identifie avec la kathédra tôn gérontôn.

<sup>(18)</sup> Notre conclusion diffère de celle de Lake (Early days, p. 95-97) qui pense que la kothédra se trouvait près d'Hiérissos; qu'elle servait aux moines athonites de résidence pendant leurs voyages à Hiérissos; qu'elle faisait plutôt partie du domaine de Kolobou (belonging partly to Kolobou and partly to the Athonites, but chiefly to the former), qui donnait ainsi l'hospitalité aux Athonites. Les cinq sources que nous avons citées vont à l'encontre de telles affirmations.

<sup>(20)</sup> Probablement par Jacques de Néa-Skèté, cf. une note publiée par Lampros, Pairia, p. 155. Étant donné que Jacques avait exploité les écrits de son oncie Théodoret, il paraît probable que cette idée, comme celle de la localisation de la kathédra à Pyrgoudia, vient de Théodoret.

<sup>(22)</sup> Meyer, Haupturkunden, p. 31; F. Dölger, dans Grèg. Pal., 42, 1959, p. 177; P. Ghrèstou, dans 'Αθωνική Πολιτεία, Thessalonique, 1963, p. 20, 32; Ch. Krikônès, dans Grèg. Pal., 47, 1964, p. 143; article "Αθως dans Θρησκευτ. και 'Ηθική 'Εγκυκλοπ., 1, 1962, col. 862; Nicol, Millenary, p. 64. Scul Lake (Early days, p. 95-96) a combattu cette opinion: « this theory, including the identification of the site, is quite modern and of no intrinsic value ».

<sup>(23)</sup> Sur les significations du mot kathédra, cf. N. Oikonomides, Actes Dionysiou, nº 16, p. 102; N. Svononos, dans Tr. et Mém. 1, 1965, p. 331-332 n. 32. L. Petit (Vie d'Athanase B, p. 26 n. 1) traduit le terme par « conseil des anciens ».

<sup>(24)</sup> N. Svoronos, art. cité, sens nº 2. On trouve dans les sources de telles kathèdrai suivies de la profession du propriétaire, du nom de famille ou d'un sobriquet (cf. Dölger, Schalzhammer, nº 66/67, 1. 430-431; 68/69, 1. 572-573; 70/71, 1. 560; Actes Xèropotamou, nº 20, 1. 42; et ci-dessus, note 14.

<sup>(25)</sup> Svoronos, art. cité, sens n° 3. Notons que l'acte de Léon VI énumère la kathédra avec les monastères (Acte n° 2, I. 15-17). Mamalakès (Sainte Monlagne, p. 39, 44) considère la kathédra ton géronton comme un établissement, mais il a, à notre avis, tort d'y voir une sorte de laure dont le centre, près du Zygos, s'appelait καθέδρα τῶν γερόντων.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

γερόντων)<sup>26</sup>, selon une pratique très répandue à Byzance. Cet établissement, ruiné<sup>27</sup>, a été d'abord absorbé par Kolobou avec d'autres couvents et ensuite, après 908, est passé sous le contrôle des Athonites.

### 2. L'INSTITUTION CENTRALE

Premières mentions dans les sources. Nous avons déjà dit qu'il n'est pas possible de saisir le moment où l'organisation commune des Athonites est apparue. Nous pouvons toutefois affirmer que même si les moines du Mont Athos ont au début emprunté certains éléments de leur organisation à d'autres centres, très vite ils surent les adapter aux conditions de la vie athonite<sup>28</sup> et les développer en une institution propre à l'Athos. Le fait que le noyau de la fortune des Athonites, la terre athonite elle-même, se composait des terres klasmatiques attribuées collectivement à tous les moines<sup>29</sup>, les conduisit à créer une instance qui n'avait pas à se soucier seulement de la conduite des moines et de leur bonne entente avec les autorités, civiles et ecclésiastiques, comme c'était le cas dans les autres centres monastiques, mais aussi de la gestion de cette fortune; c'est sans doute pourquoi les Athonites durent se doter d'une organisation plus stable et plus représentative que celle des autres centres.

Le premier acte impérial pour l'Athos, le sigillion de Basile Ier de 883, parle de l'ensemble des moines athonites, sans mentionner leur organisation communautaire ni leur chef; mais le contenu du document, garantie des libertés de tous les moines établis sur la Montagne, peut expliquer ce silence<sup>30</sup>. La première mention est de 908 : les Athonites, voulant plaider leur cause devant l'empereur, envoient dans la capitale le moine André, πρῶτος ἡσυχαστής. <sup>81</sup>. Peu importe, nous semble-t-il, si le mot πρῶτος a ici valeur d'adjectif ou de substantif<sup>32</sup>. Dans l'un ou l'autre cas, il est clair qu'André n'est pas un ambassadeur désigné pour la circonstance, mais qu'il est à ce moment le chef de la communauté athonite<sup>38</sup>. A notre avis, la Vie de Blaise fait elle aussi allusion à la présence du prôtos athonite à Constantinople à cette occasion<sup>34</sup>.

- (26) Notons qu'au début du x1° s. existait sur la Montagne un petit établissement appelé τῶν Καλῶν Γερόντων (1012 : Actes Kultumus, n° 1, 1. 2; 1013, 1018, 1059 : actes inédits, photos au Collège de France).
  - (27) Cf. Acte no 2, l. 16; doxalav.
  - (28) Voir aussi dans le même sens Darrouzès, Prôles, p. 407.
- (29) Acte n° 5, 1. 20-22. Le mot παλαιοῖς (1. 21) indique une attribution ancienne; elle est probablement antérieur au sigillion de 883 qui implicitement reconnaît les moines athonites propriétaires de leurs terres (voir ci-dessus, p. 46).
  - (30) Voir notre commentaire ci-dessus, p. 46-48, et Acte nº 1.
  - (31) Acte nº 2, 1, 17-19, et ci-dessus, p. 51-52.
  - (32) Cf. LAKE, Early days, p. 73.
- (33) Nos sources n'ont conservé, à notre connaissance, qu'une seule mention du titre de πρῶτος antérieure à celle du prôtos de l'Athos : en 529, Sôphronios succéda à Théodose le koinobiarque, higoumène du koinobion qui portait son nom, et ἀρχιμανδρίτης τῶν ὑπὸ τὴν ἀγίαν πόλιν κοινοδίων (Schwartz, Kyrillos von Skythopolis, p. 239, 1.5); or, les actes de la première séance du concile de 536 sont signés par 'Ησύχιος (...) πρεσδύτερος (...) μονῆς (...) τοῦ (...) ἀδόᾶ Θεοδοσίου, τὸν τόπον ἐπέχων Σωφρονίου πρεσδυτέρου καὶ ἀρχιμανδρίτου τῆς αὐτῆς μονῆς καὶ πρώτου πάσης τῆς ἐρήμου 'Ιεροσολύμων (Manst, VIII, col. 890). On voit qu'entre 529 et 536, le mot archimandrite a changé de sens et signifie \* higoumène \*, tandis que l'ancienne fonction de l'archimandrite est désignée par le (nouveau ?) titre de prôtos. Faute de sources, nous ne savons pas quel fut l'avenir de ce terme en Palestine. Ailleurs dans l'Empire, les mentions connues de prôtos sont postérieures à la création du protat athonite. Une remarque est ici nécessaire : le titre πρῶτος n'est pas réservé au chef d'une communauté monastique. Un certain nombre d'institutions, ou de corporations, ont à leur tête un chef, le plus souvent un laïc, mais parfois aussi un ecclésiastique, voire (Note 34 page suivante)

Nous devons attendre quarante ans pour voir le titre de prôtos apparaître à nouveau dans les sources. Que le chrysobulle de Romain I<sup>er</sup> de 934 n'en fasse pas mention s'explique : il s'adressait à l'ensemble des Athonites et il n'avait pas de raison de nommer le prôtos. Plus surprenante est l'absence du prôtos dans les documents auxquels donna licu l'affaire de la frontière athonite, en 942 et 943<sup>35</sup>. Le rapport de l'épopte Thomas, qui relate toute l'affaire, parle partout des « moines de l'Athos » ou des « Athonites » ; le protocole d'accord dit que « des moines athonites se sont rendus à Thessalonique de la part de tous les moines de l'Athos »<sup>36</sup> : mais il s'agit probablement d'une délégation constituée pour le voyage à Thessalonique et dont le prôtos ne faisait pas partie. Parmi les délégués se trouvaient les moines notables qui apposèrent leur signa et leurs noms au début du protocole : deux d'entre eux étaient des ascètes isolés; les deux autres étaient, pensons-nous, l'higoumène et l'un des moines du plus important monastère athonite de l'époque appelé μονή τοῦ "Αθωνος. Nous avons parlé plus haut<sup>87</sup> de ces quatre Athonites, de cet établissement et des difficultés qu'il y aurait à considérer cet ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος comme un représentant de la communauté, donc comme un prôtos<sup>38</sup>.

Quelles que fussent les raisons de l'absence du prôtos<sup>30</sup> dans la délégation qui est allée à Thessalonique<sup>40</sup>, on ne saurait mettre en doute l'existence à cette époque de l'institution du protat; en effet, une quinzaine d'années plus tard, l'organisation communautaire apparaît, dans les sources, si structurée que cela suppose qu'elle fonctionnait depuis assez longtemps.

Assemblée et Conseil. En 95841, lorsque le juge de Thessalonique voulut retrouver, à la demande de Nicéphore Phokas, l'ami de ce dernier, le moine Athanase, il s'adressa tout naturellement au prôtos de la Sainte Montagne42; cela prouve que celui-ci avait été, comme on l'a dit, « officiellement

un moine, nommé prôtos; on trouve ainsi le πρῶτος τῆς διαχονίας, τῆς πρεσθείας, τῆς συγκλήτου, τῶν ἱπποκόμων, τῶν καμαλαυκάδων, τῶν κριτηρίων, etc. Lorsqu'on rencontre ce titre sans autre détermination, il n'est pas sûr que nous ayons toujours affaire à un chef d'un centre monastique, comme on a tendance à le croire : nous connaissons deux cas où le titre de prôtos est attribué à des laïcs. En 982, un certain Boîlas, habitant d'Hièrissos, appose la suscription : σίγνον Βοήλου τοῦ πρώτου (acte d'Iviron inédit, photo au Collège de France); nous ignorons de quoi Boîlas est le « premier », peut-être est-il le premier du village, fonction que l'on trouve plus tard sous la forme de πρωτόγερος. Dans le typikon du Pantocrator, on trouve, mentionné parmi les défunts, ὁ ἰατρὸς Νικήτας ὁ πρῶτος (REB, 27, 1969, p. 240, l. 59); comme le remarque P. Gautien (lbid., p. 255), Nicêtas devait être le chef de l'école de médecine et archiêtre de la famille impériale. Nous devons donc être très réservés quant à l'attribution de sceaux portant la mention « prôtos » à des chefs de centres monastiques (cf. pourtant Laurent, Corpus des secaux, V, 2, nºs 1308-1310, 1431), surtout lorsque ces prôtoi ne se disent pas moines, ou donnent leur nom de famille.

- (34) Sur ce passage de la Vie de Blaise, voir ci-dessus, p. 52, note 64.
- (35) Voir ci-dessus, p. 56-59.
- (36) Acte n° 5, l. 7, 13, 15, 22, 29, 54-55; Acte n° 4, l. 8-9 : ἡμεῖς δὲ οἱ (...) ᾿Αθωνῖται ὑπὲρ πάντων τῶν μοναχῶν τοῦ Ἦθωνος (...) ; cf. l. 17, 24-25.
  - (37) Voir ci-dessus, p. 61-64.
- (38) Nous ignorons qui étaient les Athonites envoyés auprès de l'empereur en 942 (cf. Acte n° 5, 1, 15-16), et par qui était signée la requête présentée à cette occasion à l'empereur, si toutefois il y eut requête écrite (cf. ibid., actes mentionnés n° 3).
  - (39) On connaît des actes qui ont été établis durant une vacance du siège de prôtes.
- (40) Il n'est pas non plus question du prôtos dans la délimitation établie un an plus tard, en août 943, mais le silence se comprend mieux ici : les Athonites ne sont pas représentés auprès des autorités qui tracent la frontière ; ils ne sont mentionnés qu'en tant que propriétaires du territoire (cf. Acte n° 6, 1, 19, 35, 41-42).
  - (41) Sur cette date, voir ci-dessus, p. 72, note 88.
  - (42) Voir ci-dessus, p. 73.

reconnu par les autorités de Macédoine comme représentant de l'Athos »<sup>48</sup>. Le prôtos Stéphanos, comprenant que le moine recherché se cachait sous un faux nom, assura le juge que « quel qu'il fût, il ferait partie de la prochaine assemblée qui devait avoir lieu sous peu, et qu'il serait alors démasqué »<sup>44</sup>. A cette occasion l'auteur de la Vie d'Athanase informe ses lecteurs que les réunions des « gérontes » avaient lieu trois fois par an dans « la laure dite de Karyés », afin que « ceux qui vivaient isolés se réunissent dans l'amitié et célèbrent les trois fêtes coutumières »<sup>46</sup>, c'est-à-dire Noël, Pâques et la Dormition de la Vierge<sup>46</sup>. C'est après la célébration de l'office, le lendemain de la fête ou les jours suivants, que la réunion administrative avait lieu<sup>47</sup>.

A l'origine et jusqu'en 972, tous les moines de l'Athos participaient, ou du moins avaient le droit de participer, aux assemblées<sup>48</sup>. Le typikon de Tzimiskès, qui par ailleurs réduisit le nombre des participants<sup>49</sup>, abolit deux d'entre elles, pour n'en garder qu'une, celle qui se tenait à l'occasion de la fête de la Vierge, le 15 août<sup>50</sup>; mais cette réforme ne fut pas appliquée longtemps, et l'on en revint, dès le début du xi<sup>e</sup> siècle, aux trois assemblées par an<sup>51</sup>. Il semble qu'à partir de la fin du xi<sup>e</sup> siècle le nombre des assemblées générales ait augmenté : trois actes, le premier de 1080, le deuxième de 1294, et le troisième de 1312, montrent que des affaires étaient portées devant l'assemblée de la Saint-Dèmètrios (26 octobre)<sup>52</sup>; un autre acte de 1322, dit que l'assemblée coutumière a eu lieu le jour de la mémoire du grand martyr Georges<sup>53</sup>, mais cette dernière mention pouvait indiquer un déplacement de l'assemblée de Pâques (11 avril).

Dès que nous en constatons l'existence, l'organisation centrale de l'Athos siège à Karyés, comme aujourd'hui. Une église dédiée à la Vierge existait à Karyés depuis longtemps; c'est dans cette église que se tenaient les réunions des moines au milieu du xº siècle<sup>54</sup>; agrandie vers 964<sup>55</sup>, elle servait encore à cette fin en 1083<sup>56</sup>. Mais il nous semble certain qu'avant le milieu du xııe siècle

- (44) Vie d'Athanase A, p. 19, 1. 18-19, 24-25.
- (45) Ibid., p. 20, 1, 4-8.
- (46) Cf. Acte nº 7, 1. 25-26.

- (48) Vie d'Alhanase A, p. 19, l. 24-25 : δς αν είη, μέρος αὐτῆς ἔσται, et Acte no 7, l. 14.
- (49) Nous parlons de cette mesure plus loin.
- (50) Cf. Acte nº 7, l. 25-26.

- (53) Acles Chilandar, nº 77, 1, 20-21.
- (54) Cf. Vie d'Athanase A, p. 24, 1, 14.
- (55) Voir ci-dessus, p. 83.

le siège administratif fut transféré dans un autre bâtiment : en 1153, le prôtos distingue l'église de l'endroit où se tenaient les assemblées<sup>67</sup>.

En 959, le prôtos Stéphanos permit à Athanase, reconnu par lui, de continuer à se cacher, et il lui céda un kellion situé près de Karyés, pour y vivre en ascète indépendant<sup>58</sup>. Il semble ressortir de ce passage de la Vie d'Athanase<sup>59</sup> qu'en cette occasion le prôtos avait agi seul. Il se peut que le prôtos ait pris seul certaines décisions, telle l'installation de moines dans des kellia appartenant au Prôtaton, comme c'est ici le cas; cependant, il devait consulter les autres moines avant d'attribuer une terre en possession définitive. « Le prôtos Stéphanos, dit Athanase se rapportant à l'année 960, et les autres géronles m'ont attribué un terrain, comme ils ont l'habitude de le faire pour les personnes qui veulent se retirer dans l'hèsychia avec leur consentement »60. Ces λοιποί γέροντες, dont le prôtos demande la συμδουλία, sont évidemment les moines réunis en assemblée; on les trouve ainsi désignés de nouveau dans le typikon de Tzimiskès<sup>81</sup> et dans plusieurs documents. On peut cependant douter si le prôtos demandait l'avis de tous les moines assemblés à Karyés; très vite, sans doute, il se forma autour de lui un groupe de « conseillers » composé de moines notables : ceux que distinguaient leur vie austère, leur culture ou leur situation dans le monde. Ce sont ces moines que l'auteur de la Vie d'Athanase appelle « ceux qui occupent le premier rang »62. Tant que le nombre des Athonites demeura restreint, ce groupe put comprendre tous les higoumènes : vers 972, pour rédiger le typikon, Euthyme le Stoudite siègea avec les higoumènes, en présence de l'assemblée des frères<sup>68</sup>; les décisions furent prises par le prôtos et par les higoumènes<sup>64</sup>. L'une des clauses stipule précisément que l'assemblée se composerait dorénavant des seuls higoumènes, des chefs de kellia (les kellia indépendants dont le nombre diminuait constamment) et des quelques hésychastes indépendants qui subsistaient encore65. Dès lors, une nouvelle distinction put se faire : les higoumènes ou les représentants des monastères les plus grands et les plus riches formèrent désormais une sorte de conseil permanent auprès du prôtos; leur influence augmentait dans la mesure où leurs établissements s'enrichissaient, et leur pouvoir devint parfois plus grand que celui du prôtos.

En 1045, le typikon de Monomaque officialise la suprématie de fait des grands monastères qu'il appelle δυνατώτερα μοναστήρια<sup>66</sup>: en matière d'honneurs, trois higoumènes, ceux de Lavra, de Vatopédi et d'Iviron, ont la préséance sur le prôtos<sup>67</sup>; en matière de décisions, le typikon stipule que les affaires importantes seront débattues dans l'assemblée tenue « sous la présidence du prôtos assisté par l'higoumène de Lavra et les autres higoumènes notables »<sup>68</sup>. Le typikon

<sup>(43)</sup> Actes Lavra<sup>2</sup>, Introduction par Lemerle, p. 32 n. 100. — Un siècle plus tard, l'éparque de Thessalonique écrira aussi au prôtos pour lui demander de livrer aux émissaires de Stefan Nomanja le fils de celui-ci, Rast'ko, réfugié au Mont Athos (mais ce renseignement ne se trouve que dans la recension de la Vie de S. Sava de Serbie, qui « abrégée et épurée » fut publiée à Vienne en 1794 par Gyrille Živkovič; traduction française par A. Chodžko, Légendes slaves du Moyen Âye, Paris, 1858, p. 6).

<sup>(47)</sup> Cf. Acles Laura, nº 29, notes; autre exemple: Dölgen, Schalzkammer, nº 103, établi le 19 avril 1015 (Pâques tombait cette année le 10 avril).

<sup>(51)</sup> Avant 1013, date à laquelle nous avons la mention d'une assemblée générale de Pâques (acte d'Iviron inédit, photo au Collège de France). Un acte (Goudas, Valopédi, nº 1), établi le 26 décembre 1001 « par devant les vénérables gérontes qui signent », invite à penser qu'il s'agit de l'assemblée générale tenue à l'occasion de Noël; cette dernière est nommée expressément dans un acte de 1018 (inédit de Vatopédi, photo au Collège de France).

<sup>(52)</sup> Dölger, Schaizkammer, n° 104, planche, l. 11 (il faut restituer σ[υνά]ξεως au lieu de [πανηγό]ρεως); Aeles Chilandar, n° 9, l. 95; acte de Docheiariou inédit (photo au Collège de France).

<sup>(56)</sup> Cf. Acles Xénophon, nº 1, 1. 257-261: ἔχειν ἡ μονὴ ἐν ταῖς κοιναῖς συνάξεσι τῆς Μέσεως τὸν δυτικὸν ἀριστερὸν πισσώνα τῆς ἐκκλησίας (...) ὡσαύτως ἐν τῆ καθέδρα καθέζεσθαί σε (...) πλησίον τοῦ Μολφιτάνου, ἀπόντος δὲ τούτου πλησίον τοῦ Βατοπεδίου. L'higoumène de Xénophon, Syméon, qui fut réintégré dans sa charge par le présent acte, donna à cette occasion 36 livres d'or pour l'embellissement (περιποίησιν) de l'« église de la Mésè » (ibid., 1. 261-265).

<sup>(57)</sup> Acles Laura<sup>2</sup>, no 62, l. 28-29 : (...) την στάσιν και την καθέδραν ην είχεν ὁ ἐν τῷ τοιούτῳ ἀγρῷ προσκαθήμενος μοναχὸς ἔν τε τῆ ἐκκλησία και τῷ κριτηρίῳ. Stasts est la place que l'higoumène en question devait occuper dans l'église, kathédra, son siège à l'assemblée.

<sup>(58)</sup> Voir ci-dessus, p. 73-74.

<sup>(59)</sup> Vie d'Alhanase A, p. 22-23.

<sup>(60)</sup> Typikon d'Athanase, p. 104, 1, 4-9.

<sup>(61)</sup> Acte nº 7, 1, 119, 135, 147.

<sup>(62)</sup> Vie d'Alhanase A, p. 22, l. 4 : τινά τῶν τὰ πρῶτα παρ' αὐτοῖς τχιτομένων.

<sup>(63)</sup> Acte no 7, 1. 14 : τῶν τε ἡγουμένων ἀπάντων τοῦ "Όρους συνεδριαζόντων ἡμῖν, πάσης τε τῆς τῶν ἀδελφῶν συνάξεως συμπαρούσης.

<sup>(64)</sup> Ibid., 1. 40, 44-45, 103, 145.

<sup>(65)</sup> Ibid., 1. 27-29; cf. cl-dessus, p. 100.

<sup>(66)</sup> Acte nº 8, 1, 124,

<sup>(67)</sup> Ibid., 1, 148-153; voir ci-dessus, p. 105.

<sup>(68)</sup> Ibid., 1. 155-156; une lecture de ce typikon sumt à montrer la place prédominante qui était, à ce moment, celle des grands couvents.

prévoit aussi que pour les affaires de moindre importance, le prôtos pourra agir en dehors de l'assemblée, aidé par une guinzaine d'higoumènes, ceux-ci ne devant pas être toujours les mêmes<sup>60</sup>. Comme le montrent les listes de signataires de tous les documents antérieurs à 1045 que nous connaissons, le typikon ne faisait que donner un caractère officiel à des coutumes déjà anciennes.

Le mot « conseil », que nous employons par convention pour désigner l'ensemble des signataires de chaque acte, ne se rapporte à aucune expression en usage à l'Athos; si son existence est bien attestée, il n'en reste pas moins une institution peu précise : le conseil n'est ni élu, ni désigné par avance, et le nombre de ses membres n'est pas fixe. Le représentant de n'importe quel établissement peut en faire partie, selon les circonstances, même s'il est vrai que les représentants des grands couvents y figurent le plus souvent.

Ce système pyramidal — assemblée, conseil, prôtos —, déjà en place vers 972 et affermi en 1045. fonctionna sans grand changement jusqu'à la fin de l'époque byzantine. Les documents de la pratique en font foi : il n'existe aucun acte signé par l'assemblée au complet; rares sont les documents 70 d'une importance exceptionnelle - ou du moins considérés comme tels par les Athonites — qui portent de trente à quarante signatures; le nombre des signataires, parfois très restreint, oscille le plus souvent autour de quinze71. Ainsi, le typikon de Monomaque, qui fait état de cent quatre vingts monastères, ne fut signé que par trente et un higoumènes72; de même, au bas d'un document dans lequel le prôtos annonce un imposant rassemblement de moines, ne signent que quinze higoumènes<sup>78</sup>, et l'acte qui clôt une affaire pour laquelle se sont déplacées une soixantaine de personnes n'est signé que par six d'entre elles?4.

Les représentants de chaque établissement signent selon un ordre établi à l'avance qui est, en principe, observé avec beaucoup de rigueur75. L'étude comparative systématique des listes de signatures, quand elle sera rendue possible par la publication de tous les dossiers athonites, nous donnera de précieux renseignements sur l'importance de tel ou tel couvent à une époque déterminée. Dès maintenant, on peut assirmer que Lavra sut toujours le premier établissement de la Montagne; que Vatopédi, dernier en 98576, remonta très tôt dans la hiérarchie et disputa à Iviron la seconde place, avec un succès variable<sup>77</sup>; que l'épanouissement de l'hésychasme athonite depuis la fin du

XIIIe siècle et durant le XIVe se reflète dans les listes de signataires avec l'apparition d'une foule de petits monastères et de kellia78, certains disparaissant aussi subitement qu'ils apparaissent, d'autres faisant une carrière honorable jusqu'à la fin du xive siècle; que les officiers du Prôtaton apparaissent de plus en plus souvent parmi les signataires; que, vers la fin du xive siècle, le prôtos, ses subordonnés et les représentants de quelques petits établissements signent seuls la quasi-totalité des actes79.

Les termes qui désignent l'organisation centrale. Rapporté au nombre de documents émis par le prôtos, le mot synaxis figure assez rarement dans les actes. Parmi les documents du xiº siècle que nous connaissons, dans dix-huit actes seulement il est dit que c'est l'assemblée qui règle l'affaire : dix sont établis durant la καθολική σύναξις τοῦ Πάσχα (ou τῆς 'Αναστάσεως)80, un durant la καθ. σύναξις (...) γεννήσεως τοῦ Κυρίου<sup>81</sup> et deux durant la καθ. σύναξις du 15 août, à l'occasion de la fête de la Vierge<sup>82</sup>; deux autres, se rapportant à cette même assemblée, la disent seulement σύναξις<sup>83</sup>, tandis qu'un troisième l'appelle ή τυπική μεγάλη σύναξις τῆς κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, souvenir lointain de la prescription du typikon de Tzimiskès<sup>84</sup>. Un document de 1083 utilise le terme κοιναὶ συνάξεις 85 qui, nous semble-t-il, désigne toutes les réunions, habituelles ou non, auxquelles pouvaient éventuellement participer des représentants des couvents, et non pas spécialement les kalholikai synaxeis, durant lesquelles, d'après le typikon de Monomaque, on devait débattre les affaires importantes 86. La rareté des actes athonites des x116 et x1116 siècles explique pour une part que l'on rencontre alors le mot synaxis encore plus rarement qu'auparavant : une mention au XII<sup>e</sup> siècle, deux au XIII<sup>e</sup><sup>87</sup>. Dès le début du XIV<sup>e</sup>, et jusqu'au XVI<sup>e</sup> siècle, on le rencontre couramment, mais deux fois seulement l'assemblée est qualifiée de katholikèss; le plus souvent on la nomme μεγάλη ου τιμία σύναξις80.

l'higoumène de Valopédi qualifie son couvent de : βασιλική μονή και πρώτη λαύρα τοῦ 'Αγίου "Όρους (Actes Laura, II, nº 79, I. 25). A partir de 1366, Vatopédi prend définitivement le pas sur lyiron.

(78) Nous connaissons la composition de l'assemblée au début du xive siècle par un document de 1314 (Actes Xeropotamou, nº 17, 1. 12-14) et par un de 1317 (Actes Kaslamonitou, nº 3, 1. 87-88).

(79) Cf. par ex. Acles Chilandar, nº 145; Acles Kullumus, nºs 25, 27, 28, 39, 42; Acles Dionyslou, nºs 7, 8, 9, 23, 24; Acles Zographou, nos 45, 51.

(80) 1013 : Vatopédi inédit; 1015 : Dölgen, Schatzkammer, nº 103, 1. 13; 1018 : Vatopédi inédit; 1035 et 1037 : Actes Laura2, nos 29, l. 1-2, et 30, l. 1-2; 1056 : Actes Xèropolamou, no 5, l. 1-2; 1057 : Actes Rossikon, nº 4, p. 32; 1059, 1066, 1071 : Vatopédi inédits. La katholiké synaxis mentionnée dans Actes Rossikon, nº 3, p. 20, doit être celle de Pâques 1048, puisque l'affaire qui y est évoquée a été résolue en mai de cette année.

(81) 1018 : Valopédi inédit.

(82) 1016 : Actes Xeropotamou, nº 3, 1. 1-2; 1087 : Actes Philothéou, nº 1, 1. 69-70.

(83) 1051 : Acles Zographou, nº 4, 1. 3-4; 1081 : Acles Xeropolamou, nº 6, 1. 1.

(84) 1080 : Dölgen, Schatzkammer, no 104, l. 8. A notre avis, cette précision a été ajoutée pour distinguer cette assemblée de celle de la Saint-Démètrios, dont il est question plus loin dans cet acte (l. 11), et durant laquelle l'acte avait été rédigé (voir ci-dessus, p. 116 et note 52).

(85) Acles Xénophon, nº 1, 1. 112, 257. A la l. 112, ce document parle aussi de ίδιαι συνάξεις: cette expression se rapporte, pensons-nous, à la présence à Karyés, de temps à autre et à titre privé, de moines de divers monastères; ces moines occupaient alors durant les offices, ou au cours de discussions concernant leurs couvents, l'emplacement réservé dans l'église à leur couvent.

(86) Acte nº 8, l. 155.

(87) 1169 : Acles Rossikon, nº 7, p. 68; 1262 : Ktenas, Prôlos, nº 23, p. 258, l. 18; 1294 : Acles Chilandar, nº 9, l. 95.

(88) 1362 : Actes Kaslamonilou, nº 5, l. 1; 1389 : Actes Chilandar, nº 159, l. 22.

<sup>(69)</sup> Acte nº 8, 1, 160-163; voir aussi note à la 1, 162, et ci-dessous, note 89.

<sup>(70)</sup> Rappelons la distinction qu'il faut faire entre les actes établis par le prôtes et le Conseil en tant qu'instance juridique, et les actes passés entre moines, agissant comme personnes privées, et qui sont signés par le protos et par des higoumènes en tant que témoins, par ex. Actes Zographou, nº 1; Actes Lauras, nº 54, l. 25.

<sup>(71)</sup> On se rapportera aux actes des prôtoi publiés dans les divers dessiers des « Archives de l'Athos » et dans Dölgen, Schatzkammer; cf. aussi Actes Laura, Introduction par Lemerle, p. 51, note 202.

<sup>(72)</sup> Acte nº 8, 1, 186-196.

<sup>(73)</sup> Acles Xénophon, nº 1, 104-106 et 306-326.

<sup>(74)</sup> Actes Kastamonitou, nº 5, 1. 15-16, se rapportant à un acte de 1333, ibid., nº 4.

<sup>(75)</sup> Cf. Actes Xénophon, nº 1 (1083), l. 257-261; Actes Laura, nº 62 (1153), l. 28-31. Voir les passages dans les notes 56 et 57.

<sup>(76)</sup> Cf. un acte d'Iviron édité par Smyrnakës, Athos, p. 37, 1. 9 (vérifié sur la photo de l'original, au Collège de France).

<sup>(77)</sup> Iviron et Valopédi alternent trop souvent en deuxième place pour que cela n'indique pas une lutte entre eux pour la prédominance. Cette rivalité serait-elle la raison pour laquelle les signatures des deux higoumènes apposées sur les mêmes documents sont si rares, surtout à haute époque ? Remarquons que dans une copie du typikon de 1045 établie à Iviron au x1º-x11º s. le copiste a interverti la place des deux couvents au profit de son monastère (cf. Acte 8, copie C et apparat) et que, dans un document de 1287 ou Lavra comme bénéficiaire ne figurait pas parmi les signataires,

<sup>(89)</sup> Certains actes sont établis en dehors des assemblées, à la suite d'une plainte ou d'une querelle : le prôtes se rendait alors sur place accompagné des higoumènes qu'il avait pu rassembler : cf. par ex. Actes Kultumus, nº 1 (1012), Actes Rossikon, nº 5 (1070); dans ces actes, on trouve souvent l'expression oi εὐρεθέντες ἡγούμενοι.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

En dehors des assemblées régulières, le prôtos pouvait convoquer une réunion à n'importe quel moment pour une affaire urgente et grave, mais nous en avons très peu d'exemples. Signalons, dans les deux cas que nous connaissons, que les textes n'utilisent pas le terme σύναξις, mais celui de ἄθροισις (1083) ou de σύνοδος (1316).

Les moines athonites désignent leur centre administratif par plusieurs noms : κοινόν, μέση, πρωτάτον, πρωτεΐον, λαύρα τῶν Καρεῶν, κάθισμα τῶν Καρεῶν, Koinon, qui n'est pas une appellation proprement athonite<sup>91</sup>, apparaît dans les sources au xe siècle<sup>92</sup>, se retrouve de temps à autre durant le XIº siècle 93, puis disparaît jusqu'à l'époque postbyzantine. La place en fut très vite prise par le mot, typiquement athonite, de mésè<sup>84</sup>, qui revient régulièrement dans les actes jusqu'à la fin du XIVe siècle 95 et, après une longue absence, de nouveau à l'époque postbyzantine 96. Les moines de l'Athos ont de tout temps pensé que le nom venait de l'emplacement de Karyés, situé presque au centre de la Montagne<sup>97</sup>, mais le sens de μέσος = κοινός (commun), très répandu au Moyen Âge, est également possible 98. Le terme prôtaion fit son apparition assez tardivement 90, mais il prit une extension rapide<sup>100</sup>; vers le milieu du xive siècle apparaît une variante d'inspiration littéraire, prôleion<sup>101</sup>. Une des appellations les plus anciennes et les plus constantes fut celle de λαύρα τῶν Καρεών. La première mention sûre se trouve dans une source littéraire, la Vie ancienne d'Athanase, écrite au début du xie siècle<sup>102</sup>; mais dans les signatures cette expression n'apparaît qu'à la fin du xiiie siècle103. Le terme lavra ne doit pas nous faire croire que la vie monastique à Karyés avait une ressemblance quelconque avec les laures palestiniennes104; à Karyés et dans son voisinage se dressaient une foule de kellia : certains appartenaient aux couvents, les autres au Prôtaton; mais leurs habitants, bien que liés au Prôtaton par une redevance annuelle plus ou moins symbolique, étaient entièrement libres, tant sur le plan spirituel que sur le plan administratif ou économique. On appelle l'ensemble des kellia de Karyés λαύρα τῶν Καρεῶν par imitation du nom donné à certains grands couvents (Μεγάλη Λαύρα, λαύρα τῶν Ἰδήρων, λαύρα τοῦ Βατοπεδίου), probablement dans le souci de faire bénéficier le Prôtaton, par une appellation semblable à celle des grands couvents, d'une partie de la renommée qui commençait à les entourer. De la même manière, lorsque le terme

- (90) Acles Xénophon, nº 1, 1, 106; Acles Esphigménous, nº 12, 1, 40.
- (91) On la remarque en Syrie, en 536 (Mansi, VIII, col. 890 E).
- (92) Acte n° 7, 1. 38, 41; Actes Zographou, n° 1, 1. 32; Actes Laura\*, n° 9, 1. 5, 27 et n° 12, 1. 16; retenons l'expression employée dans ces derniers documents: τὸ χοινὸν σύστημα τοῦ πρώτου καὶ τῶν ἡγουμένων (n° 9, 1. 23-24, n° 12, 1. 14). A notre connaissance, un seul acte byzantin utilise l'expression ἡ χοινότης: en 1018, acte de Vatopédi inédit (1. 3: τοπίον ... τῆς χοινότητος).
  - (93) Dernière mention que nous connaissons en 1081 : Actes Xèropotamou, nº 6, 1. 21, 26, 48.
  - (94) Première mention en 985, dans un acte d'Iviron (= Smyrnakės, Alhos, p. 39, l. 12) : δ δρμος τῆς Μέσης.
  - (95) Nous le trouvons pour la dernière fois en 1377 : Actes Chilandar Suppl., nº 9, 1. 16, 20.
- (96) Par ex. en 1613 : Actes Kullumus, nº 62, l. 2; plus tard, l'expression devint Μεγάλη Μέση : 1661, Actes Kullumus, nº 71, l. 3, 5, 13; Grèg. Pal., 15, 1931, p. 272.
  - (97) Cf. dejà en 1083 : Actes Xénophon, nº 1, 1. 57 : ταῖς τῶν ἡγουμένων ἀπάντων πρὸς τὸ μέσον συναγωγαῖς.
  - (98) Cf. C. AMANTOS, dans EEBS, 2, 1925, p. 285.
  - (99) Première mention connue de nous en 1153 : Actes Laura<sup>2</sup>, nº 62, 1. 35.
  - (100) Voir Acles Kullumus et Acles Dionysiou, Index s.v.
  - (101) Elle apparaît en 1325 : acte d'Iviron inédit (photo au Collège de France) ; cf. Actes Kullumus, Index s.v.
  - (102) Vie d'Athanase A, p. 20, 1. 6, p. 22, 1. 32.
- (103) Actes Chilandar, no 10 (1288), l. 88-90; en 1325, un officier du Prôtaton se dit : ἐκκλησιάρχης τῆς σεδασμίας μονῆς και μεγάλης λαύρας τῶν Καρυῶν (Actes Kullumus, no 12, l. 40-41, et Actes Chilandar, no 80, l. 30-31). A partir de 1376, on trouve parfois l'expression παλαιὰ λαύρα τῶν Κ. (actes inédits, photos au Collège de France).

(104) Voir ci-dessus, p. 25 et note 68,

kathisma commença à se répandre au Mont Athos, à partir du milieu du xive siècle, apparut l'appellation κάθισμα τῶν Καρεῶν<sup>105</sup> et au xvie siècle, avec l'instauration des skites, celle de σκήτη τῶν Καρεῶν<sup>106</sup>.

Fortune et revenus de la communauté. La presqu'île du Mont Athos ayant été accordée globalement aux moines de la Montagne<sup>107</sup>, tout le territoire athonite appartenait à l'origine à la communauté toute entière. Sa gestion incombait à l'administration centrale, qui procédait à des concessions selon certaines règles<sup>108</sup>. Mais chaque groupe de moines installé quelque part à l'Athos considérait sans doute que la terre qu'il exploitait lui appartenait, et cela, pensons-nous, sans qu'il en résultât heurt ni discussion. La transformation de ces installations en monastères accentua ce sentiment de propriété. Le fait que certains kellia, concédés à des moines devenus plus tard fondateurs de couvents, aient été annexés par ces établissements<sup>109</sup> allait dans le même sens.

Les concessions définitives de terrains, auxquelles les prôtoi consentaient assez facilement, concessions qui diminuaient la fortune commune, furent un problème constant durant toute l'époque byzantine. Il y eut de temps à autre des efforts pour mettre fin à cette pratique, qui appauvrissait la communauté, surtout au profit des grands couvents<sup>110</sup>, mais tous échouèrent; c'est une autre coutume athonite qui permit au Prôtaton de conserver une certaine fortune, celle qui donnait au prôtos le droit de récupérer les terres des monastères ruinés et abandonnés<sup>111</sup>. Toutefois, si cette coutume ralentit le démembrement de la fortune commune, qui avait commencé au xº siècle, elle ne put l'éviter à la longue : en 1661, la Mésè vendait ses derniers kellia<sup>112</sup>. Il faut reconnaître que le Prôtaton n'étant qu'une institution juridique, ne disposant que d'un appareil administratif rudimentaire, les terres qui se trouvaient sous sa dépendance restaient ou tombaient en état de friche; les quelques moines qui desservaient le Prôtaton ne pouvaient exploiter que quelques lopins de terre et de vigne, pour leurs besoins personnels. A ce point de vue le Prôtaton était le gardien de la fortune commune plutôt que son exploitant.

En tant que personne morale, la communauté athonite ne possédait pas de fortune foncière, champs, proasteia, parèques, hors de la presqu'île. Aucun acte athonite ne fait allusion à une telle fortune; parmi les attributions de l'économe de la Mésè, qui était le responsable des affaires matérielles

(105) Il en existe de très nombreuses mentions, la première étant de 1347 : Acles Chilandar, n° 135, l. 41 ; on trouve aussi l'expression κάθισμα τῆς ἰερᾶς λαύρας τῶν Καρεῶν : Acles Rossikon, n° 10 (1363), p. 104.

- 106) A notre connaissance, la première mention de cotte expression se trouve dans un acte de 1545 (cf. Grèg. Pal., 3, 1919, p. 566. On trouve également à partir du milieu du xvi° s. l'appellation μονή τοῦ πρωτάτου, qualifice parfois de βασιλική (lbid., p. 227; Ἑλληνικά, 23, 1970, p. 26, 20), parfois de κελλική (Grèg. Pal., 15, 1931, p. 274 note). Mais déjà un document byzantin, un chrysobulle de 1198, nomme, lui aussi, l'ensemble des dépendances du Prôtaton «μονή» (Actes Chilandar, n° 4, 1. 63-64 : τῶν ἐν τῆ ὑπὸ τὸν κατὰ τὴν ἡμέραν πρῶτον τοῦ ὅρους τοῦ καθω μονή κελλίων).
  - (107) Voir ci-dessus, p. 46.

D.

- (108) Voir ci-dessus, p. 72, 117.
- (109) Comme par ex. le kellion d'Athanase de Lavra, près de Karyés, cf. ci-dessus, p. 73-74, et Actes Lavra, nº 57, l. 1-2.
- (110) x1° s.: typikon de Monomaque (Acte n° 8, l. 128-133); x111° s.: Actes Kullumus, n° 2, l. 12-14; cf. Actes Dionysiou, p. 70-72.
- (111) Nous avons de nombreux actes (le plus ancien date de 996 : Actes Laura<sup>1</sup>, nº 12) par lesquels le prôtes et le Conseil cèdent à des couvents ou à des moines d'anciens monastères ruinés.
- (112) Acte de Stavronikita: Grèg. Pal., 15, 1931, p. 271-273; acte de Grègoriou: Barlaam, Monè Grègoriou, p. 124-125, en nole; trois actes conservés dans les archives de Vatopédi concernant chacun la vente d'un kellion à Vatopédi, à Xénophon et à Xèropolamou; actes de Dionysiou et de Kastamonitou: Откономиръ́в, Calalogue Dio, nº 82, et Calalogue Kas, nº 16; cf. aussi Ктенав, Prôlos, p. 240.

de la communauté<sup>113</sup>, on ne trouve pas la gestion de domaines extérieurs. Certes, nous connaissons de petites possessions de la communauté hors de l'Athos au xº siècle, par exemple la kathédra tôn gérontôn dont nous avons parlé plus haut, et qui disparaît dans les sources après 943114. En 985, la communauté se procura un gîte d'étape à Hiérissos<sup>115</sup>; mais nous n'ayons ultérieurement aucune trace de cette possession. On peut présumer qu'elle continua à rendre service aux Athonites pendant quelque temps, mais la fondation de nombreux couvents, dont chacun possédait sans doute sa propre résidence à Hiérissos, contribua à faire perdre de son intérêt à l'installation commune et conduisit à son abandon. Enfin, nous savons qu'au xive siècle la Mésè possédait des biens dans la région de Komitissa, lesquels étaient gérés par un économe<sup>116</sup>; mais il s'agissait surtout de droits de pêche, et ces pêcherics se trouvaient dans une région qui était considérée depuis toujours par les Athonites comme faisant partie de leur territoire<sup>117</sup>.

Deux charges pesaient sur le Prôtaton : les dépenses de fonctionnement de l'organisation centrale, et la distribution annuelle d'une somme d'argent aux moines athonites. Sur quels revenus le prôtos pouvait-il compter pour faire face à ses obligations ? Tout d'abord, il recevait la pension annuelle servie par l'empereur (roga), qui nous a occupée plus haut<sup>118</sup>. A la pension s'ajoutaient les donations : offrandes des la cs<sup>119</sup>, ou argent donné au prôtos par des monastères, soit à titre exceptionnel120, soit comme une sorte d'allocation annuelle consentie par les grands couvents121.

La vente de kellia à des monastères ou à des moines, et les redevances annuelles attachées à ces kellia, constituaient une autre source de revenu pour le Prôtaton<sup>122</sup>. La concession d'un kéllion. qu'elle fût établie à titre permanent ou pour un temps limité<sup>123</sup>, se faisait movennant une somme d'argent, fut-elle minime, et même si l'acte établi à cette sin qualifiait la transaction de donation124. Et tous les kellia cédés en permanence ou temporairement devaient verser au Prôtaton une redevance annuelle, généralement en nature125, qui était destinée à couvrir les besoins de l'église de Karyés.

- (113) Cf. typikon de Tzimiskės (Acte nº 7, l. 125-131, 143-146); Dölgen, Schalzkammer, nº 103, l. 33; typikon de Monomaque (Acte nº 8, 1, 73-74).
  - (114) Voir ci-dessus, p. 111-114,
- (115) Acte d'Iviron édité par Smyrnakės, Athos, p. 36-39 : une cour avec des bâtiments à Hiérissos, achetés au prôtopapas Nicephore, et une vigne dans le voisinage.
- (116) Cf. Actes Xeropolamou, nº 24 (1331), surtout 1, 14, 32, 36; Actes Zographou, nº 38 (1348), surtout 1, 50-51, 64; Actes Lavra, III, nº 158 (1405).
  - (117) Voir aussi ci-dessus, p. 59.
  - (118) Voir ci-dessus, p. 54-56.
  - (119) Gf. Actes Esphigménous, nº 2 (1037), 1. 29-30 : τὰ παρὰ τῶν φιλοχρίστων ψυχικὰ εἰς τὴν Μέσην.
- (120) Cf. Vie de Jean et d'Euthyme, § 17; Dölgen, Schalzkammer, nº 103 (1015), 1. 36; Iviron inédit (1036); Acles Xénophon, nº 1 (1083), I, 263-265.
- (121) Gf. Actes Xénophon, nº 1, 1. 272-274; Actes Kultumus, nº 17, l. 39. Vers la fin du xives., un document parlo de redevances communes (κοιναί συγκροτήσεις) dues au Prôtaton (ibid., nº 40, 1. 32; cf. Actes Dionysiou, p. 65-66).
- (122) Nous ne comptons pas la confiscation comme source de revenu du Prôtaton. En principe le prôtos avait le droit, sous certaines conditions, de confisquer des biens à des moines athonites (cf. Acte nº 8, 1. 72-74), mais nous ne connaissons aucun exemple concret ; il nous semble qu'une telle mesure était difficilement applicable.
- (123) Sur les concessions temporaires de kellia, cf. Actes Dionysiou, p. 70-72; sur les kellia au Mont Athos, cf. Živojinović, Kelije.
- (124) Cf. Dölgen, Schatzkammer, no 103, l. 15 : δωρούμεθα, l. 25 : δωρεά, l. 36 : φιλοτιμίας ένεκα και εύγης (...) νομίσματα έκατόν. Ces sommes, n'ayant officiellement aucun rapport avec la transaction, ne figuraient pas toujours dans l'acte établi. En 1398, le prôtes Néophytes reconnaît que les « donations » de kellia ne sont que des ventes déguisées (acte de Vatopédi inédit, photo au Collège de France).
- (125) De la cire, du vin, de l'huile, etc.: cf. Acles Kullumus, nº 3, 1. 16, nº 15, 1. 85-86, nº 16, 1. 24, nº 23, 1. 29, nº 25, 1. 16; Actes Dionysiou, nº 7, 1. 13, nº 9, 1. 27, nº 23, 1. 26, nº 24, 1. 28; Actes Laura, III, nº 133, 1. 17-18. Les redevances en espèces sont rares : cf. par ex. Acles Zographou, nº 51, 1.4,

Nous savons par ailleurs que les prêtres de cette église commune étaient entretenus par divers monastères, certainement choisis parmi ceux qui pouvaient assumer cette dépense<sup>126</sup>. D'autre part, au milieu du xive siècle, apparaissent dans les sources les ekklèsiastikoi du Prôtaton, qui sont aussi à la charge des couvents127.

#### 3. LE PRÔTOS

En examinant plus haut l'institution centrale, nous avons été amenée à parler des aspects les plus importants de la fonction du prôtos. Nous ne ferons donc ici que les résumer brièvement : le prôtos représentait l'Athos auprès des autorités civiles et ecclésiastiques de l'Empire, en premier lieu l'empereur et le patriarche, et auprès des autorités locales de Thessalonique 128; assisté des higoumènes, il rendait la justice à l'intérieur de la Montagne et il veillait à ce que l'ordre y régnât<sup>129</sup>; il consirmait l'élection des higoumènes et leur remettait en principe le bâton de l'higouménat au nom de l'empereur, qu'il représentait auprès des moines 130. Ajoutons qu'en dehors de ces fonctions administratives et judiciaires, le prôtos avait sur les moines athonites des pouvoirs disciplinaires, au temporel aussi bien qu'au spirituel; l'exercice de ces pouvoirs ne donnant pas lieu à la rédaction de documents, nous avons peu de traces des interventions du prôtos en vue de faire respecter les règlements et coutumes de l'Athos<sup>131</sup>, ou de contrôler la conduite religieuse des moines<sup>132</sup>.

(126) Cf. Acles Xénophon, nº 1, 1, 265-267; voir Acte nº 7, notes.

(127) La première signature d'un ekklèsiastikos qui appartient surement au Protaton est celle d'un slave en 1366 : Actes Rossikon, nº 11, p. 114 : c'rkωνnik' prωtov'. En 1361, les ekklèsiastikoi de Docheiariou et de Xénophon sont en consit de préseance (acte de Docheiariou inédit, photo au Collège de France); en 1378, on octroie un kellion à Docheiariou pour assurer l'entretien de l'ekklèsiaslikos que le couvent doit envoyer à Karyès (acte inédit de Docheiariou); une affaire analogue se passe en 1539 (acte de Xéropotamou inédit). Le récit connu sous le nom Νόμος καί Τύπος (sur lequel voir ci-dessus, p. 95, note 31 dit que l'église du Prôtaton devait disposer de deuze ekklèsiastikoi. Chacun des quatre grands couvents devait en envoyer un, les autres couvents tous ensemble les huit restants; on stipule aussi que les monastères devaient leur octroyer une mesure de farine par personne, de l'huile, de la cire et de l'encens (cf. Meyen, Hauplurkunden, p. 198, l. 11-16). La nature de la fonction désignée par le mot ekklèsiastikoi nous échappe. De MEESTER (De monachico statu, p. 328), sur la foi de Kounilas (Alhos, col. 579), transpose en νεωχόροι (= sacristains); cette interprétation ne nous paraît pas satisfaisante.

(128) A titre d'exemples de documents adressés au prôtos par les autorités, voir Actes Xèropolamou, nº 6, 1. 4-8, et Actes Xénophon, nº 1, 1, 74-102 : pittakion et horismos de l'empereur ; Goudas, Vatopédi, nº 1, p. 115, 1, 17, 18 :

gramma du patriarche; voir aussi ci-dessus, p. 115-116 et note 43.

(129) Tous les dossiers athonites contiennent des actes établis par le prôtes agissant comme autorité judiciaire ; nous croyons interessant de citer ici l'unique mention d'un δικαιωτήριον du prôtos (début du xvo s.) : par cet acte le protos donne à un moine la permission de s'adresser à la justice laique pour résoudre un litige (acte de Vatopédi inédit de 1406, photo au Collège de France).

(130) Dans certains cas cependant l'empereur agissait personnellement (voir Acte nº 12, notes).

(131) Citons par ex. l'expulsion de l'Athos de l'higournène de Xénophon, Syméon, parce qu'il contrevenait au Lypikon (cf. Acles Xénophon, nº 1, 1, 61-63). Quand ce même higoumène revint à l'Athos, le protos specifia dans l'acte qu'il établit à cette occasion que Syméon ne pourrait sortir de la Montagne sans son aveu (ibid., 1. 239-240), κατὰ τὴν ἀρχαίαν παράδοσιν (mots qui manquent dans l'édition, mais ef. l'original); le prôtes rappelle donc ici une règle concernant tous les higoumènes. La Diègèsis mérikè mentionne aussi un ordre de l'empereur Alexis Ier adressé au prôtos Hilariôn, d'après lequel aucun moine ne devait sortir de l'Athos sans la permission écrite du prôtos (MEYER, Hauplurkunden, p. 172-173; Dölgen, Regesten, nº 1250).

(132) On trouve toutefois quelques allusions: par ex. Actes no 10/11, 1. 17, no 11, 1. 83, no 12, 1. 95-96; Vie de Grégoire le Sinaite (qui a passé quelques années au Mont Athos), éd. I. Pomjalovskij, Saint-Pétersbourg, 1894, p. 30. La commémoraison du prôtos (que mentionne un seul acte de 1287) témoigne aussi de l'autorité du prôtos dans le domaine spirituel : Actes Laura, II, no 79, 1. 18 : ἀποδιδόναι και την ἀναφορὰν τῷ κατὰ καιρούς πρώτω τοῦ καθ' ήμᾶς άγίου ὄρους κατά την προλαδούσαν συνήθειαν. - Quant à la première clause du typikon de Tzimiskès (Acte nº 7, 1, 37-41), il nous semble qu'elle a trait à des questions de discipline dans le domaine temporel aussi bien que dans le domaine spirituel.

125

Élection du prôtos. Les renseignements dont nous disposons sur le mode d'élection du prôtos sont maigres. Le typikon de Tzimiskès, le premier document à en parler, se borne à noter qu'elle doit se faire « selon la coutume ancienne de la Montagne »188. On peut cependant penser que l'élection du prôtos ne différait pas beaucoup de celle des higoumènes, que nous connaissons par plusieurs sources134. Le prôtos était sans doute choisi par l'assemblée sur présentation, probablement par les moines les plus notables, d'un ou de plusieurs candidats<sup>135</sup>. La première qualité du futur prôtos ne résidait pas tant dans le fait qu'il fût lui-même un moine notable, ou qu'il appartînt à un grand couvent, mais plutôt dans son aptitude à faire l'unanimité autour de lui et à se faire respecter par tous. En effet, dans la mesure où nous connaissons le nom des monastères auxquels appartenaient divers prôtoi, les grands couvents, malgré leur influence, avaient rarement le privilège de représenter la communauté<sup>186</sup> : ils préféraient sans doute installer comme prôtos le représentant d'un petit monastère que celui d'un de leurs rivaux.

Après son élection, le nouveau prôtos devait recevoir le bâton, insigne de son pouvoir, des mains d'une autorité supérieure, comme c'était l'usage pour les higoumènes 137; c'était la confirmation de son élection et elle constituait la véritable nomination du prôtos<sup>138</sup>.

Confirmation du prôlos. C'est l'empereur qui apparaît, dans le premier document qui y fait allusion, comme l'autorité suprême à laquelle doit s'adresser le prôtos : mais cet acte date du milieu du xie siècle<sup>189</sup>. Est-ce dès l'origine de l'institution que le prôtos a reçu son bâton de la main de l'empereur ? Il le semble, si l'on en croit un acte de 1312 : « les empereurs, dit le patriarche dans ce document, ayant érigé l'Athos en prôleion, lui conférèrent le privilège d'être affranchi de toute autorité ecclésiastique »140. En tout cas, ce privilège existait avant le règne de Jean Tzimiskès, car le typikon de 972 ne mentionne nulle part l'évêque du lieu ni le patriarche, ce qui serait difficile à comprendre si l'Athos dépendait de l'un ou de l'autre; la « procédure ancienne » à laquelle fait allusion ce typikon doit être la même que celle à laquelle se rapporte le typikon de 1045, car le rédacteur de celui-ci ne mentionne aucun changement qui aurait été apporté au typikon de 972 sur ce point. Or, il stipule que c'est l'empereur qui doit, après l'élection, selon l'ancienne coulume, être informé : le prôtos doit aller à Constantinople<sup>141</sup>. En 1083, le prôtos Paul déclare devoir son poste à la miséricorde de l'empereur qui lui avait accordé le « pouvoir et le bâton »142. Nos sources restent ensuite muettes sur ce sujet jusqu'au xıve siècle : or, tandis qu'en août 1312 le prôtos se réclame toujours de l'autorité impériale<sup>143</sup>, en novembre de cette année un chrysobulle d'Andronic II et un sigillion du patriarche Niphôn subordonnent le prôtos à l'autorité du patriarche 144.

La mesure de 1312: aboulissement d'un long cheminement. Si le patriarche ne contrôlait pas directement l'Athos avant 1312, il avait, en sa qualité de chef suprême de l'Église, le droit, et parfois l'obligation, d'intervenir145 chaque fois qu'il était sollicité ou qu'une faute grave risquaît de porter atteinte aux règles générales de l'Église. En 1001, le patriarche Sergios envoya une lettre au prôtos Paul au sujet d'un conflit qui opposait Vatopédi à Philadelphou<sup>146</sup>. Nous ne savons pas si un typikon en vers, composé par le patriarche Nicolas III (1084-1111)147, et les Érôlapokriseis du même auteur 148 furent vraiment envoyés à un prôtos de l'Athos, mais il est certain que Nicolas III adressa un blâme (épilimion), avec menace d'excommunication, aux moines athonites coupables de certains crimes, menace qui resta suspendue sur la tête de tous les Athonites pendant soixante-dix ans140. Avant 1257, le prôtos Daniel demanda au patriarche, et obtint de lui, un acte lui permettant de recouvrer certains biens du Prôtaton, détenus par les grands couvents160.

On constate qu'au moins à partir du troisième quart du xime siècle les Athonites recherchèrent de plus en plus souvent l'appui du patriarche : en 1287, les moines de Lavra demandèrent non seulement à l'empereur, mais aussi au patriarche Grégoire, de consirmer par un sigillion l'annexion du monastère ruiné des Amalfitains 151. Une lettre de ce même patriarche nous apprend que le prôtos en fonction s'adressa à lui lorsque, malade, il se rendit à Constantinople : il le sollicitait d'intervenir

<sup>(133)</sup> Acte nº 7, l. 149-150, art. xxviii.

<sup>(134)</sup> Sur la question de l'élection d'un higoumène, cf. A. Hergès, Élection et déposition des higoumènes au XIIº slècle, EO, 3, 1899/1900, p. 40-49; B. Granic, Die rechtliche Stellung und Organisation der griechischen Klöster nach dem justinianischen Recht, BZ, 29, 1929, p. 12-13; De Meester, De monachico statu, art. 33 et 34, et p. 216-225. On peut dire qu'en général le fondateur d'un couvent devenait son premier higoumène, qu'avant sa mort celui-ci désignait son successeur, mais qu'ensuite les higoumènes étaient choisis par les moines (parfois par les moines notables seulement) du couvent. C'est de cette façon que la succession se faisait aussi au Mont Athos, cf. typikon d'Athanase, p. 107-109; diatyposis d'Athanase, ed. Meyer, Haupturkunden, p. 128; Dölgen, Schalzkammer, nº 35, l. 30-31; Acles Xénophon, nº 1, 1, 241-244; Acles Kullumus, nº 26, 1, 49-51, nº 29, 1, 64-65.

<sup>(135)</sup> Cf. Hunger, Kaiser Johannes, p. 358, l. 6 : δν έξελέξασθε. Darrouzès, Sigillia, p. 140 § 1 : ἐκλεγεἰς παρά των ενασκουμένων τῷ 'Αγίω "Ορει (...) Ιερομονάγων καὶ μογαγών, § 3 : παρά μηδενός έτέρου τὴν έκλογὴν τοῦ πρώτου γίνεσθαι λέγομεν, εί μή παρά τῶν ἐνασκουμένων ἐκεῖσε μοναχῶν, p. 143 § 1 : ἐξελέγη μὲν εἰς τὴν προστασίαν ταύτην παρά πάντων τῶν ἐνασκουμένων. L'interprétation de Meyer (Haupturkunden, p. 32), selon laquelle le prôtos était désigné par l'empereur a été déjà réfutée par Hungen, Kaiser Johannes, p. 360, note 9.

<sup>(136)</sup> Voir ci-dessous, liste des prôtoi.

<sup>(137)</sup> Cf. De Meester, De monachico statu, p. 233-237. Balsamon (Rhalli-potli, Suntagma, 2, p. 236) déclare nulle la clause que ceriains typika contenaient, dispensant leurs higoumènes de la consécration par une autorité supérieure : De Meesten, ibid., p. 105-107. Les higoumènes étaient confirmés soit par l'évêque du lieu (couvents épiscopaux), soit par le patriache (couvents patriarcaux), soit par l'empereur (couvents impériaux). Dans ce dernier cas, il pouvait y avoir deux cérémonies : une pour la consécration ecclésiastique (sphragis) et une pour la remise du baton par l'empereur ; c'est le cas, en ce qui concerne l'Athos, pour l'higoumène de Xenophon, en 1083 (cf. Acles Xénophon, nº 1, 1. 244-247), et probablement pour celui de Vatopédi à la même époque (ibid., 1. 94-96).

<sup>(138)</sup> Cf. Hunger, Kaiser Johannes, p. 358, l. 6-7 : δυ έξελέξασθε και άπεστείλατε ένταύθα είς το γενέσθαι πρώτον του 'Αγίου "Ορους, Danrouzes, sigilia, p. 143 § 1 : έλθων δε ένταυθα έχειροτονήθη παρά τῆς ἡμῶν μετριότητος είς πρώτον.

<sup>(139)</sup> Lypikon de Monomaque (Acte nº 8), voir note 141.

<sup>(140)</sup> Acte nº 11, 1, 77-79.

<sup>(141)</sup> Acte nº 8, 1. 34; voir le texte et un commentaire de ce passage, ci-dessus, p. 103, notes 80 et 84.

<sup>(142)</sup> Acles Xénophon, nº 1, l. 13-14 : ἀρχῆς ἐδωρήσατο (l'empereur) καὶ ἡμῖν τὸ ἀξίωμα, βακτηρίαν ποιμαντικήν παρέσχε και "Όρους του Αγίου πρώτον κατέστησε (voir ci-dessous, liste des prôtoi, nº 18 et note 203.

<sup>(143)</sup> Actes Chilandar Suppl., nº 3, 1. 6-8 : καθά δή και πρώτοι τυγχάνοντες και την έξουσίαν παρά τών (...) βασιλέων καλώς είληφότες. Citons aussi un passage de Théodore Hyrtukènos qui écrit au prôtos vers le début du xive s. : οῦ (de l'Athos) σε προεστάναι Θεὸς και βασιλεὺς ἐδικαίωσαν : Notices el extraits des mes de la B.N., 6, 1800, p. 25 (N. Oikonomidès a attiré notre attention sur cette lettre).

<sup>(144)</sup> Actes nos 11 et 12.

<sup>(145)</sup> On ne compiera pas comme interventions les documents patriarcaux dont le contenu concerne le patrimoine de la Grande Église (par ex. Actes Laura, nº 8 = Grumel, Regestes, nº 802).

<sup>(146)</sup> Goudas, Valopédi, nº 1, p. 115, l. 17-21 (cf. Grumel, Regestes, nº 815). De telles lettres pouvaient être plus fréquentes que ne le suggère le nombre des documents conservés.

<sup>(147)</sup> GRUMEL, Regestes, nº 975; édition avec commentaire et liste de mss par J. Koden, Das Fastengedicht des Patriarchen Nikolaos III. Grammatikos, Jahrbücher der Österreichischen Byzantinislik, 19, 1970, p. 203-241. Voir aussi ci-dessous, p. 133, note 211.

<sup>(148)</sup> GRUMEL, Regestes, nos 982-984.

<sup>(149)</sup> Sur cette question, voir Acte nº 10, notes et texte. Pour d'autres actes possibles de ce patriarche concernant la même affaire, cf. GRUMEL, Regestes, nos 958-959.

<sup>(150)</sup> Cf. Actes Kullumus, no 2, l. 12-13; LAURENT, Regestes, nos 1328 bis et 1781.

<sup>(151)</sup> Acies Laura, II, nos 80, 81; cf. Laurent, Regestes, no 1507.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

auprès de l'empereur afin qu'un émissaire envoyé au Mont Athos persuadât les Athonites d'élire un nouveau prôtos<sup>152</sup>.

Le patriarche Athanase, ancien athonite, est en relation permanente avec les Athonites; il leur envoie des circulaires 153, écrit au prôtos 154, intervient dans les querelles intérieures de Lavra et dans l'élection de ses higoumènes 155, envoie des exhortations aux moines de Saint-Paul 156 et des condoléances à tous pour la mort du prôtos<sup>157</sup>. De toutes ces missives, la plus importante est celle qu'il adressa à tous les moines vers 1306-1309 : les Athonites étant incapables, dit le patriarche, de se mettre d'accord pour choisir un prôtos, l'empereur en a désigné un de son choix; le nouveau prôtos, nommé Athanase, a insisté pour recevoir non seulement le bâton des mains de l'empereur, mais aussi la bénédiction du palriarche; il s'est engagé à ce que ses successeurs fassent de même158. Plus loin, le patriarche tente de persuader les Athonites d'accepter la consécration du prôtos par l'évêque d'Hiérissos, mais sans trop insister : l'important est, dit-il, que la consécration ait lieu, peu importe que ce soit par l'évêque d'Hiérissos, par le métropolite de Thessalonique ou par le patriarche<sup>159</sup>. On voit que le patriarche Athanase a beaucoup œuvré pour préparer la réforme de 1312. Le prôtos Athanase qui, vers 1306-1309, engageait ainsi ses successeurs, peut-être parce qu'il sentit le besoin d'asseoir plus largement son autorité, doit être le prédécesseur immédiat de Théophane, le prôtos qui recut, en novembre 1312, la consécration du patriarche (sphragis)160. Celui-ci, d'ailleurs, ne s'était guère empressé : bien qu'il fût déjà en exercice en novembre 1310161, il ne se rendit à Constantinople pour recevoir la consécration du patriarche que deux ans plus tard<sup>162</sup>. Mais il l'a fait, et ses successeurs respectèrent l'usage, car cette subordination était devenue indispensable, eu égard au rôle important que la Montagne jouait au xive siècle dans l'Église et dans l'Empire183.

(152) Laurent, Regestes, nº 1501, document édité par S. Eustratiadès, Γρηγορίου τοῦ Κυπρίου, Ἐπιστολαὶ καὶ μόθοι, Alexandrie, 1910, nº ρξ', p. 155-157: ni le nom du pròtos, ni le nom de la sainte montagne (ἰερὸν ὄρος) d'où il venuit n'y figurent; mais le contexte (il faut placer une ponctuation forte avant ἔτερον p. 156, l. 19, la suite concernant une autre affaire) laisse facilement deviner qu'il s'agit de l'Athos. Le prôtos en question semble être Ioannikios; voir ci-dessous, liste des prôtoi, nº 43.

- (153) LAURENT, Regesles, nos 1590, 1595, 1604.
- (154) Ibid., nos 1602, 1605, 1658; cf. aussi no 1780.
- (155) Ibid., nos 1596, 1615, 1617, 1618, 1619 (?), 1659, 1756.
- (156) LAURENT, Regestes, nº 1640, éd. Actes Xèropotamou, Appendice II.
- (157) LAURENT, Regesles, nº 1656.

(158) Ibid., n° 1657; analyse et édition partielle Laurent, dans REB, 28, 1970, p. 109-110. Ce moine Athanase semble être un ancien athonite (cf. ibid., p. 109, l. 7-9: τὸν και γνώριμον τοῖς πολλοῖς και, τῷ "Όρει ἐν εὐλαδεἰα και ἀρετῆ διαπρέψαι τεθραμμένον μοναδικῶς); il fut certainement choisi parce qu'il avait accepté le principe d'une confirmation ecclésiastique (cf. ibid., l. 13-15: ὑποτίθεται [l'empereur] τούτφ μὴ παρακοῦσαι τῆς Ἐκκλησίας, πιστευούσης αὐτῷ τὰ τῆς προστασίας τοῦ "Όρους), confirmation qui avait été jusqu'ici obstinément refusée par ses prédecesseurs (cf. Valic. gr. 2219, f. 257r: τῆ βασιλείφ μᾶλλον περιωπῆ, ἀλλ' οὐ τῆ Ἐκκλησία προστρέχειν περί τοιούτων κατὰ καιροὺς ἀπαυθαδειασθέντες ἐδείχθησαν = Laurent, Regestes, n° 1656).

- (159) REB, 28, 1970, p. 110, l. 10-20,
- (160) Sur la sphragis, symbole et expression d'une dépendance spirituelle, voir Acte n° 11, notes et l. 132-135, 153. Avant 1312, le pròtos, confirmé dans ses fonctions par l'empereur, ne recevait pas la sphragis (et. ibid., l. 77-79; Acte n° 12, l. 91-99; Valic. gr. 2219, f. 265°: είτα ἄδε ἀναδραμεῖν τοῦ κομίσασθαι βακτηρίαν ἐκ βασιλείου χειρός, τοῦ κυριωτέρου ἀγιασμοῦ, τοῦ ἐξ ἀρχιερατικῆς δεξιᾶς, πῶς οὐκ οίδα, μηδένα λόγον ποιούμενοι = Laurent, Regesles, n° 1657).
  - (161) Sur le prôtos Théophane, voir ci-dessous, liste des prôtoi nº 51,
  - (162) Cf. Actes 11 et 12, de novembre 1312.
- (163) Cette question est hors du cadre de notre travail. L'introduction aux t. II et III des Actes Laura que prépare P. Lemenle en donnera un aperçu.

Il faut se garder de penser que, le prôtos étant dorénavant sous la dépendance spirituelle du patriarche, il y eut un transfert de responsabilité de l'empereur sur la personne du patriarche; le chrysobulle et le sigillion de 1312 sont formels sur ce point : la nouvelle disposition ne fait que combler un vide, tous les privilèges de la Montagne restent inviolables 104. On dut appliquer à l'Athos la procédure employée pour l'élection des higoumènes dans quelques couvents impériaux : octroi de la sphragis par le patriarche et du bâton par l'empereur 105. Sans doute ne connaissons-nous pas pour l'Athos d'exemples de confirmation par l'empereur et de consécration simultanée par le patriarche; mais en 1374, l'empereur Jean V reçut le nouveau prôtos, Gérasimos, et le confirma dans ses fonctions « suivant l'usage établi dès le début » 166, et une vingtaine d'années plus tard, en 1391 et 1392, deux actes patriarcaux consacrent le prôtos par la sphragis 107.

Les actes de confirmation. Les trois documents que nous venons de citer nous conduisent à poser le problème de l'existence d'un acte de confirmation après l'élection d'un nouveau prôtos. On sait que normalement l'installation d'un nouvel higoumène se faisait par un acte; nous en avons maints témoignages<sup>168</sup>, mais nous ne connaissons que deux documents de ce type qui soient conservés<sup>169</sup>. A notre avis, de la même manière, la nomination de chaque nouveau prôtos devait être accompagnée d'un acte de l'empereur, et à partir de 1312, également d'un acte du patriarche<sup>170</sup>. Outre le fait que parfois les prôtoi omettaient sans doute de notifier à Constantinople le changement intervenu et d'aller chercher un acte de nomination, les documents qui ont existé ont disparu, car ils perdaient très vite leur utilité. Il est à noter que les trois documents mentionnés plus haut sont conservés parce qu'ils avaient été copiés dans des manuscrits<sup>171</sup>. Nos sources contiennent des allusions à des actes impériaux qui furent, selon nous, délivrés à cette fin : en 1083, le prôtos Paul dit que l'empereur l'institua prôtos des monastères de l'Athos « au moyen des chrysobulles anciens

(164) Acte nº 11, l. 139-142; Acte nº 12, l. 155-157.

(167) Édités par Darrouzès, Sigillia, p. 137-145; voir ci-dessous, liste des prôtoi, nº 69 et 70.

(168) Actes Rossikon, nº 6, p. 56: χαρτί ήγουμενείας et χαρτί τῆς ήγουμενείας τοῦ τελευτήσαντος ήγουμένου. Actes Xénophon, nº 1, l. 95: προστάζει βασιλικῆ, cf. aussi le typikon du Pantocrator de Constantinople (Dmitrievskij, Tupika, p. 674-675 = REB, 32, 1974, p. 69, l. 659: διὰ πιτιαχίου πατριαρχικοῦ).

(171) L'acte de Jean V dans le Vindob. phil. gr. 241; l'acte d'Antoine de 1391 dans Alhos Dionysiou 226 et Aihen. Bibl. Nat. 1474, celui de 1392 dans Aihen. Bibl. Nat. 1474.

<sup>(165)</sup> Cf. J. Verpeaux, Ps.-Kodinos, Traité des Offices, Paris, 1966, p. 282-283; Zéros, Jus, p. 677, l. 5-12, et 681, l. 16-26 (= Dölger, Regesten, nos 2341 et 2633); Dmitrievskij, Typika, p. 775 (confirmation par l'empereur et le métropolite de Chalcédoine); voir aussi ci-dessus, p. 124, note 137.

<sup>(166)</sup> Hungen, Kaiser Johannes, p. 358. Le titre de la copie (conservée dans un ms. du milieu du xve s.) qualifie l'acte de prostagma, mais le texte ne porte aucune définition et la copiste ne mentionne pas l'existence d'un sceau; l'acte porte une adresse.

<sup>(169)</sup> Sigillion d'un patriarche nommant l'hiéromoine Mélétics higoumène du couvent Spèlaiètou (inédit de Vatopédi, photo au Collège de France); prostagma d'Andronie III nommant un higoumène de Saint-Jean-Prodrome (Acles Prodromou, n° 32). Ce dernier couvent étant patriarcal, c'est le patriarche qui devait consacrer son higoumène (ct. ibid., n° 9, 1. 53-57, n° 10, 1. 56-61, n° 24, 1. 62-67, n° 26, 1. 43-48). Mais dans son typikon, écrit en 1332, le second ktèlèr du couvent, Iôakeim, métropolite de Zichnai, engage chaque higoumène nouvellement étu à se rendre, si possible, à Constantinople pour recevoir de l'empereur le bâton et un prostagma d'investiture (ibid., p. 175, 1. 9-11). C'est, pensons-nous, pour se conformer à cette injonction qu'en 1334 les moines du Prodrome demandèrent à l'empereur et regurent de lui un prostagma qui confirme dans ses fonctions l'higoumène en service; remarquens qu'autour de cette date, certains documents qualifient le couvent de βασιλική μονή. Voir aussi note suivante.

<sup>(170)</sup> On peut même dire que le sigillion de Niphôn constitue l'acte de consécration du prôtos Théophane. En effet, la confirmation pouvait se faire dans un acte plus général : par ex. le chrysobulle de Jean VI Cantacuzène pour Méga Spèlaion confirme le couvent dans toutes ses possessions et en même temps son higoumène, Marc, dans sa charge à vie (Zéros. Jus. p. 593-595 = Dölger, Regesten, nº 2939).

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

et (d'autres adressés) à lui personnellement »<sup>172</sup>. Nous comprenons qu'il existait des chrysobulles délivrés à l'occasion de la confirmation d'anciens prôtoi, et qu'un chrysobulle fut adressé nommément à Paul. En 1198, l'empereur Alexis III Ange mentionne un « chrysobulle particulier que possède le prôtos, lequel lui subordonne les établissements et les couvents de la Montagne »<sup>173</sup>. Ce chrysobulle avait été, nous semble-t-il, lui aussi délivré à l'occasion de la confirmation du prôtos en exercice en 1198.

La durée du mandat du prôtos. Sur ce point nous sommes réduite à des hypothèses fondées sur le nombre d'années durant lesquelles le même prôtos figure dans nos sources. Nous sommes tentée de supposer qu'à l'origine le mandat du prôtos, comme celui des higoumènes, était un mandat à vie. En effet, nous connaissons des prôtoi en exercice pendant cinq ou dix ans<sup>174</sup>, durée normale si l'on pense qu'on portait généralement au protat des moines avancés en âge. D'autre part, le premier ancien prôtos n'apparaît qu'en 1262 (voir liste des prôtoi nº 41). Plusieurs raisons pouvaient conduire le prôtos à se démettre, la plus importante étant l'insubordination de ses administrés. Ainsi, les périodes de troubles correspondent généralement à une succession rapide des prôtoi : le premier cas connu se place sous le règne d'Alexis Ier, où l'on compte au moins cinq prôtoi entre 1093 et 1109<sup>175</sup>; c'est la période qui correspond à l'affaire des Valaques<sup>176</sup>. Une autre période trouble est la première décennie du xive siècle<sup>177</sup>. Les choses rentrent dans l'ordre avec le prôtos Isaac (nº 52), qui resta à la tête de la Montagne une trentaine d'années, mais, pour les dix années qui séparent le prôtos Isaac du prôtos Dorothée, on peut énumérer à nouveau huit prôtoi<sup>178</sup>.

A la fin de ce siècle s'instaure une nouvelle règle : le mandat du prôtos paraît être devenu annuel<sup>179</sup>. Il est vrai qu'au début du xve siècle se succèdent deux prôtoi (nos 76 et 77), dont chacun est resté en place au moins deux ans, mais nous ignorons s'il n'y eut pas renouvellement annuel de leur mandat. Trois ans est d'ailleurs, à une exception près (no 95), la durée d'exercice de ce mandat la plus longue que nous trouvons dans toute l'époque postbyzantine. Souvent le prôtos en charge une année donnée signe comme ancien prôtos l'année suivante. Être ancien prôtos ne constitue sans doute pas une fonction réelle, mais est peut-être plus qu'un titre honorifique : le nombre de documents signés à cette époque par des anciens prôtoi est particulièrement élevé; trouver sur le même document les signatures de deux anciens prôtoi est chose fréquente, et il existe même un acte qui fut signé par quatre anciens prôtoi<sup>180</sup>; il arrive qu'un ancien prôtos continue à mentionner dans sa signature ce titre de nombreuses années après qu'il ait exercé la fonction du prôtos<sup>181</sup>.

L'institution du prôtos survécut, tant bien que mal, de deux siècles à l'Empire byzantin :

le dernier prôtos connu et probablement le dernier prôtos tout court apparaît en 1593; suit une période d'une cinquantaine d'années durant laquelle il n'y eut plus, semble-t-il, de prôtos élu<sup>182</sup>, bien que la correspondance extérieure continuât à être adressée au « très vénérable prôtos »<sup>183</sup>. On peut dire que la fonction du prôtos était éteinte longtemps avant qu'une réforme ne vint doter l'Athos d'une nouvelle forme de gouvernement<sup>184</sup>.

Des tentatives ont été faites plus tard pour restaurer cette institution qui avait si bien servi les intérêts de l'Athos; mais les circonstances avaient changé, et ces efforts furent voués à l'échec<sup>186</sup>.

#### 4. LISTE DES PRÔTOI

Dans la liste qui suit, nous avons abrégé les noms des couvents athonites (liste explicative, p. 274). A l'exception de Darrouzès, Prôtes (= Dar)<sup>186</sup>, nous ne renvoyons qu'aux sources. Les éditions des actes sans référence sont celles citées p. 1x; pour les autres nous n'indiquons, en principe, qu'une édition, la meilleure ou la plus accessible. Les photos des actes inédits se trouvent au Collège de France. Notre recherche dans ces inédits s'est limitée aux relevés prosopographiques. L'étude complète de l'ensemble des actes de chaque dossier n'étant pas encore faite, il est impossible d'affirmer que telle mention ne nous a pas échappé, que tels documents qui ont les apparences d'être des copies ne sont pas des faux.

Sous la rubrique « mention », nous consignons les témoignages postérieurs aux dates connues de l'activité d'un prôtos. Pour les prôtoi qui ne sont connus que par des mentions, nous n'indiquons pas de dates, lorsque celles-ci ne feraient que répéter la dernière date connue de leur prédécesseur et la première de leur successeur. Nous utilisons l'expression « ancien prôtos » pour signaler la présence, au moment où l'on établissait l'acte, d'un πρώην πρῶτος.

- 1. André, février 908 : Pro nº 2, l. 17. Mention : Vie de Blaise, § 25, p. 668 p (?)187. Dar, 1.
- 2. Stéphanos, 958-959<sup>188</sup>. Mentions : Vie d'Alhanase A, p. 19, l. 18-19 ; lypikon d'Alhanase, p. 104, l. 5-6. Dar, 2.

<sup>(172)</sup> Actes Kénophon, nº 1, 1. 15-16 : διὰ χρυσοβούλλων παλαιγενῶν καὶ ίδιων πλείστων ἐνεχείρισεν ἔχειν με τὴν ἀρχήν.

<sup>(173)</sup> Acles Chilandar, nº 4, l. 83-85 : χρυσοβούλλου γραφής ίδικῶς τῷ πρώτῳ τοῦ τοιούτου ὅρους προσούσης καὶ πάντα τὰ ἐν τῷ τοιούτῳ ὅρει σεμνεῖα καὶ μοναστήρια τῆ αὐτοῦ ἐξουσία καθυπαγούσης.

<sup>(174)</sup> Par ex. Thomas connu entre 980 et 985; Jean entre 991 et 996; Nicéphore entre 1007 et 1019; Paul entre 1070 et 1083; voir ci-dessous, liste des prôtoi nºs 4, 5, 8, 18.

<sup>(175)</sup> Voir ci-dessous, liste des prôtoi nos 20-24.

<sup>(176)</sup> Sur cette affaire, voir IIº Partie, Appendice I.

<sup>(177)</sup> Cf. LAURENT, Regestes (numéros cités dans les notes 153-157).

<sup>(178)</sup> Voir liste des prôtoi nºs 53-60.

<sup>(179)</sup> Cf. Acles Dionysiau, p. 69.

<sup>(180)</sup> Acles Kullumus, nº 53 et planche.

<sup>(181)</sup> Voir par ex. liste des prôtoi nos 103, 104, 105, 110.

<sup>(182)</sup> La vingtaine de documents de cette époque que nous possédons ne portent que les signatures des représentants des couvents.

<sup>(183)</sup> Septembre 1597, avril 1609, juin 1639 : actes inédits de Vatopédi (cf. Ἑλληνικά, 3, 1930, p. 49, 50, 53); mai 1641 : Actes Philothéou, n° 14, l. 4.

<sup>(184)</sup> Une étude approfondie des institutions athonites à cette époque ne pourra pas être entreprise avant que les nombreux actes et registres du xvi- et du xvii- s. soient publiés.

<sup>(185)</sup> Ainsi, selon l'historien Sergios Makraios, vers 1781, le patriarche Gabriel désigna comme prôtos le skévophylax d'Esphigménou Ignatios. En même temps un nouveau typikon fut rédigé, mais il ne fut pas appliqué, ef. Smyrnakès, Alhos, p. 292, 312-315; D. A. Pétrakakos, Τὸ μοναχικὸν πολίτευμα τοῦ άγίου δρους "Αθω, Leipzig, 1925, p. 49 n. 3). — Signaions qu'en 1809, le patriarche Kallinikos V adresse ainsi un acte : 'Οσιώτατε πρῶτε τοῦ άγιωνόμου ὅρους καὶ οἱ λοιποὶ ἱερομόναχοι καὶ γέροντες τῆς συνάξεως (Dölgen, Schalzkammer, nº 99).

<sup>(186)</sup> L'étude du P. J. Darrouzès nous a été d'une grande utilité en raison de la précision et du caractère exhaustif, eu égard à la decumentation alors disponible, de la liste des prôtoi qu'elle donne, et des nombroux autres renseignements qu'elle contient. Le renvoi aux numéros de Darrouzès aidera le lecteur à établir une correspondance entre cette liste et la nôtre. Nous nous rapportons en note à cette liste, comme à celle de Gédéon (Éphémérides) et de Mošin (Protat), lorsque les dates des prêtoi font problème.

<sup>(187)</sup> Voir ci-dessus, p. 52, note 64.

<sup>(188)</sup> Sur les dates de ce prôtos, voir ci-dessus, p. 72 et note 88.

131

- 3. Athanase, 972 : Pro nº 7. Dans le même acte, après le prôtos et Athanase de Lavra, signe Christopoulos, higoumène du prôtos180. — Dar, 3.
- 4. Thomas, août 980 : Zo nº 1; avril 982 : Iv inédit; janvier 985 : Iv = Smyrnakès, Alhos, p. 36-39. - DAR, 4.
- 5. Jean Phakenos, novembre 991: La nº 9; octobre 996: La nº 12. Mentions: Vie d'Athanase A, p. 91, l. 26; Vie d'Athanase B, p. 71, l. 12190; La nº 17 (1012), l. 4 apparat et notes; Iv inédit (1013); La inédits (1614 et 1621). — DAR, 5.
  - 6. Nicéphore, septembre 998 : Va inédit. Mention : La nº 17 (1012), l. 4-5. Dar, б.
- 7. PAUL, décembre 1001 : Va = Goudas, Vatopédi, nº 1. Mentions : La nº 17 (1012), l. 5 apparat et notes; Kut nº 1 (1012), l. 3; Phi nº 1 (1087), l. 35, 38191. — DAR, 7.
- 8. Nicéphore, décembre 1007 : Iv inédit; avril 1010 : La nº 15 et Xèr nº 2, l. 3; avril 1012 : La nº 17; juillet 1012: Kut nº 1; avril 1013: Iv inédit; juillet 1014: Iv inédit; avril 1015: Iv = Dölger, Schalzkammer, no 103192, et Iv inédit; février 1016 : La no 19; août 1016 : Xèr nº 3; mai 1017 : La nº 21; avril 1018 : Va inédit; décembre 1018 : Va inédit; 1019 (?) : La nº 23198. Mention: Va inédit (1499). — DAR, 8.
- 9. Léontios, décembre 1020 : Iv inédit; février 1024 : La nº 25. Dar, 9. En février 1030, probablement durant une vacance du protat, un acte (Ro nº 1) est signé en premier par : GÉRASIMOS, higoumène du prôtos<sup>194</sup>.
  - 10. Michel, décembre 1030 : La nº 28. Mention : Iv inédit (1056). DAR, 11.
  - 11. Nicéphore, décembre 1034 : Es nº 1105.
- 12. Тнеоктівтов, higoumène d'Esphigménou, avril 1035 : La nº 29; avril 1037 : La nº 30; décembre 1037 : Es nº 2106. — DAR, 12.
  - (189) Voir Acte nº 7, notes.
- (190) Nous pensons que Phakènos (nom que donnent les deux Vies d'Athanase) est le patronyme de Jean (voir ci-dessus, p. 89), plutôt que le nom de son couvent comme cela se rencontre plus tard, par ex. δ Καπρούλης, δ
- (191) On a identifié le personnage à Paul, higoumène de Xèropotamon (= Saint-Paul) et prolongé le protat de ce Paul jusqu'en décembre 1009 (cf. Dannouzes, Prôles, p. 410). Mais dès 1007 c'est Nicéphore qui est prôtos (nº 8), et Paul de Xèropotamou ne fait, en décembre 1009, que présider une commission et signer en premier (Παῦλος μοναχός) l'acte qu'elle a établi (Acles Chilandar, nº 1). Le même cas s'est présenté en avril 1013 (acte inédit d'Iviron). D'autre part, Acles Laura<sup>2</sup>, nº 17, qui montionne le prôtos Paul (l. 5 et apparat) et Paul de Xèropotamou (l. 14), ne fait aucun rapprochement entre les deux personnages, ce qui serait étonnant si ce dernier était l'ancien prôtos. L'examen des signatures autographes n'est pas concluant, car il se réduit praliquement à la comparaison du seul
- (192) Cet acte se trouve inséré dans une lettre synodale du patriarche Cyrille, de mai 1622 (Vatopédi inédit). (193) Cet acte, daté dans l'édition : 1018-1019 (?), doit être de 1019, car l'higoumène de Xèropotamou / Saint-Paul qui y signe s'appelle Nil; or, en décembre 1018, Paul était encore higoumène de ce couvent (cf. ci-dessus, p. 68, note 56). Mais l'acte est quelque peu suspect, cf. Acies Lavra<sup>2</sup>, p. 169.
- (194) Voir au nº 3 de cette liste et 11º Partie, Acte nº 7, notes. Nous nous refusons à voir en ce Gérasimos un prôtos, comme le font l'éditeur de l'acte (Acles Rossikon, p. 9) et Darrouzès (Prôles, p. 412 nº 10). Dans la centaine de prôtoi connus par leurs signatures, nous n'avons aucun exemple d'un prôtos qui utilise son titre d'higoumène d'un convent dans sa signature; un seul mentionne son couvent d'origine, voir nº 19 et note 206.

(195) Un faux daté de mars 1030 (Actes Lavra<sup>2</sup>, Appendice IV) porte la signature d'un prôtos Nicéphore. Ce doit être le Nicéphore des années 1007-1019 (nº 8) qui a servi de modèle au faussaire, car on trouve à Lavra des actes

(196) Théoktistos, l'higoumène d'Esphigménou qui établit l'acte de décembre 1037, se dit prôtos l. 38; sur le personnage, ef. Actes Esphigmenous, p. 16-19, 30.

- 13. Léontios, 1040/41 : Es nº 3.
- 14. Joseph. Mention: Xén nº 1 (1083), l. 162107. DAR, 14.
- 15. Тне́орнуцактов, septembre 1045 : Pro nº 8; mars 1047 : Каз nº 1; mai 1048 : Ro nº 3; avril 1049 : Zo nº 3, l. 8198; août 1051 : Zo nº 4 et Do = Krénas, Prôtos, nº 21198 a. -DAR, 13.
- 16. GÉRASIMOS, higoumène de Xénophon, curopalate. Mention: Xén nº 1 (1083), l. 200-201199; Xén (Laurent 20) (ca 1322) = E. Kurtz, dans Viz. Vrem., 18, 1911, 3e partie, p. 97, l. 17-25: reprise du passage de Xén nº 1. — DAR, 15.
- 17. HILARIÔN, avril 1056 : Xèr nº 5; avant août 1056 et septembre 1056 : Iv. inédit; mai 1057 : Ro no 4 (N.E. 5); avril 1059 : Va inédit; avant avril et avril 1066 : Va inédit<sup>200</sup>. Mentions: trois actes de Va inédits (1296, mai et septembre 1597)201.
- 18. PAUL, higoumène de Docheiariou, novembre 1070 : Ro nº 5 (N.E. 6) et Pa inédit; mai 1071 : Va = Néos Hell., 9, 1912, p. 218-219 (édition défectueuse); janvier 1076 : Chi Suppl nº 1202; octobre 1080203 : Iv = Dölgen, Schalzkammer, nº 104; avril 1081 : Xèr nº 6; mai 1083 : Xén nº 1, l. 74-102204; juillet 1083 : Xén nº 1. Mentions : Xén inédit (Laurent 11) (1316); Kas nº 3 (1317), l. 41, 54, 58; Es nº 24 (1353 ?-1356 ?), l. 14205. — Dar, 16.

(197) Joseph est prôtos à une époque où à la tête du couvent de Xénophon se trouve un Dionysies; mais cet higoumène n'est pas autrement connu. Sur la place que nous assignons à Joseph dans la liste, voir nete 199.

(198) Nous ne tenons pas compte de l'acte de Zographou de « mai 1049 » (cf. Mošin, Akti iz svetogorskih arhiva, Spomenik, 91, 1939, p. 171 sq.); à notre avis, c'est un faux fabrique sur Acles Zographou, nº 3.

(198 a) L'acte de Docheiariou est une copie de l'acte de Zographou faite par Ktenas en 1920 (cf. Ktenas, Prôlos, p. 251 note).

(199) Le prôtes Gérasimos, qui était aussi higoumène de Xénophon, n'est connu que par cette mention. Nous connaissons les dates de cinq higoumènes de Xénophon au x1° s. : Théodore (1), 1018-1035 ; Grégoire, 1047 ; Théodore (II), 1059-1071; Nicolas, 1076; Syméon, ca 1078-1089. Les vides de cette liste, combinés avec ceux de la liste des protoi (nºs 8-18), invitent à placer : l'higoumène et protos Gérasimos entre Grégoire et Théodore (II), donc dans la liste des prôtoi entre Théophylaktos et Hilarion; l'higoumène Dionysios entre Théodore (I) et Grégoire, donc le protos Joseph entre Léontios et Théophylaktos, la possibilité de le placer entre Théoktistos et Léontios n'étant pas

(200) En juin 1065, le prôtos se trouvait à Constantinople (cf. Vie de Georges l'Hagiorile, p. 138-139) : il n'est pas nommé, mais il doit s'agir d'Hilariôn.

(201) D'après ces actes, un prôtos Hilariôn avait établi un périorismos, à l'occasion d'un litige ; or, l'acte de 1059 contient une délimitation qui correspond à peu près à la région que concernent les actes de 1296 et de 1597.

- (202) L. 2 de cet acte, le prôtos est ainsi désigné : Παύλος μοναχός και πρώτος και καθηγούμενος μονής του Δοχειάρη. Paul de Docheiariou signe deux actes inédits de Valopédi : en 1059 (de sa main, même écriture que celle du prôtos Paul), et en 1066 (la signature nous paraît être écrite de la main du scribe, moine de Docheiariou). En 1087, un Paul higoumène de Docheiariou, signe dans Acles Philothéou, nº 1, 1. 156. Son ceriture étant différente de celle du prôtes Paul, il est probable qu'un autre Paul prit la succession du premier à la tête du couvent.
- (203) Dans Actes Xénophon, nº 1 (1083), l. 5-16, Paul, qui est le prôtes en exercice, dit que l'empereur Nicephore Botaniate l'institua protos et lui donna le bâton, insigne de ses fonctions (... έδωρήσατο και ήμιν το άξιωμα ... και βακτηρίαν ποιμαντικήν παρέσχε ... πρώτον κατέστησε) ; le début de son protat ne pourrait donc se situer qu'après juin 1078 (couronnement de Botaniate). Cependant, d'après les signatures, identiques, le prôtes des années 1070-1076 et celui des années 1080-1083 sont la même personne. Deux hypothèses : a) une interruption dans sa fonction intervenue entre 1076 et 1080; mais, dans le passage mentionné plus haut, Paul ne fait pas allusion à un premier protat (voir aussi ci-dessus, p. 128); b) c'est à l'occasion d'un voyage à Constantinople, que Paul aurait reçu du nouvel empereur une confirmation dans les fonctions qu'il exerçait déjà : voir ci-dessus, p. 127.

(204) Prostagma d'Alexis Ier Comnène adresse au prôtos et inserré en entier dans cet acte.

(205) Il y est question d'un acte établi par le prôtos Paul « deux cent ans et plus » auparavant. Comme nous ne connaissons pas de prôtos Paul après 1083, nous considérons qu'il s'agit du nôtre, l'auteur n'ayant tenu compte que des siècles et ayant englobé les quelque soixante-dix années dans l'expression vague « et plus ».

- 19. Sabas, higoumène de Xèrokastrou, août 1087 : Phi nº 1206. Dar, 17.
- 20. GABRIEL, novembre 1093 (?). Mention: MEYER, Haupturkunden, p. 183, l. 32: il aurait adressé une requête à l'empereur<sup>207</sup>. DAR, 18.
- 21. Iôannikios (Balmas, de Lavra?), septembre 1096 : Pro 8, l. 198208; sans date : dans plusieurs manuscrits, un écrit attribué au patriarche Nicolas III est adressé au prôtos Iôannikios<sup>208</sup>. Mention : Meyer, *Haupturkunden*, p. 181, l. 32, 34 : récit sur Iôannikios Balmas<sup>210</sup>. Dar, 19.
  - 22. Kosmas, 1101/02: La nº 54. DAR, 20.
- 23. Jean Tarchaniôtès, novembre 1107 : Pa nº 1; septembre 1108 (?) : La nº 57; sans date : au moins trois écrits du patriarche Nicolas III lui seraient adressés<sup>211</sup>. Mention : Meyer, Haupturkunden, p. 163, l. 5, p. 170, l. 1 : récit de Jean Trachaniôtès<sup>212</sup>. Dar, 21.
- 24. HILARIÔN. Mentions: MEYER, Haupturkunden, p. 172, l. 29, p. 173, l. 6: lettre de l'empereur adressée au prôtos Hilariôn<sup>213</sup>; MEYER, ibid., p. 177, l. 20-21: requête du prôtos Hilariôn adressée à l'empereur<sup>214</sup>. Dar, 22.
- (206) Il signe : Σάδας (...) πρώτος ὁ Ξηροκαστρίτης. Comme higoumène, il est connu en 1076 : Actes Chilandar Suppl., n° 1, 1. 69 (lire πρεσδύτερος καὶ ἡγούμενος, au lieu de προηγούμενος), et en 1081 : Actes Xèropotamou, n° 6, 60.
- (207) Le problème de la chronologie de la Diègèsis mérikè (éd. Meyer, Haupturkunden, p. 163-184) et des documents qu'elle contient (voir II® Partie, Appendice Ia, notes) a été longuement débattu par Dölger, Regesten, nos 1171, 1226, 1248, 1265; Grumel, Regestes, nos 959, 981, 982; Idem, Les protes de la Sainte Montagne de l'Athos sous Alexis Ier Comnène, REB, 5, 1947, p. 206-217; Darrouzès, Prôles, p. 413-417. Les dossiers athonites inédits ne contenant pas d'éléments nouveaux, nous ne voyons pas d'intérêt à reprendre la discussion. Nous suivons pour les deux prôtoi qui font vraiment difficulté (Gabriel et Hilariôn), l'ordre qui leur a été donné par Darrouzès (Ibid.), ordre qui peut être intervorti sans inconvénient. Deux précisions: la Diègèsis ne fit jamais dans son ensemble d'une confirmation, comme l'édition Meyer l'a fait croire; seuls furent confirmés sept des documents qu'elle contient (voir II® Partie, Appendice Ia, notes); le récit de la Diègèsis au sujet d'un faux fabriqué par le prôtos Nicolas III ayant bel et bien existé (voir II® Partie, Acte no 10, notes), le prôtos n'avait pas à en fabriquer une, ni à s'en repentir au moment de la mort du patriarche.
- (208) Gomme le P. Darrouzès, et pour les mêmes raisons, nous ne retenons qu'un seul prôtos Iôannikios durant le règne d'Alexis Ier (cf. Darrouzès, *Prôles*, p. 415, 416-417; Actes Laura<sup>2</sup>, Introduction par Lemerle, p. 54, 55; voir note précédente).
  - (209) Sur ce sujet, voir nº 23 et note 211.
  - (210) Voir notes 207 et 208,
- (211) L'un d'eux serait le typikon en vers (cf. Grumel, Regestes, nº 975); J. Koder, qui a étudié ce texte (voir ci-dessus, p. 125, note 147), pense que la date de sa composition se situe vors 1107-1108 et que le destinataire en serait le prôtos Jean Tarchaniôtès et non pas le prôtos Iôannikios. Les autres sont des réponses du patriarche aux moines athonites sur des points canonico-liturgiques (cf. Grumel, Regestes, nºs 982, 983, 984).
- (212) Le récit mis dans la bouche de Jean Tarchaniètes couvre les pages 163, 1. 10 à 170, 1. 25; cf. aussi, p. 39.

  En janvier 1142, un acte inédit du Pantocrator (copie) est signé entre autres par un Jean, δήθεν μοναχὸς δ Τραχανιότης. Peut-on penser, trente-trois ans après le prôtos des années 1107-1108, qu'il s'agisse du même personnage qui, ayant abandonné sa charge, vivait en simple moine sur la Montagne? Il est difficile de le croire, car les prôtoi étaient certainement choisis parmi des moines avancés en âge.
- (213) On connaît cet acte par une paraphrase que contient la Diègèsis mérikè (Meyer, Haupturkunden, p. 172, 30-173, 4); l'acte est daté par Dölger (Regesien, nº 1250): « octobre 1109 ? », car Dölger le met en rapport avec un prostagma (Meyer, ibid., p. 172, l. 1-12) qu'il date de cette année (Regesien, nº 1248 = notre Appendice Ia); mais voir ci-dessus, note 207.
- (214) La réponse de l'empereur, connue par une paraphrase (Meyer, Haupturkunden, p. 177, l. 22-31), est datée par Dölger (Regesten, n° 1265): « printemps 1113 ou printemps 1116 (?) », mals voir ci-dessus, note 207. Grumel (Regestes, n° 958) suppose qu'un « pittakion patriarchikon » (Meyer, ibid., p. 174, l. 19 p. 175, l. 29) fut adressé au prôtos Hilariôn; cela nous paraît fort incertain. D'après un récit tardif (voir ci-dessus, p. 6, note 28), ibid., p. 165, l. 24).

- 25. Néophytos, higoumène de Docheiariou, vers 1118 ou peu après : Do = Krénas, *Prôlos*, nº 22<sup>215</sup>. Dar. 23.
- 26. Gabriel, juin 1141: La nº 61; février 1142: Pa inédit; septembre 1143: il délivre une copie d'un acte de 1034<sup>216</sup>; octobre 1153: La nº 62. Mention: La nº 63 (1154), l. 22: décédé.

   Dan 24
  - 27. Nicéphore, higoumène de Lavra, novembre 1154 : La nº 63, l. 18-20. Dar, 25.
  - 28. Antoine, après 1159. Mention : Va inédit (1296)217.
  - 29. JEAN, août 1169 : Ro no 7 (N.E. 8). DAR, 26.
  - 30. Dorothée, juin 1177 : Ro nº 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation. Dar, 27.
  - 31. MÉTROPHANE, septembre 1182 : Ro nº 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation. Dar, 28.
  - 32. Martinianos, mars 1188 : Ro nº 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation. Dar, 29.
- 33. Gérasimos, août 1194 : Ro nº 7, p. 80 (N.E. 8), verso : confirmation<sup>218</sup>; avril 1195 : Do inédit<sup>219</sup>; peu avant juin 1198 : Chi nº 3; juin 1198 : Chi nº 4, l. 24, 37, 42<sup>220</sup>. Mention : Do inédit (1312). Dar., 30.
- 34. Dometios le Hiérosolymite, février 1200<sup>221</sup>. Mentions : Dj. Daničić, Živol sveloga Simeuna i sveloga Save, Belgrade, 1865, p. 87, l. 26, p. 188, l. 7; Kut nº 2 (1257), l. 3<sup>222</sup>. Dar, 31.
- (215) L'original de ce document est mutilé de la fin (cf. Κτένλε, Prôlos, p. 254 et photo de la pièce); la copie publiée par Klénas ne porte ni date ni signature. Nous ignorons où Uspenskij (Islorija, III, 1, p. 200 et Ukazatei, p. 38 nº 3 = Kourilas, Calalogue, nº 13) a trouvé la date (inexacte) 6600 (1092), transformée par le traducteur gree en 6660. Néophytos est connu comme higoumène en septembre 1108 (Acies Laura², nº 57, l. 45), en février 1112 et décembre 1117 (inédits de Dochelariou). Dans son testament, il déclare être depuis plusieurs années à la tête de son couvent (en tout cas après 1087, date à laquelle l'higoumène est Paul : voir ci-dessus, note 202); il fut donc prôtos entre 1118 et 1141, mais plus près de la première date que de la seconde. L'original du testament porte une prolaxis autographe : + (...) Νεόφυτος ὁ τῆς τοῦ Δοχειχρίου μονῆς καθηγούμενος καθ πρώτος τοῦ 'Αγίου 'Όρους (...).
- (216) Cf. Actes Esphigménou<sup>3</sup>, p. 37.

  (217) Cet acte nous apprend que les moines de Vatopédi présentèrent deux périorismoi : l'un établi par le prôtes Hilarion, l'autre par le prôtes Antoine, cent ans et plus plus tard ; le premier acte étant celui de 1059 (voir n° 17 et note 201), Antoine fut prôtes un peu après 1159, à une date jusqu'à présent inconnue.
- (218) Ces quatre derniers prôtoi (n° 30-33) confirment le même document (Actes Rossikon, n° 7, p. 78, 80, établi par le prôtos Jean = n° 29) par une formule de garantie datée du ménologe, chacun très probablement au début de son protat; les deux premiers apposent leur signature au verso de l'original, les deux autres au verso d'une copie qui reproduit en plus du texte les deux premières confirmations. Les signatures des prôtoi n° 30-32 précédant celle de Gérasimos, connu en 1195, leur chronologie respective peut être établie avec certitude (cf. A. Soloviev, dans Byz., 8, 1933, p. 220-221).
- (219) L'acte établi par le prôtes Gérasimes en 1195 au sujet d'un différend entre Docheiariou et Kochliara est mentionné dans un acte inédit de Docheiariou de 1312. Actuellement ce document est représenté dans les archives de Docheiariou par deux « copies », toutes deux falsifiées (indication de N. Oikonomidès).
- (220) Chi nº 4 ne donne pas le nom du prôtos, mais on sait par Chi nº 3 que ce fui le prôtos Gérasimos qui signa la requête adressée par les Athonites à l'empereur, pour lui demander d'autoriser la création d'un couvent serbe. L'histoire est aussi relatée dans la Vie de S. Sava de Serbie (éd. Dj. Daničić, Živoi sveloga Simeuna i sveloga Save, Belgrade, 1865, p. 162-168).
- (221) Sava celébra le premier anniversaire de la mort de son père en présence du prôtes Dométies; or, Syméon Némanja mourut le 13 février 1199 (cf. F. Banišić, Hronološki problemi eko godine Nemanjine smrti, Hilandarski Zbornik, 2, 1971, p. 31-58).
- (222) τοῦ (...) πρώτου ἐκείνου τοῦ ἡγιασμένου κῦρ Δομετίου τοῦ Ἱεροσολυμίτου, et 1. 12 τὸν Ἱεροσολυμίτην. Il faut comprendre que Dométios n'était pas originaire de Jérusalem, mais qu'il avait fait le pèlerinage des Lieux-Saints.

- 35. Théortistos. Mention: Chi nº 2 (entre 1219 et 1233), l. 24223 = Chi slave nº 1, l. 19 et 63 (notice postérieure). - DAR. 33.
  - 36. Eusèbe, après 1219 avant 1233 : Chi nº 2, l. 10 = Chi slave nº 1, l. 8224. Dar, 34.
  - 37. Daniel, ca 1233 (?)226. Mention: Kut nº 2 (1257), l. 13, 17, 21: décédé. Dar, 32.
- 38. Théodore, entre mars et août 1253 (?): Stojanović, Zapisi, III, nº 4931: notice dans un ms. slave<sup>226</sup>; avant décembre 1257 : Kut nº 2, l. 15-16; décembre 1257 : Kut nº 2; sans date: Chi nº 1, 1, 55-58: il délivre une copie d'un acte de 1009. - DAR, 35.
- 39. Arsène, janvier 1262 : Do = Kténas, Prôlos, nº 23227; 1262/63 : Stojanović, Zapisi, I, nº 20 : notice dans un ms. slave; 1263/64 : ibid., III, nº 4933 : notice dans un ms. slave. Mention : Xèr nº 13 (1295), l. 4 : décédé. - DAR, 36.
- 40. Kosmas, ca 1264; ca 1268228. Mentions: Kut no 3 (1287), l. 2; Kut no 9 (1312-1314), l. 28; Kas no 3 (1317), l. 13. — DAR. 37.
  - 41. Niphôn, de Phakènou. Ancien prôtos, après 1262 : Do inédit<sup>229</sup>.
  - 42. Symbon. Mention: Kas no 2 (1310), l. 30, 34230,
- 43. IOANNIKIOS, higoumène d'Alôpou, 1284/85 : LAMPROS, Galalogue, I, p. 4-5 = L. Politès, dans Έλληνικά, 16, 1958/59, p. 135 : notice dans un ms. du Prôtaton. Mentions : Kas nº 2 (1310), l. 22, 31-32 : décédé; Kas nº 3 (1317) l. 24231. — DAR, 38.
- 44. JEAN, février 1287: Kut nº 3; août 1287: La II nº 79; octobre 1287: La II nº 80, l. 1; août 1288: Chi nº 10. Mention: La (1762) = P. Lemerle, dans EEBS, 23, 1953, p. 565. — Dar, 39.
- (223) Dans la copie publiée, il faut corriger πρώην en πρώτου, leçon que donnent l'original (?) mutilé de la fin et une autre copie; voir note suivante.
- (224) Les copies de cet acte, signé par Sava archevêque de Serbie, portent la date erronée : indiction 1, 6701 (1193). Entre 1219 (date de l'intronisation de Sava) et 1233 (date de son abdication), on peut proposer diverses solutions : 1227/28, seule indiction 1 de son épiscopat, date choisie par Mošin (Protat, p. 89) ; ou 1219, date que préfère Darrouzės (Prôles, p. 419-420); ou corriger ,ςψ[λ]α' indiction [ι]α', solution vers laquelle s'oriente F. Burišić qui prépare l'édition du dossier de Chilandar (communication orale).
- (225) Date proposée par N. Oikonomides (Actes Dionysiou, p. 70) V. Laurent introduit deux fois dans ses Regestes l'ordonnance patriarcale que ce prôtes avait obtenue : sous le nº 1328 bis (patriarche Manuel II) et sous le nº 1781, parmi les documents d'attribution incertaine.
- (226) La notice de ce ms. (Vie de saint Sava par Domentijan) porte la date 6751 (1242/43), qui, selon Mošin (Protat, p. 89), est erronée. On doit, croit-il, ajouter foi à la notice d'un autre ms. de cette Vie (Stojanović, Zapisi, III, nº 4932) qui porte la date : 6762, indiction 11, dont les éléments ne sont pas contradictoires, car de nombreux écrits serbes du XIII° s. placent le début de l'année en mars (cf. aussi Papachryssanthou, Euthyme, p. 235 et note 5).
- (227) La copie éditée porte l'année 6703 = 1195, mais l'original n'est daté que par le ménologe, janvier indiction 5, qui doit correspondre à l'année 1262, date déjà proposée par Mošin (Protat, p. 89), et acceptée par N. Oikonomidés qui prépare l'édition du dossier,
- (228) 1264 : cinquante ans avant la rédaction d'un acte établi entre septembre 1312 et avril 1314 (cf. Acies Kullumus, nº 9, 1. 27-28; sur la date de ce document, voir ci-dessous, note 240); 1268 : cinquante ans avant la rédaction d'un acte de 1317 (cf. Actes Kastamonitou, no 3, 1, 27 : πεντηκοστόν ήδη χρόνον).
- (229) L'original du seul acte connu d'Arsène (nº 39) porte une addition : l'ancien prôtos Niphôn, ayant en sa qualité de grand économe assisté à la rédaction de l'acte, garantit son contenu. Étant donné que dans le texte le grand économe n'est pas qualifié d'ancien prôtos, on peut déduire que Niphôn devint prôtos après Arsène et probablement même après Kosmas. Niphôn est le premier πρώην πρώτος que notre documentation révèle.
- (230) D'après cet acte, Syméon fut prôtos à l'époque où le futur prôtos Idannikies (nº 43) était higoumène d'Alòpou; mais la seule mention de l'higouménat d'Iòannikios est de ca 1264, sous le protat de Kosmas (nº 40) : Acles Kuttumus, nº 9, 1, 27.
- (231) Cette mention pout se rapporter à cet loannikios-ci aussi bien qu'au nº 46. Vers 1286/87, le prôtos, probablement Idannikios, se trouvait à Constantinople : voir ci-dessus, p. 126, note 152.

- 45. JACQUES, 1289. Ancien prôtos, 1310. Mention: PACHYMÈRE, Bonn, II, p. 139, l. 11-12282.
- 46. IÔANNIKIOS, novembre 1294 : Chi nº 9; août 1296 : Va inédit; mai 1297 : Va inédit<sup>298</sup>; 1300/01: R. Devreesse, Le Fonds Coislin, Paris, 1945, p. 203 = L. Politès, dans Ἑλληνικά, 16, 1958/59, p. 136 : notice dans un ms. de Paris; entre septembre 1300 et août 1302 (?) : Chi slave no 10, l. 33234. Mention: Kut no 6 (avril 1306?), l. 2: décédé285. — Dar, 40.
  - 47. Antoine 1303/04. Mention: bande de copies de Kastamonitou<sup>236</sup>.
  - 48. HILARIÔN. Mention: Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit (1312)287. DAR, 41.
- 49. Luc, avril 1306 : Va = Dölger, Schalzkammer, no 105; même date (?) : Kut no 6, l. 12238. Mention: Ro no 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit (1312). — DAR, 42.
- 50. Athanase, après avril 1306-avant septembre 1309 : Laurent, Regestes, nº 1657 = REB, 28, 1970, p. 109, l. 10: lettre du patriarche Athanase aux Athonites<sup>280</sup>.
- 51. Théophane, novembre 1310 : Kas nº 2; avant mars et mars 1312 : Do inédit; avril 1312 : Ro no 8 (N.E. 10) et Va inédit; août 1312 : Chi suppl no 3; septembre 1312 - avant avril 1314 : Kut nº 9240; novembre 1312 : Pro nº 12, l. 139. — DAR, 43.
- 52. Isaac, higoumène (?) d'Anapausa<sup>241</sup>, avant mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 36; mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, et Xén inédit (Laurent 11); août 1317 : Kas nº 3; 1317/18 (?) : Chi slave no 17, l. 178-180242; entre 1319 et 1325 : Chi no 44 et Va inédit 243; février 1322 : Kut no 11,

(232) Sur ce prôtos et ses dates, cf. notre article, Hiérissos, métropole éphémère au xive siècle, Tr. ci Mém.,4, 1970, p. 397-398.

(233) Ce document signé par plusiours témoins, laïes et moines, parle de : ὁ αὐθέντης μας ὁ πρῶτος, expression unique à notre connaissance; le prôtos y signe au verso sur les kallèmata.

- (234) Les données chronologiques de cet acte ne concordent pas et on sait que plusieurs actes slaves de Chilandar ont subi des remaniements. V. Mošin (Povelja kralja Milutina. Diplomaticka analiza, Istorijski Časopis, 18, 1971, p. 62-63) considère ce document comme authentique.
  - (235) Sur la date de cet acte, voir note 238.
- (236) Cotte bande de copies (cf. Oikonomides, Catalogue Kas, nº 19, 0') mentionne un document qui aurait été établi en 6812 (= 1303/04) et signé par le prôtes Antoine et l'higoumène de Lavra Maxime. Or, en 1304 l'higoumène de Lavra s'appelle bien Maxime (Actes Laura, II, nº 98, et Laurent, Regestes, nº 1615).
- (237) D'après ces documents qui relatent la même affaire, le prôtes Luc avait à statuer de nouveau sur une donation faite par le prôtos Hilarion. Mais rien ne prouve que celui-ci ait été le prédécesseur immédiat de Luc; l'actroi pouvait dater de plusieurs années.
- (238) La fin de l'acte, avec l'indiction et l'année, a disparu. Le protat de Luc ayant été très court (solon Laurent, Regestes, nº 1656, il serait mort avant le printemps 1307), l'acte est probablement à dater du 15 avril 1306. L'éditeur le datait « environ 1300 », ce que l'existence, maintenant connue, du prôtos Antoine en 1303/04 permet de préciser.
- (239) Athanase est probablement le successeur immédiat de Luc, mais une vacance assez longue a précédé sa nomination falte par l'empereur et le patriarche Athanase (donc avant septembre 1309), voir ci-dessus, p. 126 et note 158.
- (240) L'original porte : indiction 11, année 6822 (= 1313/14); il y a erreur d'une unité, soit dans l'indiction (6822 est une indiction 12), soit dans l'année. En tout cas, l'acte doit être antérieur à avril 1314, car, dans une affaire qui occupa l'assemblée de Paques de cette année, on ne fait pas mention du prôtos, et l'acte qui s'en suivit, de juin 1314, est signé par les seuls higoumènes (cf. Acles Xèropolamou, nº 17, 1. 12-14, 39-49). La vacance se prolongea au moins jusqu'en juillet 1315 (cf. Acles Esphigménou2, Appendice B, l. 81-84).
  - (241) Cf. Acles Kullumus, nº 15, 1, 44-59.
- (242) Selon Mošin (dans Glasnik Skopskog naučnog drušiva, 19, 1938, p. 59-78, Godišnjak Skopskog philoz. fak., IV, 4, 1939/40, p. 180-184, et récemment dans Islorijski Časopis, 18, 1971, p. 64-65), cet acte est authentique, mais fut rédigé en 1316; cf. cependant l'avis contraire de F. Dölgen, dans BZ, 39, 1939, p. 482-483, et 40, 1940, p. 508.
- (243) Après septembre 1318 (date d'Acles Chilandar, nº 39) et avant mai 1325, quand l'higoumène de Vatopédi n'est plus Niphôn (comme dans Actes Chilandar, nº 44, 1. 24), mais Thomas. Vu la mention d'un couvent constantinopolitain (ibid., 1. 11-14), il est probable que ces deux actes réciproques ont été établis à Constantinople, donc en 1322.

l. 15, et Xén nº 8, l. 33 (Laurent 19)244; 1322, vers juillet : il est l'émissaire d'Andronic II auprès d'Andronic III<sup>245</sup>; avant avril - après août 1322 : Chi nº 77 et Chi nº 78, l. 8<sup>246</sup>; ca 1322 : Xén (Laurent 20) = E. Kurtz dans Viz. Vrem. 18, 1911, 3e partie, p. 96-99247; juillet 1323 : Chi nº 91, l. 2; février 1324 : Karakallou = Dölger, Schatzkammer, nº 106; mai 1325 : Va inédit; peu après mai 1325 : Chi nº 111248; septembre 1325 : Kut nº 12; peu avant décembre 1325 : Iv inédit; décembre 1325 : Iv = Dölger, Schalzkammer, nº 93, l. 14; ca 1325-1326 : Chi nº 80249; mai 1326: Chi nº 110, l. 10; septembre 1329: Kut nº 15; avant avril 1331: Xèr nº 24, l. 12-16; avril 1331 : Xèr nº 24250; juillet 1333 : Kas nº 4; septembre 1333 : Zo nº 30 = Dölger, Schalzkammer, no 18, l. 1; juillet 1334 : Kut no 17; 1339 ou 1340 : PG, 150, col. 1236 λ = Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, Συγγράμματα, Β΄, Thessalonique, 1966, p. 576, l. 18-19 : tomos hagioreilikos<sup>251</sup>; mars 1342 : il arrive à Constantinople à la tête d'une délégation athonite<sup>252</sup>. Enfermé au couvent de Pétra, il continue au moins pendant trois ans de porter le titre<sup>258</sup> et de superviser les affaires de l'Athos : vers 1343-1344, il donne son accord pour instituer à l'Athos un directoire composé de quatre membres<sup>254</sup>; peu avant juin 1345, il autorise la vente d'un kellion<sup>255</sup>; en juin 1345, au moment où l'on rédige l'acte de vente, Isaac est toujours prôtos<sup>256</sup>. Durant son long protat<sup>257</sup>, Isaac a délivré des copies de plusieurs documents : copie de Karakallou

(244) L'acte de Xénophon est contemporain de celui de Kutlumus, comme le montre leur contenu. Il nous apprend qu'Isaac, cédant aux prières des moines de Xénophon, avait accepté de se charger à vie de l'éphorie de leur couvent (Actes Xenophon, nº 8, 1, 33-37).

(245) Cf. Cantacuzene, Bonn, I, p. 152, 1. 20-21; 154, 1. 4; 163, 1. 12-13; 165, 1. 18-19; Dölger, Regesten, nos 2477, 2670, 2671.

(246) Un différend entre Chilandar et Esphigménou obligea le prôtos à intervenir plusieurs fois et l'empereur à émettre au moins deux prostagmata (Dölgen, Regesten, nºs 2476 et 2481); l'affaire ne fut pas pour autant réglée et une décision (Actes Chilandar, nº 79) fut rendue par le Conseil durant l'assemblée d'août (? : ef. ibid., l. 15); le prôtos, qui n'y figure pas, n'était probablement pas à ce moment rentré de Constantinople.

(247) E. Kurtz date cet acte de 1086, V. Mošin (Protat, p. 90) de 1316; nous acceptons la date proposée par

(248) L'inédit de Vatopédi étant l'acte du prôtos qui octroic les terres de Skorpiou à Chilandar, l'acte Chi nº 111 a dù être établi peu après mai 1325.

(249) Sur la date de cet acte, cf. Živojinović, Kelije, p. 74 n. 21.

(250) Le nom du prôtos et la date y sont restitués, mais l'argumentation de l'éditeur est solide.

(251) Sur la date du lomos, cf. J. MEYENDORFF, Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 74,

(252) Cf. GANTACUZENE, Bonn, II, p. 209-213, surtout p. 209, l. 17, 213, l. 5-7; cf. aussi lettre de Grégoire Palamas, ed. dans EEBS, 32, 1963, p. 364 sq. = Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, Συγγράμματα, Β', Thessalonique, 1966, p. 533, l. 8 sq.; on trouve une version édulcorée (la détention du prôtos à Pétra et celle de Sabas à Chôra n'y sont pas mentionnées) dans la Vie de Sabas l'Hagiorite par Philothée (éd. A. Papadopoulos-Kérameus dans 'Ανάλεκτα 'Isροσολυμιτικής Σταχυολογίας, V, Saint-Pétershourg, 1898, p. 321-326). Cf. Meyendorff, op. cil., p. 100, 102,

(253) Cf. un acte de Dochelariou = Ktenas, Prôtos, nº 26 (juin 1345), p. 270, l. 29-34 : ἐν τῆ βασιλευούση (...) ἀποδεδημηκέναι τότε τὸν (...) πρώτον (...) καὶ τῶν τριῶν ἐπέκεινα χρόνων ἐκεῖσε διάγοντα.

(254) Ibid., 1. 35-40; sur ce sujet, voir liste des dikaloi, p. 163 et note 482.

(255) Ibid., p. 271, l. 34-37; sur la date et sur l'affaire, voir ci-dessous, note 482.

(256) Voir note 253. L'original de cet acte est signé seulement par sept higoumènes, en tête celui de Lavra. La signature d'un « prôtos Théodoret » (DAR, 45), ajoutée sur la copie interpolée que publie Kténas, est sans valeur (remarque déjà faite par N. Oikonomidès : Actes Dionysiou, p. 9 n. 36). Isaac étant prôtos en 1345, le problème que pose un acte de Chilandar (nº 133 = Dölger, Regesten, nº 2893), adressé à un successeur d'Isaac, est à repenser. A notre avis, cet acte pourrait bien dater de 1374, époque à laquelle Chilandar a des difficultés avec les prôtoi grecs au sujet de ses kellia (par ex. Acles Chilandar, nº 156).

(257) Il est probable qu'Isaac mourut à Constantinople, comme le pense Darrouzès (Prôles, p. 425), peu de temps après juin 1345; en tout cas, en avril 1346, c'est un autre prôtes, dont neus ignorons le nom (Niphôn ?), qui s'est rendu à Skopje pour assister au couronnement de Stefan Dušan (G. Soulis, Tsar Stephen Dušan and Mount Athos, Harvard Slavic Studies, 2, 1954, p. 129).

= Dölger, Schalzkammer, nº 38 (1294); de Xén nº 7 (Laurent 14) (1320) : délivrée entre 1320 et 1325258; de Chi nº 58 (1321); de Chi nº 70 (1321); de Kut nº 11 (1322) : délivrée entre 1325 et 1339<sup>250</sup>; de Chi nº 124 (1334)<sup>260</sup>. Mentions : Do inédit (1350-1353)<sup>201</sup>; Es nº 24 (1353 ?-1356 ?), l. 7; Va = Goudas, Valopédi, nº 15 (1356), l. 18 : décédé; Do inédit (1361)202; Kas nº 5 (1362), l. 15; Zo nº 43 (1369), l. 33, 38, 41; Chi nº 162 (1561), l. 23, 37; Chi nº 163 (1562), l. 31; GREGORAS, Bonn, III, p. 541, l. 20; archim. VLADIMIR, Sistematičeskoe opisanie rukopisej Moskovskoj sinodal noj biblioleki, Moscou, 1894, p. 78: notice dans un ms. provenant du couvent de Philothéou; L. Politès dans Έλληνικά, 23, 1970, p. 33 : ms. de commémoraisons (βιδλίον παροησίας) du Prôtaton; Gouillard, Synodikon, p. 116, l. 24, et p. 281 : acclamation dans le synodikon d'Andrinople<sup>268</sup>. — DAR, 44.

53. Niphôn, higoumène, février 1347 : ММ, I, 249, l. 29 : lomos synodikos<sup>264</sup>; mars 1347 : Va inédit; décembre 1347 : Chi nº 135 (?)265. Ancien prôtos, septembre 1350 : MM, I, p. 297, l. 10-11266. Mention: Chi nº 156 (1375), l. 12: décédé. — DAR, 46.

54. Antoine<sup>267</sup>, février 1348(?): Kut nº 23 (signature slave)<sup>268</sup>; mai 1348: Zo nº 38 (signature

(258) Cette copie, où nous restituons le nom du prôtes, disparu avec un morceau du papier, est signée aussi par l'évêque d'Hiérissos Théodose, connu en 1323 ; en mai 1325 l'évêque s'appelle Niphôn (acte inédit de Vatopédi). Signalons, cependant, que sur cette copie ni la signature de l'évêque ni celle du prôtes ne ressemblent à celles que nous connaissons par ailleurs.

(259) Copie signée aussi par l'évêque d'Hiérissos Niphôn, connu en 1325, et l'higoumène de Lavra Ioanniklos; en 1339-1340 l'évêque s'appelle Jacques et l'higoumène de Lavra Théodose.

(260) Cf. Dölger, Regesten, nº 2811.

(261) Un acte du patriarche Kallistos rédigé probablement durant son premier patriarcat a dû exister dans les archives de Docheiariou ; il relatait l'affaire de la capture du directoire athonite par les pirates et donnait quelques délails qu'on ne trouve pas dans l'acte de 1346 (voir note 256) ; aujourd'hui cet acte a disparu ; il n'en reste qu'une copie, quelque peu suspecte, signée par un évêque d'Hiérissos, Sergios, inconnu par ailleurs. Néanmoins, l'authenticité du contenu, en ce qui concerne l'affaire des pirates, ne fait aucun doute.

(262) Ch. Κτένλε ('Η ... μονή τοῦ Δοχειαρίου ..., Alliènes, 1926, p. 27) eite un passage de ce document

d'une façon qui donne à tort l'impression qu'Isaac était alors présent à la rédaction de l'acte.

(263) Le nom du prôtes n'est pas très sûr; si la présence d'Isanc dans le synodiken d'Andrinople se trouvait confirmée, cela signifierait sans doute qu'il était originaire de cette ville.

(264) Le prôtes n'y est pas nommé, mais il nous paraît certain que ce fut Niphon qui, à la tête d'une délégation

athonite, alla a Constantinople pour assister au synode palamite (cf. aussi Dannouzes, Prôles, p. 427).

(265) L'acte est conservé par deux copies : la première, mutilée à la fin, ne porte, dans son état actuel, que des signatures d'higoumènes; dans l'autre, la dernière signature se lit : Ὁ ἐλάχιστος ἐν ἱερομονάχοις Νίφων. La formule et la place ne sont pas celles de la signature du prôtos; cependant, un acte de 1375 (cf. mention) attribue à Niphon l'octroi du kellion de Plaka (= Chi 135). Mošin (Protat, p. 91) croit, sans raison à notre avis, que Niphon signe ici en

(266) Niphon, accusé de messalianisme, fut acquitté trois fois : la première, quand il était encore higoumène, par un tribunal athonite, présidé par le prélat d'Hiérissos et le dikaios de l'Athos Kallistos (MM, I, p. 296-297), très probablement en 1344 (cf. Darnouzès, Prôles, p. 426); la deuxième fois durant son mandat de prôtes (MM, I, p. 207, 1. 10-20) par un tribunal athonite, ayant à sa tôte le métropolite de Thessalonique Grégoire Palamas, et qui a du siéger entre septembre 1347 (cf. R.-J. Loenerrz, dans Orientalia Christiana Periodica, 21, 1955, p. 208-209, 23, 1957, p. 127, 140 : mais il nous paratt peu probable que ce Niphôn puisse être idontifié à l'ancien higoumène de Lavra, oxpulsé de son couvent vers 1355-1363 : Actes Laura, III, nº 135) et le début de 1348 (prôtes Anteine) ; la troisième fois en septembre 1350, à Constantinople où il avait suivi le patriarche Kallistos: l'acte d'acquittement est conservé, MM, I, nº 133, p. 296-300. Nicéphore Grégoras, hostile à Kallistos et à ses amis, au nombre desquels comptait Niphon, emet son titre de prôtos, mais lui prête un nom : Skorpies (Benn, III, p. 259, l. 5-6; 260, l. 6, 20; 261, l. 15; 540, l. 12; etc.); serait-ce son nom de famille, ou s'agit-il d'un jeu de mot ?

(267) V. Mošin identific le prôtos Antoine au bašta de la tour de Chilandar : cf. Ostnoconsky, Serska oblast,

(268) De la date ne subsiste que le mois, mais une des signatures effacées semble être celle de Kléonikos, higoumène de Xénophon, connu en 1347; or, en août 1348 celui-ci a été remplacé par Kallistratos (acte inédit de Xénophon).

139

- slave); octobre 1348 : Va inédit. Mention : Ro nº 10 (1363), p. 104 (N.E. 13)<sup>269</sup> : décédé. -- DAR, 47.
- 55. Arsène. Mentions: MM, I, nº 168 (1355-1356), p. 376, l. 34-35: décédé<sup>270</sup>; L. Politès, dans Έλληνικά, 23, 1970, p. 33: ms. de commémoraisons du Prôtaton. DAR, 48.
- 56. Théodose, ancien higoumène d'Alòpou<sup>271</sup>, avril 1353 : La III nº 133. Ancien prôtos, avril 1353 (?)-décembre 1356 (?) : Es nº 24, l. 9-10. Mention : Kut nº 31 (1375), l. 1-2: décédé. Dar, 49.
  - 57. Théodoulos (?), juin 1353 : Chi Suppl no 7272. DAR, 50.
  - 58. SILOUANOS. Mention: Kut nº 31 (1375), 1. 2: décédé<sup>273</sup>. DAR, 51.
  - 59. Isaac (?), avril 1353 (?)-décembre 1356 (?) : Es nº 24274.
- 60. Théodose, d'Alòpou (pour la deuxième fois), entre janvier 1355 et décembre 1356 : MM, I, p. 377, l. 9-11<sup>275</sup>. Ancien prôtos, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 61; janvier 1362 : Va inédit; octobre 1362 : Kas nº 5, l. 10; avril 1363 : Ro nº 10, p. 106 (N.E. 13); octobre 1364 : Chi nº 148, l. 36; janvier 1366 : Va inédit; novembre 1366 : Chi nº 152, l. 34; février 1369 : Kut nº 25 A, l. 23. Mentions : Kut nº 29 (1369/70), l. 9, 11 : décédé; Kut nº 30 (1370), l. 17; Kut nº 31 (1375), l. 1; Kut nº 36 (1378), l. 17. DAR, 52<sup>276</sup>.
- 61. Dorothée, de Chilandar, décembre 1356 : Chi nº 145; avril 1357 : Pa nº 2, l. 3-4; décembre 1361 : Do inédit; janvier 1362 : Va inédit; octobre 1362 : Kas nº 5; avril 1363 : Ro nº 10

(269) D'après les photos, les nos 9 et 10 des actes édités du Rossikon ne font qu'un document, le no 10 est l'original, le no 9 une copie remaniée de celui-ci.

(270) La seule mention sûre de ce prôtos se trouve dans cet acte établi par le patriarche Kallistos, vers 1355-1356 (sur cette date voir note 275). Il y est dit que le prôtos Arsène intervint dans le conflit qui opposait les moines grecs aux moines géorgiens d'Iviron, quelques années avant que le prôtos Théodose ne s'en occupât à son tour. La seconde copie d'un acte de décembre 1347 (Actes Chilandar, n° 135 : voir note 265) remplace les signatures de deux higoumènes par la formule aberrante : τῷ ὁσιωτάτω πρώτω τὸ (lege τῷν?) κατὰ τὸ ἄγιον ὅρος σεδασμίων βασιλικῶν μονῶν ᾿Αρσένιος ἱερομόναχος (ibid., l. 43 apparat). Une traduction slave d'un acte grec (Actes Chilandar slaves, n° 75) porte, en grec, la signature : Προτος τοῦ ἄγιου ὁρους ἱερομοναχος ᾿Αρσένιος, mais la date de cette pièce, muillée, n'est pas établie sûrement : 1399-1400 (?), selon Μοδιη (Protat, p. 93; impossible cf. ci-dessous); 1350 (?), selon Darrouzès (Prôtes, p. 427-428). Nous pensons, avec Darrouzès, qu'Arsène fut le successeur et non pas le prédécesseur d'Antoine (contra, Mošin, ibid., p. 91). Il n'y a pas de raison de le considérer comme serbe (contra, Mošin, ibid.).

(271) Sur Théodose avant son protat, voir liste des dikaioi, p. 162; en 1353, l'higoumène d'Alôpou est Gabriel : cf. Acles Laura, III, n° 133, et Acles Chilandar Suppl., n° 7.

(272) L'acte est conservé par une copie du xv° siècle (?) sur laquelle la signature du prôtos, selon nous imitée, figure en dernière place, ce qui ne va pas sans créer une gêne; cependant, au moins quatre des autres signataires sont bien attestés. Selon les éditeurs (p. 28), au gree Théodose aurait succédé un slave, Théodoulos du kellion de Saint-Sava à Karyés. On peut cependant penser à une erreur de lecture, Théodoulos au lieu de Théodosios, comme le propose Ostrocorsky (Serska oblast, p. 109 n. 25); mais corriger le nom ne change rien au fait troublant qu'il se trouve à une place anormale.

(273) Mention unique, mais qui situe expressément ce prôtos entre les deux protats de Théodose,

(274) Conservé par une très mauvaise copie du xvie siècle, cet acte, dans son état actuel, ne porte pas de date; le nom même du prôtos, Isaac, y est sujet à caution (cf. Actes Esphigménoue, p. 148-149). Si ce prôtos Isaac a existé, il peut aussi bien être placé avant Silouanos qu'après.

(275) Ce document mentionne Théodose comme le prôtos en exercice : τοῦ ἀρτίως εἰς τὴν τοιαύτην προστασίαν εὐρισχομένου. Comme il se trouve parmi les actes du second patriareat de Kallistos (cf. J. Darrouzès, Le registre synodal du patriareat byzantin au XIV° siècle, Paris, 1971, p. 109 n° 29, et Offikia, p. 424), il a dû être émis entre janvier 1355 (début du second patriareat de Kallistos) et décembre 1356 (date à laquelle le prôtos s'appelle Dorothée).

(276) D'après notre documentation, l'hypothèse selon laquelle Théodose aurait été trois fois prôtes (cf. Dannouzès, *Prôtes*, p. 429-430) ne paraît pas s'imposer.

- (N.E. 13); octobre 1364: Chi nº 148; janvier 1366: Ro nº 11 (N.E. 14) et Va inédit; novembre 1366: Chi nº 152; sans date: Stojanović, Zapisi, II, nº 4231: notice dans un ms. slave. Toutes les signatures de Dorothée, sauf la première<sup>277</sup>, sont en slave. Mentions: Kut nº 31 (1375), l. 5: décédé<sup>278</sup>; Saint-Paul (1400)<sup>279</sup> = 'Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, 19, 1954, p. 154, l. 29, p. 225, l. 3<sup>280</sup>. Dar, 53.
- 62. Sabas, juin 1368: Va inédit; février 1369: Zo nº 43, l. 7-8, et Kut nº 25 A; juillet 1369: Va inédit; novembre 1369: Kut nº 27; décembre 1369: Kut nº 28; 1369/70: Kut nº 29 A et C; novembre 1370: Kut nº 30; décembre 1370: Chi nº 153; janvier 1371: Xén inédit (Laurent 33); juin 1371: Va inédit. Toutes les signatures de Sabas sont en slave. Dar. 54.
- 63. Тне́орнаме. Ancien prôtos, après 1371. Mentions: N. Dučić, Životopis starca Isaije, Glasnik Srpskog učenog društva, 56, 1884, р. 75, l. 10-15; Continuateur de Danilo, éd. Dj. Daničić, Zagreb, 1866, р. 382: une délégation de moines athonites slaves se rend auprès du patriarche Philothée<sup>281</sup>.
- 64. GÉRASIMOS, juin 1374: HUNGER, Kaiser Johannes, p. 358, l. 6<sup>282</sup>, et Chi nº 155 (signature au verso)<sup>283</sup>; janvier 1375: Chi nº 156, Kut nº 31 et Va inédit. Mentions: Kut nº 37 (ca 1380), l. 11, 13, 24: décédé; Kut nº 39 (1387), l. 4. DAR, 55.
  - 65. Théodose, de Vatopédi. Ancien prôtos, septembre 1376 : Va inédit<sup>284</sup>.
- 66. Charitôn, higoumène de Kutlumus, métropolite d'Oungrovlachie<sup>285</sup>, 1376: Kut nº 35, l. 13-15; septembre 1376: Va inédit; décembre 1376: Va inédit; juillet 1377: Chi Suppl nº 9 et Va inédit; septembre 1377: Va inédit; juillet 1378: Kut nº 36 (protaxis et signature), Do inédit et Zo nº 47, l. 18; septembre 1378: Zo nº 48; peu après septembre 1378: Zo nº 49,

(277) Mais la pièce que nous possédons (Chi nº 145) est-elle vraiment l'original?

(278) δ έχ των Σέρδων κυρ Δωρόθεος. — Pour une mention attribuée à ce prôtes (Binon, Xèropolameu, p. 262 n° 7; Dannouzès, Prôtes, p. 430), voir ci-dessous, n° 67 et note 288.

(279) Voir ci-dessous, p. 141, note 300 a.

(280) ὁ πρῶτος (...) Δωρ. ἀπὸ τοῦ Χιλανταρίου. Cf. aussi Acles Chilandar, n° 148, l. 5 : τῶν πατέρων καὶ ἀδελφῶν μου τῶν Χελανταρηνῶν. On a proposé d'identifier ce prôtos avec un Dorothée mentionné dans un ms. (L. Politrès, Griechische Handschriften der serbischen kaiserin Elisabeth, Byzantinoslavica, 2, 1930 p. 297); avec son homonyme l'higoumène de Chilandar (V. Mošin-M. Punković, Hilandarski igumani srednjega vela, Skopje, 1940, p. 78); l'objection qu'on a présentée à cette identification (cf. Ostnogonsky, Sersta oblast, p. 109-110 n. 27) n'est pas à retenir : il n'y a pas incompatibilité entre la fonction de prôtos et celle d'higoumène (cf. Acles Esphigménou\*, n° 2; Acles Lavra\*, n° 63, l. 18-19).

(281) Ce voyage doit se placer après 1371, puisque les deux sources serbes qui le mentionnent parlent du prince serbe Lazare (1371-1389); V. Mošin (Žitie starca Isaii, igumena Russkago monastyria na Afone, Sbornik Russk. arheol. obščestva v Jugoslavii, 3, 1940, p. 165-166) le dale de 1375. Un des membres de cette délégation était l'ancien prôtos Théophane, qui est certainement un serbe (conira, Mošin, tbid.); d'après la Vie d'Isaie le seul moine gree du groupe paraît être le bilingue Nicodème (sur lui cf. G. Cioran, Σχέσεις τῶν 'Ρουμανικῶν χωρῶν μετὰ τοῦ "Αθω, Alhènes, 1938, p. 43-47; mais Nicodòme ne fut pas prôtos).

(282) Le prôtes s'est rendu à Constantinople pour recevoir son investiture de la main de l'empereur : voir cidessus, p. 127.

(283) L'acte a été établi à Constantinople où le prôtes se trouvait alors ; voir note précédente.

(284) Cet acte, signé par le prôtos Chariton, mentionne, parmi d'autres témoins, un moine de Vatopôdi Théodose πρώην πρώτος. Or, en août 1375, un acte fut contresigné par quatre officiers du Prôtaton, dont Θεοδόσιος μοναχὸς καί δικαῖος τοῦ 'Αγίου "Ορους. Si l'on identifie les deux personnages, Théodose a dû devenir prôtos après août 1375 et le rester peu de temps (cf. n° 66). Il est cependant possible que nous ayons affaire à une simple synonymie et que le prôtos Théodose ait été en fonction avant Gérasimos et non après.

(285) Sur ce personnage important du monachisme athonite au xive s., cf. Acles Kullumus, p. 8-13.

- l. 9-10: novembre 1378: Chi no 157, l. 12-13<sup>286</sup>: mai, ca 1380: Kut no 37, l. 1-2. Mention: L. Politès, dans 'Ελληγικά, 23, 1970, p. 33: ms. de commémoraisons du Prôtaton. -- Dar, 56.
- 67. Dorothée, de Xèropotamou, août 1384 : Pa nº 6: août 1387 : Kut nº 39: novembre 1387 : E. Granstrem, Katalog grečeskih rukopisej Leningradskih hranilišč, Viz. Vrem., 19, 1961, p. 196, nº 187 : notice dans un ms. de Leningrad<sup>287</sup>; sans date : Va inédit. Mentions : Pa inédit (1394), l. 5: décédé; Saint-Paul (1399) = Stojanović, Akti, nº 4, p. 49, l. 41288. — Dar, 57.
  - 68. DAVID. janvier 1389 : Chi nº 159. DAR. 58.
- 69. Néophytos, mars 1391 : Darrouzès, Sigillia, p. 140, l. 1-3288; mars 1392 : Zo nº 51. - DAR, 59.
- 70. JÉRÉMIE, septembre 1392; Pa inédit; octobre 1392; Darrouzès, Sigillia, p. 143, 1. 1-3<sup>200</sup>; novembre 1392 : Pa no 13<sup>201</sup>; décembre 1392 : Chi no 160; février 1393 : Es no 30. Mentions: Pa no 8 (janvier 1394), l. 16-17; Pa no 9 (juin 1394), l. 27-28 = MM, II, p. 216, l. 29-30 (date erronée). - DAR, 60.
  - 71. Gennadios, 1393/94<sup>292</sup>. Mentions: Dio no 23 (1427), l. 5, 22; Dio no 24 (1430), l. 5.
- 72. Jéréміе<sup>203</sup>, octobre 1394 : Pa inédit; novembre 1394 : Dio nº 7; juin 1395 : La III nº 154; août 1395 : Chi Suppl nº 10; sans date ; il délivre une copie d'un acte de 1394294.
- 73. JEAN le Kalybite, novembre 1395 : Dio nº 8 (signature grecque de la main du scribe au recio, autographe slave au verso). Mentions: Dio nº 23 (1427), l. 12, 22; Dio nº 24 (1430), l. 12295.
- 74. JÉRÉMIE (le nº 72 pour la deuxième fois)296, juin 1398 : Kut nº 42. Mention : Dio nº 9 (1400), l. 1: décédé. — DAR, 60,
- 75. Néophytos (le nº 69 pour la deuxième fois), septembre 1398 : deux actes de Va inédits; octobre 1398 : Va inédit<sup>297</sup>; novembre 1399 : Saint-Paul = Stojanović, Akti no 4, p. 49-50<sup>298</sup>;
- (286) Les actes de Zographou nºs 47 et 49, aussi bien que l'acte de Chilandar, ne mentionnent pas le nom du protos, mais lui donnent son litre de métropolite. Un ms. de Kutlumus (Lampros, Catalogue, I, p. 285 nº 3202, du XIVe s.) porte (f. 360) le monocondyle : « Le métropolite d'Oungroylachie et prôtes Charitôn ».

(287) Κάγω (...) Κύριλλος ήλθα είς τοῦ Ξηροποτάμου τὸ μοναστήριν τῷ ἐξακισχιλιοστῷ ὀκτακοσιοστῷ ἐνενηκοστῷ έκτω έτος, μήνα Νοέμβριον (...), διὰ συνεργείας τοῦ πανοσιωτάτου καὶ δευτέρου κτήτορος (...) Δωροθέου καὶ τοῦ καθ' ἡμᾶς άγίου ὅρους πρώτου τυγχάνοντος.

(288) Sur cet acte, voir ci-dessous, nº 75, note 298. Mošin (Protal, p. 92) attribue comme nous cette mention à ce protes; Darrouzes la cite deux fois: l'une, p. 430, à propos du protes nº 53 (notre nº 61), l'autre, p. 432, à propos du protos nº 57 (notre nº 67). En réalité, l'acte nº 7 de l'Inventaire de Saint-Paul (Binon, Xèropotamou, p. 262-263), connu sculement par sa mention dans l'acte de 1399, n'est attribué au prôtos Dorothée de Chilandar (vers 1365) que sur une affirmation non justifiée de VLACHOS (Alhos, p. 270).

(289) Le prôtos est confirmé par le patriarche, voir ci-dessus, p. 127.

(290) Voir note précédente.

- (291) La date que donne l'édition (1398) est erronée : cf. Actes Dionysiou, p. 69. Les archives du Pantocrator contiennent deux exemplaires originaux de cet acte (photos au Collège de France).
  - (292) Sur la date, of. Acles Dionysiou, p. 69, 75, 130.
  - (293) Autre que le nº 70 : cf. Acles Dionysiau, p. 69.
  - (294) Actes Pantocrator, nº 8; la signature est identique à celles d'Actes Dionysiou, nº 7.
  - (295) Dans les deux actes, il est dit : χῦρ Ἰωάννης ὁ Σέρδος.

(296) Cf. Acles Dionysiou, p. 69.

(297) Neophytos y écrit : έπεὶ οὖν καὶ ἐγώ δευτερεύσας εἰς τὸ πρωτάτον ἀνήχθην.

(298) L'original, mutilé de la fin, est inédit. Stojanović a publié une traduction slave qui porte la date : novembre, indiction 8, 6909; données qui ne concordent pas. C'est l'année qu'il faut corriger en 6908 (cf. déjà V. LAURENT, dans Revue histor. du Sud-Est Européen, 22, 1945, p. 282), car en octobre 1400 le prôtos s'appelle Gennadios, Binon (Xdropolamou, p. 271 nº 12) date cet acte de 1392.

- janvier 1400 : Dio nº 9. Mention : Saint-Paul inédit290 (septembre 1403) : décédé. -DAR, 59.
- 76. Gennadios 300, octobre 1400 : Saint-Paul = 'Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, 19, 1954, p. 153-156, 222-226300a; décembre 1400 : Pa inédit; septembre 1403 : Saint-Paul inédit<sup>301</sup>; octobre 1403 : Saint-Paul = Dölgen, Schalzkammer, no 97, l. 7, 11, 14802. Ancien prôtos, août 1405 : Kut no 43, l. 19. — DAR, 61.
- 77. JÉRÉMIE 308, juillet 1405 : La III nº 158; août 1405 : Kut nº 43; avril 1406 : Va inédit; avant août et août 1406 : Va inédit; avant juillet et juillet 1407 : Va inédit. — Dar, 62.
- 78. Simôn, novembre 1409: Saint-Paul = Stojanović, Akti, no 5, p. 50-51304; sans date: E. LEGRAND, Lettres de l'empereur Manuel Paléologue, Paris, 1893, p. 109 titre, p. 110, l. 35, p. 112, l. 107 : lettre du thessalonicien Ivangos au prôtos 805. — Dar, 63.
- 79. MACAIRE, août 1416 : Zo = M. Kovačev, Bălgarski klitori v Svela Gora, Sofia, 1943, fac-similé pl. XIV<sup>306</sup>.
  - 80. Malachias, mai 1423 : Saint-Paul inédit. Ancien prôtos, juillet 1424 : Do inédit.
  - 81. Gennadios, juillet 1424: Do inédit. Dar, 64.
- 82. Daniel, novembre 1427 : Dio nº 23; juin 1428 : Kut nº 45, l. 1; janvier 1430 : Ro nº 13 (N.E. 21) et Dio nº 24. — DAR, 65307.
  - 83. Théophane. 1430/31 : Va inédit.
  - 84. Néophytos, février 1438 : Va slave inédit 807a.
- 85. PACHÔME, après mars 1441 : Flegont Smirnov, Opisanie rukopisnih sbornikov XVI v. Novgorodskoj Sofijskoj biblioteki, Saint-Pétersbourg, 1865, Priloženija, p. 3-11 : lettre du prôtos adressée au grand prince Basile II (p. 3-7) et réponse du prince au prôtos Pachôme (p. 7-11)308.
- (299) On peut considérer cet acte comme inédit, car l'«édition» photolithographique des autographes de C, Simonidès (Odessa, 1854), parmi lesquels se trouve la copie de cet acte, n'a été firée qu'à quelques exemplaires.

(300) Ce Gennadios pourrait être le même que le prôtos nº 71, en fonction pour la deuxième fois. (300 a) Deux originaux dont l'un appartenait à Dionysiou : cf. Oikonomides, Calalogue Dio, nº 55.

- (301) Voir note 299. Cet acte du patriarche Matthieu consirme en même temps un acte du protes Néophytes (Saint-Paul, novembre 1399) et l'acte d'octobre 1400 de Gennadios.
- (302) Les deux documents de 1403 ne donnent pas le nom du protos, mais leur contenu montre que le protos dont ils parient est celui qui avait établi l'acte d'octobre 1400, et que la délégation athonite qu'il avait conduite à Constantinople s'y trouvait encore en octobre 1403; sur l'affaire qui les y avait amenés, voir ci-dessus, p. 107.

(303) A distinguer du prôtos nos 72 et 74, décédé avant 1400.

(304) L'édition repose sur une traduction slave; l'original, conservé, est inédit. Le prôtes s'appelle Simon et

non pas Syméon, nom que donne l'édition.

(305) Malgré son titre, la publication de E. Legrand contient des écrits d'autres personnes que Manuel II (cf. p. xI-XII). - Un pamphlet inédit (N. Oikonomidès en prépare l'édition), conservé dans le cod. Rome Vallic., F 20 (Martini nº 86), ff. 277-292, mentionne Ivangos et son ami l'« hiéromoine Simôn »; on peut se demander si ce Simôn n'est pas le prôtos qui reçoit la présente lettre.

(306) L. Mayromalis a résumé cet acte pour nous ; excepté la signature du prôtes, il est écrit entièrement en

(307) Voir ci-dessous, note 313.

(307 a) Comme tout le document (copie), la signature du prôtos est en slave. Le problème de l'original, slave ou gree, sera abordé par L. Mavromatis qui prépare l'édition de cet acte, le seul du fonds slave de Vatopédi encore inedit, pour Hilandarski Zbornik, nº 4.

(308) Dans la copie qui nous est conservée la lettre du prôtos, un adversaire de la politique de l'Union, ne porte ni date ni nom d'expéditeur ; la réponse du grand prince est adressée à « notre père le protes Pachôme » (p. 7). Elle n'est pas datée, elle non plus, mais elle a été écrite après la déposition du métropolite de Kiev Isidore, qu'elle mentionne.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

- 86. Dorothée, de Simonopétra. Ancien prôtos, juillet 1452 : Xén inédit (Laurent 35). Dar, 66.
  - 87. [Néophytos] 300, juillet 1452 : Xén inédit (Laurent 35). DAR, 67.
  - 88. SÉRAPIÓN, ca 1460. Mention: Va inédit (1471)810.
  - 89. Kallistos, mai 1462 (?) : Dio no 29811.
  - 90. Dorothée, 1466/67 : Chi Suppl nº 12. DAR, 68.
- 91. Daniel, de Lavra, avril 1471: Kas nº 7; octobre 1471: Va inédit. Ancien prôtos, juillet 1472: Dio nº 31, l. 19-20<sup>312</sup>. Mentions: V. Grecu, Viaţa sfântului Nifon, Bucarest, 1944, p. 52, l. 8, 23; Νέον Ἐκλόγιον, 2º éd., Constantinople, 1863, p. 349 = Doukakès, Mégas Synax., décembre, p. 169, l. 19, 21, 33: Vie de Nectarios, moine athonite. Dar, 65<sup>813</sup>.
  - 92. PAUL. Ancien prôtos, octobre 1488 : Dio nº 35, l. 20.
- 93. Kosmas, de Kutlumus<sup>314</sup>. Ancien prôtos, août 1492 : Gr. Nandris, *Documente slavo-române din mănăstirile Municlui Athos*, Bucarest, 1936, p. 36, nº 4, l. 4; février 1502 : Ro nº 70, p. 444, l. 16<sup>315</sup>. Dar, 70.
  - 94. Manassès, janvier 1481 : Dio nº 34 B<sup>316</sup>.
- 95. Ignatios, du Pantocrator, juin 1483 : Zo nº 55 et Kas Appendice III $^{316a}$ ; octobre 1488 : Dio nº 35; 1493/94 : Dio nº 36; entre 1494 et 1496 : Dio nº 37; sans date : Do inédit. Ancien prôtos, mai 1496 : Do inédit; 1504/05 : Do = Kténas, Prôtos, nº 28, p. 279, l.  $2^{317}$ . Mention : Va inédit (après 1500) $^{318}$ . Dar. 69.
  - 96. GRÉGOIRE, mai 1496 : Dio nº 39 et Do inédit. DAR, 71.
- 97. Kosmas, de Vatopédi, décembre 1498 : E. Stamatiadès, Ἐκκλησιαστικὰ Σύλλεκτα, Samos, 1891, p. 43, 44<sup>819</sup>; mars 1499 : Va inédit. Ancien prôtos, juin 1501 : Pa inédit<sup>320</sup>; mars 1503 : Va inédit; mars 1510 : Va inédit (Kassianos); avril 1510 : Va inédit (id.)<sup>321</sup>.
  - (309) La lecture du nom est peu sûre.
  - (310) Douze ans avant octobre 1471,
- (311) L'acte est daté : dimanche, 30 mai. En raison de son contenu l'éditeur le place en 1462, mais il n'est pas exclu qu'il soit de 1451 ou de 1456, cf. Actes Dionysiou, p. 159.
  - (312) Τής άγίας Λαύρας Δαγιήλ Ιερομόναγος και ποώην ποώτος.
- (313) Cf. Darrouzes, Prôles, p. 435, 436, et REB, 22, 1964, p. 281-282; il y cut, en effet, deux prôtoi Daniel entre 1427 et 1471.
  - (314) Cf. Acles Kutlumus, p. 19-20, 232 nº 4.
- (315) Ce prôtos, connu sculement par des documents roumains, est à placer avant Ignatios (n° 95) qui exerça la fonction au moins de 1483 à 1496; il se place probablement aussi avant Manassès, mais le contraire n'est pas exclu. On peut faire la même remarque aussi pour le prôtos Paul.
- (316) Cet acte est connu par trois extraits de procès-verbaux, dont un seulement porte la date complète (cf. Actes Dionysiou, p. 170-173).
  - (316 a) Photographie faite sur l'acte de Zographou : cf. Oikonomidès, Calalogue Kas, nº 13.
- (317) Il signe : ᾿Απὸ τὸν Παντοκράτορα ἹΓγνάτιος ὁ πρώην πρῶτος. Il est certainement à identifier avec l'higoumène du Pantocrator connu en 1471 (acte de Vatopédi inédit).
- (318) Ce document, qui ne porte ni date ni signature, est une note, datable de peu après 1500 : elle mentionne deux anciens protoi : l'un est le πρώτος ἀπό τὸ μοναστήρι τοῦ Παντοκράτορος Ἰγνάτιος ἐερομόναχος τὸ ἐπίκλην Ζαγρήφας. Pour l'autre voir note 324.
- (319) Nous devons cette référence à N. Olkonomidès. Le document, publié dans cet ouvrage d'après une copie tardive, est un sémeiôma de la chancellerie patriarcale : il relate la même affaire que l'acte du patriarche Iôakeim (éd. Meyen, Haupturkunden, p. 210-212) et porte la même date, décembre indiction 2, mais donne en plus l'an du

(Notes 320, 321, page suivante).

- 98. Kosmas, de Chilandar, juin 1500 : Pro no 14<sup>322</sup>. Ancien prôtos (?), 1500/01 : Va inédit<sup>323</sup>. Mention : Va inédit (après 1500)<sup>324</sup>.
  - 99. Bessarion, 26 septembre 1500 : Iv (?) = Gédéon, Éphémérides, p. 5-7326.
- 100. Léontios, de Dionysiou, juin 1501 : Pa inédit. Ancien prôtos, mai 1504 : Pa inédit; 1527/28 : Xèr inédit<sup>326</sup>.
  - 101. Marc, mai 1504 : Pa inédit (signature slave).
  - 102. Moïse, 1504/05: Do = Krénas, Prôtos, nº 28 (signature slave). Dar, 73.
- 103. Ме́творнане, mai 1506: Kut nº 50 et La inédit. Ancien prôtos, avril 1510: Va inédit; 1511/12: Dio = Оікономіде́в, Galalogue Dio, nº 71 a et pl. 34; 1527/28: Kut nº 53, l. 38, et Do inédit³27. Toutes les signatures sont en slave. Dar, 74.
- 104. Païsios, de Lavra, août 1507: Va inédit et Pa inédit; fin 1508: Snošenija Rossii s Vostokom po delam cerkovnym, SPB, I, 1858, p. 12-13: lettre du prôtos Païsios au grand prince Basile III; juin 1509: ibid. p. 20-21: deux lettres du grand prince au prôtos Païsios <sup>328</sup>. Ancien prôtos, juin 1513: Barlaam, Monè Grègoriou, p. 48, l. 19-20<sup>329</sup>. Dar, 75.

monde: ἐδδομηκοστῷ ἑδδόμῷ (faute évidente pour ἐπτακισχιλιοστῷ ἑδδόμῷ). Ces deux documents donnent le terminus ante quem de la rédaction du prétendu typikon (Νόμος και Τόπος, voir ci-dessus, p. 95, note 3) et probablement aussi sa raison d'être: en effet, les deux documents de 1498 mentionnent un γράμμα σιγιλλιώδες παλαιόν, ou σιγίλλιον (Meyen, ibid., p. 210, l. 26-27, p. 211, l. 8, 31, p. 212, l. 23; Stamatiades, op. cil., p. 43, 44), qui avait été longtemps «caché», mais qui venait d'être «retrouvé» et apporté au patriarche par le prôtos Kosmas; le patriarche par sa décision «remet» en vigueur les clauses de ce sigillion; c'est-à-dire du prétendu typikon. — Gédéon (Ephémérides, p. 11), qui dit que le prôtos Kosmas se trouvait en «1499» à Constantinople, connaissait sans doute le document de décembre 1498 publié par Stamatiadès.

(320) Nous n'avons aucun moyen pour décider si cette mention se rapporte au prôtos n° 97 ou au prôtos n° 98. (321) En 1503, le couvent de Vatopédi reçoit une somme de cinq milles aspres pour ectroyer un adelphaton, dans la tour de Kolitzè, à : ὁ πατηρ ημών και άδελφὸς τῆς καθ' ημᾶς (...) μονῆς τοῦ Βατοπεδίου Κοσμᾶς ἱερομόναχος και πρώην πρῶτος, et plusieurs fois dans la suite de l'acte, il est dit : ὁ πατηρ ημῶν παπᾶ κῦρ Κοσμᾶς. Α cause des troubles survenus, et sur intervention du patriarche Pachôme (acte inédit de mars 1510), on annule cet adelphaton en avril 1510 : le bénéficiaire abandonne la tour de Kolitzè et reprend ses cinq mille aspres. On voit qu'on 1503 et 1510 il s'agit de la même affaire, et que le bénéficiaire doit être la même personne. Cependant, dans les actes de 1510, il n'est pas appelé Kosmas, mais Kassianos; on peut supposer qu'il y a une erreur sur le nom, ou, ce qui paraît plus probable, qu'entre-temps Kosmas devint mégaloschèmos sous le nom de Kassianos (même intiale).

(322) Que deux protoi Kosmas se soient succédé ressort de leur appartenance à deux couvents différents (voir notes 321 et 324). Nous attribuons l'acte de juin 1500 au second, un serbe, car il a été rédigé par le protos (cf. l. 5 : κάμοῦ ἐλαχίστου Κοσμᾶ καὶ πρώτου) dans un grec très barbare (voir II° Partie, Acte n° 14). Nous ne pouvons rien tirer des signatures, car si l'acte de 1499 est signé, en grec, dans celui de 1500 la signature du protos a disparu avec la partie gauche du bas du document.

(323) Cet acte, qui ne porte pas de signature de prôtos, mentionne Kosmas dans un contexte où il est peu clair si Kosmas est encore au moment de la rédaction de l'acte le prôtos en exercice. Si c'était le cas, l'acte aurait été rédigé entre le 1° et le 26 septembre 1500 : cf. n° 99.

(324) Sur ce document, voir ci-dessus note 318; il y est question do πρώτον ἀπό τὸ Χελαντάρι τὸν Κοσμᾶν τὸ ἐπίκλην Βραγωτζήκι.

το επικην Βραγωτιήκι.
(325) Gédrion (Éphémérides, p. 5-9) public deux documents, écrits sur la même pièce, sans rien dire de leur provenance, mais les actes qu'il public plus loin (p. 14-53) proviennent des archives d'Iviron. Cependant, ni Dölger ni Lefori-Mayromatis n'y ont trouvé cette pièce.

(326) En 1504, il signe: Λεόντιος Ιερομόναχος και πρώην πρώτος άπο τοῦ κυροῦ Διονυσίου. En 1527/28 (acte connu par une mauvaise copie), on fait appel au témoignage du moine nonagénaire de Dionyslou Λεοντίου Ιερομονάζοντος (sic) και πρόην τοῦ (sic) πρώτου χρηματίζοντος.

(327) Sur ces signatures d'ancien prôlos, voir nº 106 et note 332.

- (328) La lettre du prôtos a été apportée par les moines du monastère russe de l'Athos, qui arrivèrent à Moscou en janvier 1509 (cf. N. V. Sinicyna, dans Viz. Vrem., 26, 1965, p. 116); elle a donc été écrite à la fin de l'année 1508. Ces documents se trouvent actuellement aux archives centrales de l'État (CGADA, fonds 52; renseignement de B. L. Fonkië).
  - (329) Il signe : Παίσιος καὶ πρώην πρώτος ἀπὸ τὴν ἀγίαν Λαύραν.

- 105. Syméon, de Vatopédi, avril 1510 : Va inédit<sup>330</sup>. Ancien prôtos, septembre 1515 : La inédit<sup>831</sup>. — DAR, 79.
- 106. Метпорнаме, de Makrou. Ancien prôtos, 1512/13 : Kas nº 8, l. 34; 1513/14 : Do = Krénas, Prôlos, nº 29, p. 279, l. 11; 1527/28: Kut nº 53, l. 42. Ses signatures sont en slave<sup>382</sup>. - DAR. 76.
- 107. SABAS, de Chilandar, 1512/13: Zo nº 56 et Kas nº 8333; mai 1513: addition à Zo nº 55. Kas Appendice III<sup>333a</sup> et Do inédit; juin 1513: Barlaam, Monè Grègoriou, p. 47-48<sup>334</sup>. Toutes les signatures sont en slave. — DAR, 77.
- 108. Joseph, 1513/14: Do = Kténas, Prôlos, nº 29, p. 280, l. 3: mention dans le texte; l'original est signé par les seuls mots 'O  $\Pi P\Omega TO\Sigma$ , en ligature qui rappelle une tugra; sans date : même signature au bas de l'acte Va inédit (1507), après une formule de malédiction contre un éventuel voleur du document<sup>835</sup>. — DAR, 78.
- 109. GABRIEL, septembre 1515: La inédit; mai 1516: Dio inédit = Оікономід'єя, Calalogue Dio, nº 75 et pl. 35; janvier 1518: Kut nº 51; avril 1518: La inédit. Mentions: T. SIMEDREA. Viața și iraiul sfântului Nifon patriarhul Constantinopolului, Bucarest, 1937, p. 28, l. 31, p. 29, 1. 3 = Grecu. Viata, loc. cit., p. 164, l. 12, 22; le prôtos Gabriel se rend à Curtea de Arges en août 1517886; GRECU, op. cit., p. 32, 1. 10-12887. - DAR, 80.
- (330) Une lettre du grand prince Basile III, datée du 15 mars 1515, est adressée au prôtos Semion (cf. D. OBOLENSKIJ, Akty kasajuščiesja do priezda Maksima Greka v Rossiju, Vremennik imper. Moskov. obščestva istorii..., 5, 1850, Smes', p. 32, l. 6-7) : le prince demande l'envoi en Russie du moine lettré Sabas de Vatopédi. A notre avis, la lettre n'a pas valeur de référence pour l'existence à cette date d'un prôtes Syméon; elle montre seulement que le prince connaissait l'existence, à une date antérieure à celle de sa lettre, d'un prôtos de ce nom, probablement par les dires des moines athonites en visite à Moscou, ou par une lettre du prôtes les recommandant à lui. Encore moins de valeur a le renseignement de la Vie de Maxime le Grec (Afonskii Palerik, I. Moscou, 1890, p. 173), selon laquelle ce fut le prôlos Syméon qui, en réponse à cette lettre, envoya à Moscou le moine Maxime : la lettre du grand prince n'arriva au Mont Athos qu'au printemps 1516 (cf. E. Denissoff, Maxime te Gree et l'Occident, Paris, 1943, p. 341). Or, au moins depuis septembre 1515 et jusqu'en 1518, le prôtos est connu, et il s'appelle Gabriel (nº 109).
- (331) Il signe: Συμεών Ιερομόναχος και πρώην πρώτος του Βατοπεδίου. On le trouve higoumène de ce couvent en 1501 : acte de Vatopédi inédit.
- (332) L'existence de deux prôtoi Métrophane (nos 103 et 106) est sûre, car tous deux signent le même acte en 1527/28. Le second n'est connu que comme ancien prôtes. Nous l'avons placé après Syméon, car cette place nous a paru être la scule possible. Toutes les signatures que nous lui avons attribuées nomment son couvent : « Makrô (ou -kria) »: Métrophane de Makrou est connu avant son protat (Gépéon, Éphémérides, p. 7: acte de 1500): en 1525. il signe une fois (Grancon, ibid., p. 8-9) sans mentionner son titre d'ancien prôtos (mais cela est peut-être dû à une omission de la copie).
  - (333) L. 2-3 : ὁ ἐκ τῆς μεγάλης μονῆς τοῦ Χιλανταρίου.
  - (333 a) Voir ci-dessus, p. 142, note 316 a.
  - (334) L'édition de cet acte ne donne pas le nom du prôtos, mais cf. Actes Dionysiou, p. 215.
- (335) Une formule identique se trouve au bas de l'acte du Pantocrator qui porte la même date (août 1507) que le document de Vatopédi (voir au nº 104) et qui traite de la même affaire, Elle était sulvie de la signature en ligature du prôtos Joseph, mais celle-ci a disparu avec le bas de la pièce; il n'en reste que quelques traces. - Un acte (Xénophon, Laurent 36), daté seulement d'août indiction 6, porte la signature 'Ο ΠΡΩΤΟΣ, mais l'écriture et la forme des lettres sont différentes de la signature en ligature de Joseph. Même si l'acte est une copie, la signature de l'original ne pourrait pas être celle de Joseph, car celui-ci n'est plus prôtos en 1518 (= ind. 6). D'après une notice du verso l'acte a été établi en 7069, mais l'année 1560/61 est une indiction 4,
- (336) Cet événement, postérieur à la mort du patriarche Niphôn, n'est connu que par la version roumaine de la Vie du patriarche.
- (337) Le protos Gabriel fut l'auteur d'une Vie de Niphon, perdue aujourd'hui. G. Cioran (ouvrage cité ci-dessus, p. 139 n. 281), place la rédaction de cette œuvre entre 1517 et 1519, durant le séjour du prôtes en Valachie (p. 34).

- 110. GRÉGOIRE, février 1519 : Va inédit<sup>338</sup>. Ancien prôtos, janvier 1526 : Kut nº 52, l. 17.
- 111. Niphôn, du Pantocrator, avril 1522: La inédit. Ancien prôtos, 1527/28: Kut 53, l. 38<sup>389</sup>.
- 112. GABRIEL, 1525/26: MILLET, Inscriptions, no 7: inscription dans le parekklèsion du Prodrome de l'église du Prôtaton<sup>340</sup>; octobre 1525 : Iv (?) = GÉDÉON, Éphémérides, p. 8-9<sup>341</sup>; janvier 1526: Kut nº 52; juin 1527: Es1 nº 25342. Ancien prôtos, 1527/28: Kut nº 53, 1. 39, Do inédit et Pa inédit<sup>348</sup>. — DAR, 80.
- 113. Kallistratos, 1527/28 : Kut nº 53, deux actes de Do inédits, Pa inédit et Xèr inédit. Ses signatures sont en slave. - DAR, 81.
- 114. Anthimos, sans date : Papadopoulos-Κέπαμευς, Ίεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη, Saint-Pétersbourg, I, 1891, p. 390 note<sup>844</sup>.
  - 115. Ептнуме, juin 1533 : Sta = Grèg. Pal., 2, 1918, p. 371-374 (signature slave). Dar, 83.
- 116. Gabriel (le nº 112 pour la deuxième? fois)845, 1533/34 : S. Matió, Pismo Gavrilogo o Luteru, Bogoslovije, 9, 1934, p. 8 : lettre du prôtos Gabriel au roi de Hongrie<sup>346</sup>. Ancien prôtos, 1534/35 : Stojanović, Zapisi, III, nº 4962 : notice dans un ms. slave.
  - 117. Eustratios347. Ancien prôtos, juillet 1539 : Xèr inédit.
  - 118. Serapheim, janvier 1538 : Pa inédit<sup>348</sup>. Ancien prôtos, janvier 1541 : Sta = Grèg. Pal.,

(338) La date de cet acte n'est pas parfaitement lisible.

(339) Il signe : δ πρώην πρώτος Νίφων έκ τοῦ Παντοκράτορος μονής.

- (340) Une autre inscription sur icone, non datee (MILLET, Inscriptions, nº 28), dit que l'icone est un don du protos Gabriel. Il est probable qu'il s'agit du même Gabriel, car cette icône se trouve dans le parekklesion restauré par le prôtos nº 112.
  - (341) Addition à un acte de septembre 1500 (voir au nº 99).
- (342) La nouvelle édition, par J. Lefort, ne contient pas les documents postbyzantins. Nous renvoyens à L. Petit et W. REGEL, Actes Esphigménou, Viz. Vrem., 12, 1906, Priloženie 1.
- (343) Nous avons attribué à la même personne les trois signatures d'anciens prôtoi que nous trouvons en 1527/28, bien qu'elles soient formulées différemment : Γαδριήλ ὁ πρώην πρώτος (Kutlumus); ὁ πρώην πρ. Γ. Ιερομόναχος (Docheiariou); δ πρώην πρ. Γ. Ιερομ. και πρωτοσύγκελλος (Pantocrator); voir aussi note 345.
- (344) Le choix de cette place pour le protat d'Anthimos est assez arbitraire. Le seul renseignement que nous possedons sur lui figure dans un manuscrit du xvie s., où se trouve (f. 170) une lettre que le prôtes Anthimes avait envoyée à Manuel Sébastianes κτήτορι του καθόλου 'Αγίου "Ορους, Manuel Sébastianes, notable de Thessalonique, signe un acte en juin 1531 (BZ, 7, 1898, p. 73); d'autre part, vers le milieu du xviº s., neus connaissons trois notables athonites du nom d'Anthimos, dont l'un aurait pu devenir le prôtos qui écrivit la susdite lettre.
- (345) Ayant attribué au prôtos nº 112 la signature de l'ancien prôtos Gabriel qui en 1527/28 se dit « protosyncelle » (voir note 343), nous pouvons proposer d'identifier ce prôtos avec le nº 116 qui lui aussi se donne ce titre (yoir note 346). Gependant, d'autres identifications ne sont pas à exclure, par ex. celle du nº 109 avec le nº 116; il est aussi possible que les trois prôtoi Gabriel, voire même les quatre (en comptant le n° 119), soient une seule personne.
- (346) La lettre du prôtos, qui à cette occasion se donne le titre de « protosyncelle du patriarche de Constantinople », mutilée à la fin, ne porte pas de date; mais elle est la réponse à une lettre du roi Jean Japolya au sujet de la doctrine de Luther, qui, elle, porte la date de 7042 (1533/34).

(347) Cet ancien protos doit être placé avant Sérapheim (nº 118).

(348) La signature de ce prôlos mérite d'être citée : Ὁ πρώτος τοῦ Αγίου "Όρους Σεραφείμ ὁ θυηπόλος καὶ ἡγούμενος τῶν ἡγουμένων καὶ πατήρ πατρῶν καὶ μέγας πρωτοσύγκελλος πατριαρχικός. — Gέρεοn, dans Ephémérides, p. 12, place Sérapheim en 1530 et en 1538, tandis que dans Athes, p. 210, il le place entre 1540 et 1550, d'après une note de Nicodòme ('Ακολουθία άσματική ..., Hermoupolis, 1847, p. 101), selon lequel Sérapheim avait écrit «πρό 250 ἐτῶν» un récit sur le miracle de "Αξιόν ἐστι (cf. Νέον Μαρτυρολόγιον, 3° éd. Athènes, 1961, p. 294 : Σεραφείμ του θυηπόλου ύπόμνημα περί του θαύματος ...); mais ce miracle se trouve aussi bien sous le nom d'un prêtre Isaac que comme anonyme (cf. Lampros, Galatogue, I, nº 335, f. 65 a; II, nº 5711.112, nº 5713.1. Avant de quitter sa charge, donc avant 1541, Séraphelm a restauré l'église du Prôtaton (cf. Vie du moine Théophile, p. 506 : ώχοδόμησε τὸν νάρθηκα τοῦ πρωτάτου ἐκ βάθρων καὶ τὸ καμπαναρεΐον, καὶ τὴν ἐκκλησίαν Ιστόρησεν). Uspenskij (Istorija, III, 2, p. 407, et Pervoe Pulešestvie, II, 2, p. 273-274) affirme que cette restauration avait été exécutée par

- 4, 1920, p. 173, l. 39-40, et Pa inédit<sup>349</sup>; octobre 1543 : Sta = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 229, l. 33. Mentions: Doukakes, Mégas Synax., juillet, p. 506, l. 16-35, et Afonskij Palerik, Moscou, 1890, II, p. 73 : Vie de Théophile, moine athonite; Agapios Landos, Νέος Παράδεισος, Venise, 1872, р. 328 a = Doukakes, Mégas Synax., janvier, p. 543, l. 26-34, et Afonskij Palerik, l, p. 202, 203 : 119. GABRIEL, juillet 1539 : Xèr inédit.
- 120. Misaèl, janvier 1541 : Sta = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 171-173, et Pa inédit (signatures slaves). Mention: Sta (1819) = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 306, l. 22. — DAR, 84.
- 121. GRÉGOIRE, de Lavra, mars 1542 : Iv (?) = GÉDÉON, Éphémérides, p. 7 : confirmation d'un acte de 1500351; sans date : Millet, Inscriptions, nº 29 : inscription sur une icône352. Ancien protos, octobre 1543: Sta = Greg. Pal., 4, 1920, p. 229, l. 17858. — DAR, 85.
- 122. Moïse, septembre-octobre 1543: La inédit<sup>354</sup>; octobre 1543: Sta = Grèg. Pal., 4, 1920, p. 227-229, et La inédit. Ses signatures sont en slave. — DAR, 86.
- 123. Sôphronios, mai 1547: Kut nº 56; juin 1547: Pa inédit. Ancien prôtos, sans date: MILLET, Inscriptions, nº 12: inscription sur le trône épiscopal de l'église du Prôtaton 855. — DAR, 87.
- 124. Jean, de Chilandar, 1552/53: Pa inédit (signature slave). Ancien prôtos: juillet 1553: Do inédit (sign. slave) 366.
- 125. Christophoros, de Dionysiou, juillet 1553 : Do inédit. Ancien prôtos, août 1556 : Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, p. 859 (= 16), l. 16357. — DAR, 88.
  - 126. Antoine, août 1556 : Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, p. 858 (= 15)-859 (= 16). Dar., 89.
- 127. Dionysios, de Chilandar, 1557/58: Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, p. 16-17 (sign. slave) 358. - DAR. 90.

le peintre Manuel Pansélènes, dont il croit déchiffrer le nom dans une inscription (mais Miller, Inscriptions, nº 5, nie l'existence de cette inscription), laquelle, selon lui, est celle qu'a vue au Prôlaton le chevalier Ricaut (il renvoie à Ricaur, Histoire de l'Estat présent de l'Église grecque, Amsterdam, 1698); Uspenskij la date de 1534 (1698—164 = 1534). Mais si Ricaut dit (p. 256) que « l'église (...) fut réparée, il y a environ cent soixante-quatre ans, comme on le voit par une inscription qui se trouve sur l'une des murailles », il ne donne aucun nom ; d'autre part, il ne visita pas le Mont Athes en 1698, mais entre 1670 et 1677, ce qui reporte la date de l'inscription aux années 1506-1513.

(349) L'éditeur de l'acte de Stavroniketa a lu : Σεραφείμ ὁ Σιμωνοπετρίτης. On ne distingue rien sur la photo publice par Oikonomides (Calalogue Sla, pl. 48); il est probable qu'il y faut lire, comme dans l'acte du Pantocrator,

(350) La Vie de Dionysies nous apprend que le prôtes Sérapheim «accompagné des higoumènes » se rendit, à une date inconnue, en Valachie κατά τὸ σύνηθες.

(351) Voir au nº 99. Un acte de Vatopédi inédit est une lettre du patriarche Jérémie adressée au prôtos, sans mention du nom; mais en mars 1542, il ne peut s'agir que de Grégoire. nº 110.

(352) Comme le remarque Darrouzès (Prôles, p. 441), cette inscription pourrait bien se rapporter au prôtes (353) Il signe : Ο πρώην πρώτος ὁ Λαύρας Γρηγόριος Ιερομόναχος.

(354) Get acte daté: ζνβ' est antérieur à l'acte de Lavra d'octobre 1543, qui le mentionne.

(355) Nous attribuons cette inscription au seul prôtos connu de ce nom (cf. aussi Darrouzès, Prôtes, p. 442). (356) Genéon (Ephémérides, p. 12) a probablement vu l'acte du Pantocrator dont il a résolu l'abréviation Iω<sup>H</sup> en Ἰωνᾶς, mais dans l'acte de Dochciariou, la signature est claire : (...) ωt Hilandara proi rot' Ioan'.

(357) Il signe : Ο Διονυσίου Χριστόφορος Ιερομόναχος πρώην πρῶτος.

(358) Cf. p. 17, l. 2-3 : δ πανοσιώτατος πρώτος έκ τῆς μονῆς τοῦ Χιλανδαρίου Διονύσιος ἱερομόναχος. La signature (ibid., 1. 13) est traduite en grec.

- 128. Eustratios, de Zographou. Ancien prôtos, 1560/61: Va inédit (sign. slave) 850.
- 129. Cyrille, higoumène de Kutlumus, 1560/61 : Va inédit; juillet 1561 : Chi nº 16280. Ancien prôtos, 1561/62: La inédit; avril 1562: Chi nº 163, l. 13, 33; juillet 1562: Es¹ nº 27, l. 41-42, 109. Mention: Kut nº 66 (1625), l. 3: ancien prôtos en 1564/65861. — DAR, 91.
  - 130. Gabriel, de Stavronikèta, 1561/62 : La inédit; juillet 1562 : Es¹ nº 27862. Dar, 92.
  - 131. Neophytos, août 1566: Sta = Grèg. Pal., 5, 1921, р. 17 note<sup>363</sup>. DAR, 93.
- 132. Iôannikios, de Zographou, février 1568 : Kas inédit = Oikonomides, Catalogue Kas, nº 22 b. Ancien prôtos, novembre 1568 : Xén inédit (Laurent 38)884. — DAR, 94.
  - 133. Рицоти́е, novembre 1568: Xén inédit (Laurent 38); mai 1569: Xèr inédit. Dan, 95.
- 134. Kallinikos, de Philothéou, mars 1574: La inédit<sup>365</sup>. Ancien prôtos, 1575/76: Lampros, Calalogue, I, p. 163 : notice sur un ms. de Philothéou.
- 135. Païsios, de Chilandar, octobre 1578 : Do = Ηιέποτηέος Docheiaritès, Τὸ μονύδριον τοῦ Καλλιγράφου, Athènes, 1929, p. 53-54368; avant mai 1579 : deux actes de La inédits, signés en slave<sup>367</sup>. Ancien prôtos, juillet 1579: Pa inédit<sup>868</sup>. — Dan, 96.
  - 136. Ептнуме, de Vatopédi, juillet 1579 : Pa inédit<sup>369</sup>.
- 137. Dionysios, de Lavra, février 1580 : Phi nº 12370; ca février 1580 : La inédit; 1581/82 : Do = Hiérothéos, op. cil., p. 54-57871. — Dar, 97.
- (359) Il signe : Eustralie proi prot ot i Zougraf. Nous le plaçons immédiatement avant le prôtes dont il signe l'acte.

(360) Les deux actes établis par Gyrille portent une indiction erronée :  $\gamma'$  au lieu de  $\delta'$ .

(361) Il signe l'acte de Lavra : (...) πρώην πρώτος τοῦ Κουτλουμουσίου. Il est mentionné dans l'acte de Kutlumus comme higoumène de ce couvent.

(362) Il est dit dans cet acte qu'il appartenait au « couvent patriarcal » (1. 67 : τῷ ἐκ τῆς πατριαρχικῆς μονῆς ὑπάρχοντι); seul Stavronikèta (restauré par Jérémie 1er) peut être désigné ainsi.

(363) Addition marginale à un acte de 1557/58 (voir nº 127).

(364) τὸν πρώην πρώτον κῦρ Ἰωαννίκιον ἐκ τοῦ Ζωγράφου.

- (365) Parmi les actes du dossier qui concernent le changement de régime à Lavra (qui d'idiorrythmique devient cénobitique), cet acte est le seul inédit et le seul qui denne le nom du prôtos. D'après la notice d'un ms., Kallinikos était prohigoumene de Philothéou.
- (366) Dans cet acte (extrait des procès-verbaux ?) la signature du prôtos est écrite en grec, sans doute de la main du scribe.
- (367) Ces deux actes, non datés, ne doivent pas être très éloignés d'une lettre du patriarche Jérémie, de décembre 1578, adressée au prôtos (il ne peut s'agir que de Païsios) ; ils sont mentionnés dans un autre acte du même patriarche, de mai 1579. Le dessier complexe de la querelle entre Lavra et Philothéou pour le possession de Mylopotames, dessier auquel appartiennent ces documents parmi un grand nombre d'autres, n'est pas encore étudié.

(368) Il signe : prwi prwt ol' Hi(lan)d'rski Pais(ie) ierwm(ona)h; c'est probablement lui qui signe, sans le lltre d'ancien prôtes, en 1581 (Acles Chilandar, nº 164) comme prohigoumène de Chilandar, et comme higoumène de ce couvent en 1583/84 dans un acte de Lavra inédit.

(369) ἐκ τῆς βασιλικῆς μονῆς τοῦ Βατοπεδίου.

(370) Il signe : 'Ο πρώτος Διονόσιος Ιερομόναχος Λαυριώτης.

(371) Entre février 1580 et 1581, le prôtes Dienysies a signé d'autres documents, sur lesquels il n'a pas trouvé nécessaire de mentionner sa fonction de prôtos; ainsi, il signe en mars 1581 (Acles Chilandar, nº 164) : δ Λαύρας Διονύσιος Ιερομόναχος. A notre avis, c'est aussi le cas d'un acte de Simonopétra, de décembre 1580, édité en partie par Smyrnakės (Aihos, p. 133-134); celui-ci, comme il le fait souvent, ne donne que le titre des signataires. Après la signature du « métropolite de Drama », on trouve : « ὁ καθηγούμενος τῆς Λαύρας ». Dionysios a dú apposer ici une signature semblable à celle qu'on trouve dans Chi nº 164. Une lettre du patriarche Métrophane III, datée de mai 1580 (Lavra inédit), et une autre du patriarche Jérémie II, datée d'août 1581 (Actes Philothéou, nº 13, 1.3), doivent aussi être destinées à ce prôtos.

149

- 138. Расноме, septembre 1583 : Snošenija Rossii s Vosiokom, p. 137-138 : lettre du prôtos Pachôme adressée au tsar Ivan IV le Terrible<sup>872</sup>. DAR, 99.
  - 139. LAVRENTIOS, 1588/89 : Pa inédit 373.
- 140. Римотне́в, février 1591 : Sta = Grèg. Pal., 7, 1923, p. 272-273 (date erronée). Dar, 100.
  - 141. Bessarion, avril 1592: La = P. Lemerle, dans EEBS, 23, 1953, p. 562-563 (daté 1502).
  - 142. Kallistos, septembre 1593, Iv = Grèg. Pal., 2, 1918, p. 499 (date erronée). Dar, 101.

Nous ajoutons à cette liste une liste complémentaire, classée alphabétiquement, qui comprend :

- a) les prétendus prôtoi que l'on trouve dans des documents faux ou falsifiés, ou qui résultent de la mauvaise interprétation d'un texte;
- b) des prôtoi mentionnés par erreur à une époque autre que celle à laquelle ils ont vécu; mais nous ne retenons que les mentions dont les dates prétendues sont assez éloignées de la date réelle pour faire croire à l'existence d'un prôtos différent.

Arkadios, mai 943: Mošin, *Protat*, p. 87: mauvaise interprétation sur une mauvaise lecture (Uspenskij, *Islorija*, III, 1, p. 53, 59, ne tient pas pour prôtos le «moine athonite» Arkadios qui n'a d'ailleurs jamais existé, voir II<sup>o</sup> Partie, Acte nº 4, l. 1-3,)

Arsène, janvier 1195 : Krénas, Prôlos, nº 23 : datation erronée (en réalité 1262, voir nº 39 et note 227).

Arsène, 1399-1400 (?): Mošin, Protat, p. 93: datation erronée (voir nº 55 et note 270).

Bèssariôn, avril 1502: P. Lemerle, dans *EEBS*, 23, 1953, p. 562-563: d'après une copie mal datée (en réalité 1592, voir nº 141).

Dométios, mai 1394 : MEYER, Haupturkunden, p. 195, l. 10 : faux typikon de Manuel II Paléologue.

Dométios, 1407 : Uspenskij, Vioroe pulešestvie po svjaloj gore, Moscou, 1880, p. 268 : traité historique de Kastamonitou, qui repose ici sur un document faux<sup>874</sup>.

Eusèbe, 1192/93: Chi nº 2 = Chi slave nº 1: datation erronée (en réalité après 1219, voir nº 36 et note 224).

Euthyme l'Ibère: Mošin, *Protat*, p. 87, d'après la paraphrase de la Vie géorgienne (Νέον Ἐκλόγιον, éd. 1863, p. 197 a, et *Afonskij Paterik*, I, p. 409) qui, se rapportant à une époque comprise entre 1016 et 1028, dit qu'Euthyme avait reçu τὴν προστασίαν (...) ὅλου τοῦ 'Αγίου "Ορους: affirmation sans fondement.

Euthyme de Docheiariou : J. Κομπένος, Προσκυνητάριον τοῦ άγίου ὅρους τοῦ "Αθωνος, éd. Venise 1745, p. 89 : confusion probable avec Néophytos de Docheiariou (voir nº 25).

Gabriel, après 1483: Mošin, Protat, p. 94: datation erronée (en réalité 1515-1518, voir nº 109). Gabriel, 1490: Smyrnakès, Athos, p. 652: datation erronée (en réalité 1562, voir nº 130)<sup>876</sup>. Gérasimos, mars 1030: Ro nº 1 et Darrouzès, Prôtes, nº 10: mauvaise interprétation (voir après le nº 9).

Germanos, décembre 1347 et avril 1348 : Chi nos 136 et 137 : documents faux.

Gourias 376, de Chilandar, 1528 : Gédéon, Éphémérides, p. 12.

Grégoire Palamas, ca 1335 : E. AMAND DE MENDIETA, Le Mont Athos, Paris, 1955, p. 39 : mauvaise interprétation d'un passage de la Vie de Palamas (PG, 151, col. 581 d).

Iôannikios, 1021 et 1141 : Actes Laurai, nº 22 = La, Appendice III : document faux.

Iôannikios, mai 1338 : Chi nº 128 : document faux.

Isaac, 1086: E. Kurtz, dans Viz. Vrem., 18, 1911, 3º partie, p. 96: mauvaise date (en réalité ca 1322, voir nº 52).

Isaac, juillet 1350: Smyrnakes, Alhos, p. 689; place aussi en 1320: Acles Kullumus, p. 17 n. 99, Darrouzes, Prôles, p. 424: document faux, cf. Acles Kaslamonilou, Appendice I a.

Isaac, mai 1399: Krénas, Prôlos, nº 27; placé par Gédéon (Éphémérides, p. 11) en 1359, et par Mošin (Prolai, p. 94) en 1424 ou 1409: document faux.

Jean, higoumène de l'Athônos, « précurseur du prôtos », 881 : Lake, Early days, p. 74; 942 : Dölger, Schalzkammer, nº 107, p. 289 (voir ci-dessus, p. 63).

Jean, 1025/26: Gédéon, Athos, p. 162, et Éphémérides, p. 10: datation erronée (en réalité août 1287, voir nº 44).

Jérémie, juin 1415 : 'Αγιορειτική Βιόλιοθήκη, 19, 1954, p. 19; 1585 : S. Eustratiadès, dans 'Ελληνικά, 2, 1929, p. 349 μ' : datation erronée (en réalité juin 1395, voir nº 72).

Jonas, 1553: Gédéon, Éphémérides, p. 12: mauvaise lecture (en réalité Jean, voir nº 124 et note 356).

Kallistos, 1528: Chr. Kténas, dans *EEBS*, 5, 1928, p. 106; placé par Mošin (*Prolat*, p. 94), qui a mal interprété Kténas, en 1450 (?): mauvaise lecture (en réalité Kallistratos, voir nº 113).

Kosmas, ca 1045 : Kas, Appendice II et n. 8 : traité historique de Kastamonitou qui confond ici le moine Kosmas, envoyé à l'Athos en 1045 pour établir un typikon, avec un prôtos.

Macaire, 1504: Gédéon, ibid., p. 11.

Moise, 1582 : Gédéon, ibid., p. 12.

Néophytos de Docheiariou, 1092 : USPENSKIJ, Islorija, III, l, p. 200 : datation erronée (en réalité vers 1118 ou après, voir n° 25 et note 215).

Nicéphore, mars 1030 : La, Appendice IV : document faux.

Nicodème, ca 1374: N. Jorga, Muntele Athos în legătură cu țerile noastre, Anal. Acad. Rom. Mem. Secț. Isl., 2º série, 36, 1914, p. 456; G. Cioran, Σχέσεις τῶν 'Ρουμανικῶν χωρῶν, p. 44 et

<sup>(372)</sup> Le texte russe de cette lettre se trouve actuellement aux archives centrales de l'État (CGADA, fonds 52; renseignement de B. L. Fonklě, auquel nous devons aussi la date exacte: 1583, au lieu de 1584). Gédéon (Éphémérides, p. 12) place Pachôme en 1582, date qu'il donne aussi à un prôtos Moïse que nous ignorons. En septembre 1583, un acte de Lavra (inédit) est signé par le δικατος τοῦ 'Αγίου "Όρους Παχώμιος. En 1586 et en 1588, les actes connus sont de nouveau signés par un dikaios (cf. listre des dikaioi). Il est donc probable que Pachôme fut seulement dikaios, mais que pour une lettre envoyée à l'étranger, il a préféré utiliser le titre mieux connu de prôtos.

<sup>(373)</sup> C'est le dernier protos que conneît Gardion (Ephémérides, p. 12).

<sup>(374)</sup> Pour ce traité, voir ci-dessus, p. 6, note 28, et Acies Kastamonitou, Appendice II; le document est publié par Dölger, Schatzkammer, nº 52.

<sup>(375)</sup> C'est peut-être le même acte que Smyrnakès cite (p. 339) avec la date (également fausse): avril 1492. (376) Nous soulignons ce nom, comme ceux de Macaire et de Moïse, car ils se trouvent dans la liste des prôtoi de Généon (Éphémérides, p. 9-12), dont nous ignorons les sources. Nous ne connaissons aucun moine athonite qui se nomme Gourias.

151

Index : mauvaise interprétation d'un passage de la Vie du moine athonite serbe Isaïe (voir  $n^{\circ}$  63 et note 281).

Niphôn, 1582: Eustratiades, loc. cil., p. 371 6': datation erronée (en réalité 1522, voir nº 111). Païsios, 1520-1522: Mošin, Prolat, p. 95: datation erronée (en réalité avant mai 1579, voir nº 135).

Sérapheim, 1514 (?): Mošin, *Prolat*, p. 95, avec renvoi à «Žitije Maksima Greka u Af. Pat., I, 175 »: la référence est erronée.

Sérapheim, 1550 : SMYRNAKÈS, Alhos, p. 320 : sans référence; le même (p. 693) place Sérapheim en 1534 (voir nº 118 et note 348).

Sôphronios, 1584: Uspenskij, Pervoe pulešestvie, II, 2, p. 271, et Smyrnakės, Athos, p. 698: à placer plutôt en 1547 (voir nº 123).

Théodoret, juin 1345 : Kténas, *Prôlos*, nº 26, p. 273, l. 19 : signature ajoutée sur la copie d'un acte dont l'original est signé seulement par des higoumènes (voir au nº 52 note 256).

Théônas, mars 1300 : Krénas, *Prôlos*, nº 24; placé par Mošin (*Prolat*, p. 93) en 1400-1401 (?) : document faux.

#### 5. LES OFFICIERS DU PRÔTATON

Nous appelons par commodité « officiers du Prôtaton » les moines qui aidaient le prôtos à administrer les affaires communes. Le rôle du Prôtaton était multiple — église, unité monastique, centre administratif —, mais nous n'envisagerons ici que les subordonnés du prôtos qui exerçaient des fonctions essentiellement administratives.

La fréquence de signatures d'un officier du Prôtaton est le seul critère qui nous permette d'estimer si telle fonction était en vigueur à un moment donné, ou si elle tombait en désuétude. Ainsi peut-on dire que les officiers qui ont joué un rôle important et durable dans le fonctionnement de l'organisation centrale athonite sont l'économe, l'épitérète, le dikaios et l'ecclésiarque : nous en parlons plus bas. Deux autres titres, épistèmonarchès et dékarchos, n'apparaissent qu'une seule fois. Les fonctions de l'épistèmonarchès étant ailleurs comparables à celles de l'officier qu'on appelle à l'Athos l'épitérèle, on peut se demander si Hilariôn, qui signe en 1316 avec ce titre<sup>377</sup>, n'est pas un épitérète qui voulut user d'un terme moins banal<sup>378</sup>. Quant au dékarchos, qui figure dans un acte de 1395, N. Oikonomidès se demande s'il ne s'agit pas d'un laïc, d'un « sous-officier placé à la tête d'une police locale »<sup>379</sup>. Quelle que fût cette charge elle n'eut qu'une vie très courte; on n'en trouve pas trace dans les nombreux actes connus du xve siècle <sup>380</sup>.

(378 Nous avons préféré cependant ne pas l'inclure dans la liste des épitérètes.

Les titres des officiers du Prôtaton sont tous empruntés à l'organisation de l'Église et à celle des couvents. Si nous connaissons la fonction principale de chacun, nous sommes loin d'avoir une idée claire de l'ensemble de leurs attributions et du contenu de chacune d'elles. Des chevauchements apparents, par exemple entre la fonction de surveillance de l'économe au xº siècle (voir ci-dessous) et celle de l'épitérète, font croire à une évolution de ces fonctions, qui se seraient adaptées progressivement aux besoins et aux conditions de vie de la communauté athonite.

Nous voudrions encore attirer l'attention sur un caractère propre aux actes de l'administration athonite à partir du xive siècle : les signatures, exception faite pour celle du prôtos, peuvent être ou ne pas être autographes. Dans les actes plus anciens, une formule signalait le plus souvent qu'une signature était apposée par la main du scribe ou d'une autre personne : (...) ὑπέγραψα τὸν τίμιον σταυρὸν τὸ δὲ ὕφος διὰ χειρὸς τοῦ (...). Cette formule disparut et, comme il est évident que tous les moines n'étaient pas pour autant devenus lettrés, il faut conclure que l'on passait sous silence le fait qu'une signature n'était pas autographe. Ceci expliquerait l'impression, que donnent certains documents, de groupes de signatures, deux ou trois signatures consécutives étant de la même écriture. Il y a plus; vers le milieu du xive siècle se dessine une tendance qui va en s'amplifiant : excepté la signature du prôtos, et parfois celles d'un ou deux moines (higoumènes ou officiers), toutes les signatures sont, dans certains documents, de la main du scribe (ou d'une autre personne), sans pour autant que l'on puisse qualisser l'acte de copie; l'habitude de délivrer des extraits des procès-verbaux (cf. Acles Dionysiou, p. 171-174) pourrait avoir un rapport avec cette pratique. Les choses se compliquent encore en raison de l'habitude qu'ont prise les scribes d'utiliser une «écriture de signature»: les lettres plus grandes, aux formes variées, les nombreuses ligatures, font qu'à première vue on croit avoir affaire à des signatures autographes.

Nous ne faisons ici qu'indiquer cette question, pour avertir que dans les listes qui suivent, certaines des identifications ou, au contraire, des distinctions que nous proposons, sont incertaines.

#### a) L'économe

Les fonctions de l'économe du Prôtaton ne diffèrent pas sensiblement de celles de l'économe d'un couvent<sup>381</sup>, d'un évêché, ou, toute proportion gardée, de l'économe du patriarcat<sup>382</sup>: il était en premier lieu l'administrateur des biens de la communauté athonite<sup>383</sup>. Il veillait également à la bonne tenue des moines qui habitaient ou qui se rassemblaient à Karyés. Il devait ensîn, assisté de trois ou quatre higoumènes, régler sur place les litiges qui éclataient entre les moines et qui mettaient en péril le bon ordre de l'Athos<sup>384</sup>.

(381) Cf. DE MEESTER, De monachico sialu, Index s.v. occonomus.

<sup>(377)</sup> Acte inédit de Xénophon (Laurent 11) : Ἰλαρίων μοναχὸς καὶ τάχα ἐπιστημονάρχης τῆς (...) λαύρας τῶν Καρεῶν. Sur ce titre, cf. B. SτέρηΑΝΙΔΕS, Οἱ ὅροι ἐπιστήμη καὶ ἐπιστημονάρχης παρὰ τοῖς Βυζαντινοῖς, ΕΕΒS, 7, 1930, p. 153-158.

<sup>(379)</sup> Cf. Acles Dionysiou, n° 8, 1. 22, 28 et notes. Le διαχονητής que ce document mentionne dans la phrase : μήτε τοῦ (...) πρωτεύοντος, μήτε τοῦ ἐπιτηρητοῦ, μήτε δεκάρχου, μήτε διακονητοῦ τινος τοῦ πρωτάτου, pourrait se rapporter à une fonction précise, comme le pense N. Oikonomidès (ibid.), ou n'être qu'un titre général désignant n'importe quel officier du Prôtaton, cf. l'expression διακονία (ου διακόνημα) τοῦ πρωτάτου (ου τοῦ πρωτείου, ου τῆς Μέσης), par ex.: Acles Kullumus, n° 15, l. 83; 31, l. 4, 13; 36, l. 30; Acles Esphigménou², n° 12, l. 73; et le sens du mot διακονητής dans Acte n° 13, l. 32; Dölger, Schalzkammer, n° 104, l. 2-3; Dmitrievskij, Typika, p. 631, 643, 645, 726.

<sup>(380)</sup> Nous ne tenons pas compte de titres comme celui de pneumatikos (nombreuses mentions du xive au

xvi° s.), dont les attributions ne peuvent être que purement spirituelles, ou de domesiikos (deux mentions au xiv° s.), de ekklèsiastikos (une dizaine de signatures, xiv°-xv° s.; voir ci-dessus, p. 123 et note 127) et de parekklèsiarchès (une mention en 1316), dont les fonctions sont exclusivement ecclésiastiques. Sur la seule mention d'un koubouklèsios, voir II° Partie, Acte n° 7, notes.

<sup>(382)</sup> Sur les fonctions de ce dernier, cf. Dannouzes, Officia, p. 303-309.

<sup>(383)</sup> Par ex. Dölger, Schalzkammer, nº 103 (1015), 1. 33: les économes font planter des vignes; Acte nº 8, 1. 73-74: ils gèrent les fonds de la communauté; Actes Laura², nº 57 (1108), 1. 31-32: ils ont le droit de retirer à un couvent un bien que le Conseillui avait octroyé; mais en 1357 (Acte du Pantocrator inédit), dans un contexte analogue, c'est l'épitérète qui est cité et non pas l'économe.

<sup>(384)</sup> Acte no 7, 1, 125-131, art. xxt.

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

Si l'on en jugeait par la rareté des documents établis par un économe<sup>385</sup>, on serait tenté de conclure que celui-ci n'usait que très modérément de ce dernier droit, mais certains documents nous autorisent à penser que le règlement des questions mineures ne donnait pas toujours lieu à la rédaction d'un acte écrit<sup>888</sup>. Quant à la fonction de surveillance de l'économe à Karyés, nous croyons qu'au moins une partie de cette responsabilité échut à l'épitérète, lorsqu'apparut cet officier (voir plus loin).

Le mandat de l'économe était annuel. A la fin de l'exercice, il devait rendre compte de ses activités devant l'assemblée générale, et pouvait être reconduit pour l'année suivante. Ces dispositions ont été prises par le rédacteur du typikon de Tzimiskès (972)387. Nous n'avons pas de renseignements pour l'époque postérieure, mais nous n'avons aucune raison de supposer que les choses aient changé. La liste des économes semble le confirmer : fréquents changements d'une année à l'autre, rares cas où le même nom revient plusieurs années de suite; dans certains cas, d'ailleurs, il pourrait s'agir d'une simple homonymie. Au dernier quart du xe siècle, l'assemblée étant annuelle et avant lieu en août, l'élection de l'économe se faisait obligatoirement à cette date 388. Un exemple, jusqu'à présent unique, pourrait suggérer que les Athonites continuèrent à élire l'économe en août, même quand il y cut plusieurs assemblées par an<sup>889</sup>. Dans les premiers documents où l'on relève des signatures d'économes, on constate que ceux-ci se désignaient simplement comme οἰχονόμος 300. Très vite cependant, pour éviter sans doute la confusion avec les économes des couvents, ils commencèrent à préciser : τῶν Καρεῶν<sup>301</sup> ou τοῦ ('Αγίου) "Ορους<sup>392</sup> ou, un peu plus tard, τῆς Μέσεως<sup>393</sup>, C'est après la coupure de l'occupation latine que nous trouvons pour la première fois, en 1262, le titre de μέγας οἰχονόμος 394, qui subsistera jusqu'à la disparition de la fonction, et qui n'implique aucunement que celle-ci ait pris plus d'importance. C'est même le contraire qui se passa, comme on le constate en examinant les fonctions des autres officiers du Prôtaton, et comme le prouve la création d'un économe de Komitissa.

En esset, en raison sans doute de l'importance que revêtait pour l'Athos la gestion des biens communs sis à Komitissa<sup>305</sup>, on enleva au xIVe siècle (première mention connue en 1325)<sup>396</sup> l'administration des biens de cette région à l'économe de la Mésè pour la confier à un nouvel officier,

le grand économe de Komitissa. Nous possédons très peu de signatures de cet officier 397; le dernier, en 1366, est en même temps grand économe de Karyés 308. Il est probable qu'à partir de cette époque l'administration de Komitissa fut assumée de nouveau par l'économe du Prôtaton.

Ce ne fut pas pour longtemps : tandis que nous rencontrons régulièrement des économes jusqu'en 1377, nous ne trouvons qu'un ancien économe en 1395, et aucun après cette date 300. On peut supposer que l'amoindrissement de la fortune du Prôtaton rendit la fonction d'économe superflue, et que, sans être jamais abolie, elle tomba progressivement en désuétude.

Comme le prôtos, l'économe peut cumuler la fonction d'économe avec celle d'higoumène (voir liste). Dans les listes de signatures, on trouve celle de l'économe à des endroits fort variés; cela signifie, nous semble-t-il, que le détenteur de la fonction ne changeait pas de rang dans la hiérarchie athonite (au contraire du prôtos), mais conservait celui de son couvent; il signait sans doute généralement à la place qui revenait à celui-ci.

Voici la liste des éconmes connuos400 :

Luc. 972: Pro nº 7, l. 169401.

ARSÈNE, avril 982: Iv inédit. Ancien économe, décembre 984: Iv = Dölger, Schalzkammer, nº 108, l. 56.

ARSÈNE, novembre 991 : La nº 9, l. 51; octobre 996 : La nº 12, l. 29-30402.

CYRILLE, higoumène, septembre 998 : Va inédit.

MICHEL, décembre 1001 : Va = Goudas, Valopédi, no 1, p. 118, l. 50.

Georges, décembre 1007 : Iv inédit; avril 1010 : La nº 15, l. 26; juillet 1012 : Kut nº 1, 1. 39.

Sabas, juillet 1014: Iv inédit.

Nicéphore, higoumène de Stavronikèta, avril 1015 : Iv inédit403.

BARTHOLOMAIOS. Ancien (?) économe, avril 1018 : Va inédit.

(397) Nous les donnens à leur date dans la liste des économes du Prôtaton.

(398) Vatopédi inédit : Νικόδημος μοναχός και μέγας οίκονόμος τῶν Καρυῶν και τῆς Κομιτίσσης.

<sup>(385)</sup> En 1142, l'économe, assisté des épitérètes et d'higoumènes, dresse l'inventaire des biens du couvent de Xylourgou (cf. Acles Rossikon, nº 6); en 1311, l'économe et quelques higoumènes confirment un acle de 980 (Acles Zographou, nº 1, 1. 49 sq.); en 1348, l'économe de Komitissa rédige un acte (Actes Zographou, nº 38), mais il agit au nom du prôtos qui signe en premier le document.

<sup>(386)</sup> Cf. par ex. Acies Chilandar, no 9, 1, 5 sq., 1, 11 sq.; Acies Zographou, no 38, 1, 50-53.

<sup>(387)</sup> Acte nº 7, I. 143-146, art. xxvi.

<sup>(388)</sup> Ibid., 1, 143-144.

<sup>(389)</sup> Kosmas en avril 1018, Élie en décembre 1018,

<sup>(390)</sup> Acte nº 7 (972), I. 169; Iviron inedit (982); Valopedi inedit (998); Goudas, Valopedi, nº 1 (1001), p. 118, l. 50; Acles Lavras, no 15 (1010), l. 26; etc.

<sup>(391)</sup> Acles Lavra<sup>2</sup>, no 12 (996), 1, 30,

<sup>(392)</sup> Iviron inédit (1007); Iviron inédit (1015).

<sup>(393)</sup> Iviron inedit (1018); Actes Rossikon, 110 4 (1057), p. 36; etc.

<sup>(394)</sup> KTÉNAS, Prôtos, nº 23, p. 259, l. 7.

<sup>(395)</sup> Il s'agissait surtout de pêcheries le long de la côte qui allait de la presqu'ile de Platys jusqu'à Hiérissos peut-être. Sur les liens de Komitissa avec l'Athos, cf. G. Ostroconskij, Komitisa i svetogorski manastiri, Zbernik Radova Vizant. Inst., 13, 1971, p. 221-256.

<sup>(396)</sup> Acte inédit d'Iviron : on y trouve une allusion au titre, mais pas le nom du personnage.

<sup>(399)</sup> En 1561, un acte signé par le prôtes porte la signature de Σάδας μοναχός και μέγας οἰκονόμος τοῦ πρωτάτου. A une époque où l'institution du prôtos était elle-même sérieusement ébraniée, on a probablement pensé que la résurrection de la fonction d'économe redonnerait quelque prestige à l'organisation centrale. Si tel est bien le cas, la tentative n'eut pas de lendemain : on ne rencontre aucun autre économe dans les documents du xvies., ni dans ceux du xviie s.

<sup>(400)</sup> Nous utilisons dans cette liste les mêmes abréviations que dans la liste des prôtoi.

<sup>(401)</sup> Nous écartons de la liste Euthyme qui signe en 980 (Actes Zographou, nº 1, 1, 44-45, mauvaise cople), comme μοναχός και οίκονόμος της λαύρας. Il nous semble plus probable que celul-ci est un représentant du couvent de Lavra plutôt que l'économe de Karyès : on ne désigne jamais le Prôtaton par l'expression « ἡ λαύρα » tout court, et dans aucune signature antérieure à la fin du xiii s. n'apparaît l'expression « ἡ λαύρα τῶν Καρεῶν».

<sup>(402)</sup> Il est très probable qu'Arsène, économe en 996, est le même que celui de 991 ; l'identification avec l'économe de 982 paraît moins vraisemblable.

<sup>(403)</sup> Deux actes d'Iviron ent été dressés au même moment en avril 1015 : l'un (inédit) est signé par Νικηφόρος δ Στραβονικήτας και οικονόμος του "Όρους, l'autre (Dölgen, Schalzkammer, nº 103, 1. 44) par Νικήφ. δ Στραδονικήτας. Mêmes cas, dans Acles Rossikon, nº 5, p. 42, où est mentionné l'économe Théodose, higoumène de Thessalonikéos, mais Théodose signe (p. 46) sans ce titre; Krienas, Prôtos, nº 23, p. 259, l. 6-7; mention du grand économe Niphôn de Phakènou, p. 260, 1. 5-6 : signature de Niphôn de Phakènou sans le titre d'économe. Ainsi l'absence du titre de l'économe dans une liste de signatures ne signifie-t-elle pas nécessairement que l'économe n'avait pas signé l'acte. -- Nicéphore, higoumène de Stavronikèta, est aussi connu par d'autres documents : Actes Laura, nº 17 (1012), nº 19 (1016), nº 21 (1017); Vatopédi inédit de 1018.

Kosmas, avril 1018 : Va inédit404.

ÉLIE, décembre 1018 : Va inédit.

Georges, mars 1030 : La nº 26, 1, 34.

Dionysios Peithianos, décembre 1034 : Es nº 1, l. 37.

ANTOINE, de Kalè Ammos, mai 1048 : Ro no 3, p. 26.

GERMANOS, mai 1057 : Ro no 4, p. 36 (N.E. 5).

MICHEL, de kyr Dométiou, avril 1066 : Va inédit405.

Théodose, higoumène de Thessalonikéôs, novembre 1070 : Ro nº 5, p. 42 (N.E. 6).

Kosmas, higoumène de Plaka, avril 1081 : Xèr nº 6, l. 62406.

Thomas, juillet 1083 : Xén nº 1. l. 307.

Syméon, de Chilandar, juin 1141 : La nº 61, 1. 49.

Arsène, décembre 1142 : Ro nº 6, p. 50 (N.E. 7).

Hilarion, higoumène de Docheiariou, août 1169 : Ro nº 7, p. 76 (N.E. 8).

LÉONTIOS (?), higoumène de Kaletzè, avril 1195 : Do inédit407,

Théodoret, higoumène des Saints-Apôtres, peu avant juin 1198 : Chi nº 3, l. 80-81,

NIPHÔN, de Phakènou, janvier 1262: Do = KTÉNAS, Prôlos, nº 23, p. 259, l. 7408.

Joseph, d'Alôpou, août 1288 : Chi nº 10, l. 38-39, 92-93400,

Kosmas, higoumène de Néakitou, novembre 1294 : Chi nº 9, l. 12-13, 139, 156; août 1296 : Va inédit; mai 1297 : Va inédit<sup>410</sup>.

Bartholomaios, higoumène de Kastamonitou. Ancien économe, novembre 1310 : Kas nº 2, l. 13411.

Dosithéos, juin 1311: addition à l'acte Zo nº 1, 1, 51-52412.

GERMANOS, higoumène de Néakitou, avril 1312 : Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit; septembre 1312 - avant avril 1314 : Kut nº 9, l. 49418.

(404) Cet acte signé par l'économe de la Mésè Kosmas a été écrit par l'économe de la Mésè Bartholomaios. Comme il n'y a aucun indice qu'il ait jamais existé deux économes à la fois, nous pensons que le scribe est un ancien économe, tandis que le signataire est l'économe en fonction au moment de la signature de l'acte.

(405) Michel, higoumène des Saints-Apôtres de Dométicu, signe en 1071 un acte de Vatopédi = Néos Hell., 9, 1912, p. 219, l. 9.

(406) L'higoumène de Plaka Kosmas signe encore : Acles Chilandar Suppl., nº I (1076) ; Acles Philolhéou, nº I (1087) ; et peut-être aussi Acles Lavra<sup>2</sup>, nº 57 (1108).

(407) Bien que les copies falsifiées qui représentent aujourd'hui ce document dans les archives de Docheiariou se fondent sur un acte authentique (voir ci-dessus, p. 133, note 219), un doute peut peser concernant l'existence de cet économe, qui n'est pas connu par ailleurs : les faussaires introduisaient souvent dans leurs pièces des moines imaginaires ou empruntés à des documents de date éloignée de celle que portait l'acte falsifié (voir par ex. ci-dessous, p. 155).

(408) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 134, note 227. Niphôn est le premier grand économe connu; sur la modification du titre, voir ci-dessus, p. 152.

(409) Joseph, moine d'Alòpou, signe aussi: Acles Kullumus, nº 3 (1287); Acles Lavra, II, nº 79 (1287). Un Joseph est higoumène d'Alòpou en 1310: Acles Kaslamonilou, nº 2; en 1312: Acles Rossikon, nº 8; en 1312-1314: Acles Kullumus, nº 9; en 1314: Acles Xèropotamou, nº 17.

(410) Il avait été auparavant épitérète : cf. la liste.

(411) (...) ὁ καὶ μέγας οἰκονόμος γενόμενος. La lecture n'est pas tout à fait sûre.

(412) La date de cette confirmation a été établie par N. Oikonomides : Actes Kastamonilou, Introduction, note 12.

(413) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 135, note 240. Germanos avait été auparavant épitérète : cf. la liste.

IÔAKEIM, mai 1316: Va, éd. dans Es nº 12, l. 67, 147.

Théostèriktos, higoumène de Plaka, avril-août 1322 : Chi nº 77, l. 81-82414.

Matthieu, mai 1325 : Va inédit; peu après mai 1325 : Chi nº 111, l. 38415.

MACAIRE, mars 1347 : Va inédit.

Niphôn, grand économe de Komitissa, mai 1348 : Zo nº 38, l. 50-51, 64.

Тиборние, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 75.

Malachias, grand économe de Komitissa, janvier 1362 : Va inédit, signature au verso.

NICODÈME, grand économe de Karyés et de Komitissa, janvier 1366 : Va inédit.

Joseph. Ancien grand économe, février 1369: Kut nº 25 A, l. 31; mai 1369: Kut nº 25 G, apparat l. 29410.

NICODÈME<sup>417</sup>, higoumène de Saint-Onuphre<sup>418</sup>, février 1369 : Kut nº 25 A, l. 28; mai 1369 : Kut nº 25 C, apparat l. 29; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369 : Kut nº 27, l. 38; décembre 1369 : Kut nº 28, l. 29<sup>419</sup>, et Zo nº 45, l. 26.

Damianos, janvier 1375 : Kut no 31, l. 38, et Va inédit.

Daniel, juillet 1377: Chi Suppl no 9, 1. 40.

Throdoulos. Ancien grand économe, août 1395 : Chi Suppl no 10, l. 25420.

SABAS, juillet 1561: Chi no 162, l. 51421.

Signalons, aussi, trois prétendus économes dont les noms figurent dans trois actes faux : Iôannikios higoumène de Pharaklou, en 1021 ou 1141 : La, Appendice III, l. 45; Kosmas, mai 1338 : Chi nº 128, l. 75; Matthieu, décembre 1347 : Chi nº 136, l. 92. Un faux (cf. Ἑλληνικά, 2, 1929, p. 339 ε'), fabriqué sur un acte authentique (cf. Actes Lavra, II, nº 79, de 1287) est signé par l'« économe Syméon de Chilandar », lequel est connu en 1141 (voir ci-dessus).

#### b) L'épitérète

Comme son nom l'indique, l'épitérète exerçait une fonction de surveillance, mais nous en ignorons tout, bien qu'on puisse présumer qu'elle était analogue à celle des surveillants des couvents<sup>422</sup>. Il semble que ce soit vers le milieu du xiº siècle que l'on ait senti le besoin de créer au Prôtaton l'office des épitérètes. En effet, il n'en est question ni dans le typikon de Tzimiskès, ni dans les actes antérieurs à 1045. La première mention des épitérètes se trouve dans le typikon

<sup>(414)</sup> Théostèrisktos, qui se dit dans cet acte ὁ Πλακᾶς, est l'higoumène de ce monastère, cf. Actes Esphigménou<sup>3</sup>, nº 12. l, 159.

<sup>(415)</sup> Sur la date de ce document, voir ci-dessus, p. 136, note 248.

<sup>(416)</sup> Joseph peut avoir été en fonction avant aussi bien qu'après 1366.

<sup>(417)</sup> Nous avons distingué deux Nicodème, un en 1366 et un autre en 1369, mais nous devons reconnaître que nous n'avons pas d'argument décisif pour le faire.

<sup>(418)</sup> Nicodème signe avec le seul titre d'higoumène de Saint-Onuphre en novembre 1366 : Acles Chilandar, nº 152, 1. 57-58.

<sup>(419)</sup> Le nom est entièrement restitué.

<sup>(420)</sup> Il a écrit son nom : Δεόδουλος.

<sup>(421)</sup> Sur cet économe tardif, voir ci-dessus, p. 153, note 399.

<sup>(422)</sup> Les premières mentions des épitérètes dans les couvents athonites datent de la fin du x° s. : hypotypôsis d'Athanase, éd. Μεγεκ, Haupturlanden, p. 135, l. 28, p. 136, l. 26; Vie d'Athanase A, p. 80; Vie de Jean et d'Euthyme, § 35 p. 42, § 39 p. 43. Outre les ἐπιτηρηταί, Athanase instaure par son hypotypôsis deux ἐπιστημονάρχαι, uniquement

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

de Monomaque<sup>428</sup>: ils comptent parmi ceux qui devaient procéder aux expulsions décidées par l'assemblée, contre les personnes indésirables à l'Athos; leur nombre n'est pas indiqué. Quatre ans plus tard, nous rencontrons les premiers épitérètes dont nous connaissons les noms : ils sont alors quatre<sup>424</sup>.

Suit un silence d'un siècle, dû non pas sans doute à la suppression de la fonction, mais plutôt au fait que les épitérètes n'avaient pas encore pris l'habitude de mentionner leur titre dans leur signature<sup>426</sup>. Lorsqu'ils réapparaissent en 1142, les épitérètes ne sont plus quatre mais trois<sup>426</sup>, et quand ils commencent à signer (première signature connue en 1198), ils ne sont plus que deux<sup>427</sup>. Ils signent souvent, et cela jusqu'en 1347, tous deux le même document; à partir de cette date, on ne trouve que la signature d'un seul épitérète en exercice. Nous pensons donc qu'à partir du milieu du xive siècle il n'y avait plus qu'un détenteur du titre. D'ailleurs, dès la fin du siècle, les signatures d'épitérètes se font rares, et disparaissent après 1430. Comme pour la fonction de l'économe, il y eut, presque un siècle plus tard, en 1511/12, une brusque réapparition du titre, qui retomba aussitôt dans l'oubli.

Ajoutons cette remarque : aucun des épitérètes qui sont aussi higoumènes ne dirige un grand couvent<sup>428</sup>; du reste, nous ignorons tout du mode d'élection (ou de nomination) des épitérètes et de la durée de leur mandat. Comme l'économe, ils semblent signer au rang de leur couvent.

Voici la liste des épitérètes connus; nous avons groupé les mentions chaque fois que cela était possible.

Antoine, de Philothéou, Théodore, higoumène de Docheiariou, Léontios Kosmitzès et Jacques, higoumène des Saints-Homologètai, avril 1049 : Zo nº 3, l. 9-11429.

Метнове, higoumène de Galiagra, Gregoire, higoumène de Rabdouchou, et Тномаs, higoumène de Saint-Élie, décembre 1142 : Ro nº 6, p. 50 (N.E. 7).

Dionysios, higoumène de Philadelphou, et Marc, higoumène de Papadè, peu avant juin 1198 : Chi nº 3, 1. 57-58, 61-62.

chargés de surveiller les moines durant les offices (cf. Meyer, Haupturkunden, p. 135, l. 20-26); mais nous ne trouvons plus tard aucune trace de tels officiers dans les documents athonites. Sur les épitérèles, cf. De Meester, De monachico statu, Index s.v. epistemonarcha et epitereta.

(423) Acts nº 8, I. 52-53.

(424) Acles Zographou, no 3 (1049), l. 9-11; ils doivent régler un litige.

(425) L'acte de Zographou (note précédente) est signé par les quatre épitérètes qui sont mentionnés : aucun ne met dans sa signature son titre d'épitérète. Voir aussi ci-dessus, p. 153, note 403.

(426) Cf. Actes Rossikon, nº 6, p. 50: ils font partie de la commission qui dressa l'inventaire de Xylourgou; l. 4 lire καὶ αὐτῶν (ct non ἀπάντων αὐτῶν) τῶν ἐπιτηρητῶν. Méthode et Thomas ne sont pas autrement connus; Grégoire de Rabdouchou signe en juin 1141, Actes Laura\*, nº 61, l. 50, et en janvier 1142, un acte inédit du Pantocrator (photo au Collège de France), sans le titre d'épitérète.

(427) C'est le nombre que donne aussi la Diègèsis mérikè (Meyer, Haupturkunden, p. 165, l. 25-26 : καὶ δύο ἐπιτηρητάς, τὸν Τζαίνον καὶ τὸν Φαλακρόν. Le dernier doit être l'higoumène de Phalakrou; Tzaïnos n'est connu au Mont Athos ni comme nom de couvent ni comme nom de personne.

(428) Mirjana Živojinović (Sudstvo u grčkim oblastima srpskog carstva, Zbornik Radova Vizani. Insl., 10, 1967, p. 236) a déjà fait cette remarque; elle pense que la charge d'épitérète était réservée aux représentants des petits couvents. N. Oikonomidès nous suggère une autre possibilité; qu'on nommait à cette charge par préférence les higoumènes des monastères proches de Karyés.

(429) Théodore de Docheiariou signe: Acles Kaslamonilou, nº 1 (1047); Acles Rossikon, nº 4 (1057), p. 36; il est mentionné dans Acles Xèropolamou, nº 5 (1056), l. 7. Jacques des Saints-Homologètal signe Acles Kaslamonilou, nº 1.

Théodoulos, d'Auxentiou, août 1287 : La II nº 79, l. 38.

Kosmas, [higoumène] de Néakitou, et Kosmas, de Dométiou, août 1288 : Chi nº 10, l. 103, 113480.
Isaïe, higoumène de Plaka, et Тнє́орозе, higoumène de Sthlavandréou, novembre 1294 : Chi nº 9, l. 15-17, 30, 140431.

Тиє́оsте́киктов, higoumène de Kamèlavka, mai 1297 : Va inédit.

Ignatios, [higoumène] de Makrogénè (?), et Germanos, de Mènitzè (?), avril 1306 : Va = Dölger, Schalzkammer, no 105, l. 35, 36432.

IGNATIOS, higoumène d'Auxentiou, novembre 1310 : Kas, nº 2, l. 15; avril 1312 : Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit; septembre 1312-avant avril 1314 : Kut nº 9, l. 4843.

GERMANOS, higoumène de Néakitou. Ancien épitérète, avril 1312 : Ro nº 8, p. 90 (N.E. 10), et Va inédit<sup>484</sup>.

Тнеорнаме, higoumène d'Ichthyophagou, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 166.

Théodoulos, [higoumène] de Makrou, peu après mai 1325 : Chi nº 111, l. 6425.

Théophile Plakas, septembre 1329: Kut nº 15, l. 108; mai 1330 (?): Kut nº 16, l. 58486; en 1342, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345: Do = Kténas, Prôlos, nº 26, p. 271, l. 9: l'épitérète Théophile est un des membres du directoire de l'Athos<sup>437</sup>; mars 1347: Va inédit; décembre 1347: Chi nº 135, l. 54488. Mention: Do inédit (1350-1353)<sup>489</sup>.

Метноре, higoumène de Makrou, mars 1347 : Va inédit; octobre 1348 : Va inédit; juin 1353 : Chi Suppl nº 7, l. 58440.

(430) Tous deux signent Acles Lavra, II, nº 79 (1287). Sur la carrière ultérieure de Kosmas de Néakitou, voir liste des économes.

(431) Théodose est mentionné (l. 17) et signe (l. 142) sans le titre d'épitérète. Isaie de Plaka signe un acte de Vatopédi inédit (1297).

(432) Dans cet acte, établi par le prôtos Luc, les signatures des deux épitérètes sont écrites de la même main. La chose aurait peu d'importance (voir sur ce point, ci-dessus, p. 151), si l'on ne trouvail, immédiatement après, deux épitérètes qui ont les mêmes noms, mais qui appartiennent à des couvents différents. Il y a plus : un acte de 1312 nous apprend que le prôtos Luc avait résolu un conflit assisté par l'épitérète « d'alors et d'aujourd'hui » Ignatios, higoumène d'Auxentiou, et par l'épitérète « d'alors, et aujourd'hui grand économe », Germanos, higoumène de Néakitou (Actes Rossikon, nº 8, p. 90). Or, le protat de Luc fut trop court pour que la coïncidence des noms ne soit pas étrange. Il semble difficile d'admettre que les épitérètes ont changé tous deux de monastère ; nous croyons plutôt que les signatures de l'acte de 1306 sont erronées. A remarquer que, sauf le prôtos Luc, aucun autre signataire de cet acte n'est attesté par ailleurs.

(433) Voir note précédente.

(434) Germanos de Néakitou est mentionné dans l'addition à Actes Zographou, nº 1 (1311 : voir note 412). Plus tard, il devint économe, cf. la liste.

(435) Sur la date, voir ci-dessus, p. 136, note 248. Théodoulos signe cet acte (1. 39) et un autre de Valopédi inédit (mai 1325) sans le titre d'épitérète.

(436) Cette signature comme quelques autres de ce document fut peut-être ajoutée plus tard : cf. Acles Kuliumus,

(437) La copie publice donne par erreur Φιλόθεος au lieu de Θεόφιλος dans l'original. Ce Théophile est le même que l'épitérète de 1329, car le patriarche Kallistos, dans un acte où il relate l'affaire qui fait l'objet du n° 26 de Kténas (voir ci-dessous, p. 163, note 482), l'appelle ὁ Πλακᾶς (voir note suivante). Mais on ne peut pas affirmer que Théophile fut sans interruption épitérète entre 1330 et 1342.

(438) Théophile, qui se dit tantôt ὁ Πλακᾶς tantôt ὁ ποτὲ Πλακᾶς et qui fut aussi higoumène de Ménitzè, signe après 1347 et jusqu'en 1377 une vingtaine d'autres documents; voir aussi note précédente et ci-dessous, p. 163, note 484.

(439) C'est l'acte du patriarche Kallistos mentionné dans la note 437; voir aussi ci-dessus, p. 137, note 261. (440) Il signe ce dernier acte (copie): Μεθόδιος ὁ καθηγούμενος μονής τοῦ Μακροῦ καὶ ἐπιτηρητής, tandis que dans les deux autres il se qualific seulement de ἐπιτηρητής. S'il s'agit de la même personne, il a signé en décembre 1347 (Actes Chilandar, n° 135, l. 55) avec le titre d'higoumène, mais sans celui d'épitérète.

Iðannikios Serbiðtès, janvier 1362 : Va inédit<sup>441</sup>; janvier 1366 : Ro nº 11, p. 114 (N.E. 14), et Va inédit<sup>442</sup>; novembre 1366 : Chi nº 152, l. 55; février 1369 : Kut nº 25 A, l. 29; mai 1369 : Kut nº 25 C, apparat l. 29; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369 : Kut nº 27, l. 35; décembre 1369 : Kut nº 28, l. 25, et Zo nº 45, l. 27; juin 1371 : Va inédit. Ancien épitérète, janvier 1375 : Kut nº 31, l. 39; août 1375 : Ro nº 23, p. 186 (N.E. 15); septembre 1376 : Va inédit; juillet 1377 : Va inédit<sup>443</sup>.

Kallistos, janvier 1375 : Kut nº 31, l. 40, Chi nº 156, l. 47, et Va inédit; août 1375 : Ro nº 23, p. 186 (N.E. 15). Ancien épitérète, juillet 1377 : Chi Suppl nº 9, l. 33, et Va inédit.

IÒAKEIM Serbiòtès. Ancien épitérète, juillet 1377 : Chi Suppl nº 9, l. 32; août 1387 : Kut nº 39, l. 34; mars 1392 : Zo nº 51, l. 28444.

Joseph Kommatas, septembre 1376: Va inédit<sup>445</sup>.

Élie, décembre 1376 : Va inédit.

Joseph, juin 1377: Kut nº 35, l. 33, 37.

Тиборове Plakas Serbiôtès, juillet 1378 : Do inédit446.

Kallistos, mars 1392 : Zo nº 51, l. 27. Ancien épitérète, juin 1398 : Kut nº 42, l. 17.

Daniel, [higoumène] de Kaproulè, novembre 1395 : Dio nº 8, l. 27-28.

THÉODOULOS, juin 1398 : Kut nº 42, 1, 19,

Éрнявм, higoumène de Psevdakè, septembre 1398 : deux actes de Va inédits; octobre 1398 : Va inédit,

Dionysios, janvier 1400 : Dio no 9, 1, 50.

PAUL, higoumène de Chrysostomou, juillet 1405 : La III nº 158, l. 24; août 1405 : Kut nº 43, l. 26; avant juillet et juillet 1407 : Va inédit<sup>447</sup>.

Païsios, novembre 1409 : Saint-Paul = Stojanović, Akti, nº 5, p. 51448.

Daniel, [higoumène] de Kaproulè, novembre 1427: Dio nº 23, l. 37; janvier 1430: Dio nº 24, l. 36449.

(441) Le même (?) signe en septembre 1377 (Vatopédi inédit): Ἰωαννίκιος μοναχὸς ὁ γέρων ὁ Σερδιώτης.
 (442) En avril 1363, un épitérète dont le nom est complètement effacé signe Actes Rossikon, nº 10 (N.E. 13, 1. 40); les éditeurs (p. 108) ont rapporté le titre à Joseph de Psevdakè qui signe au-dessus; la copie altérée (ibid., nº 9, p. 102, voir ci-dessus, p. 138, note 269), au moine Daniel qui signe deux lignes avant.

(443) Il n'y a aucune certitude que, de 1362 à 1371, l'épitérète Idannikios soit toujours la même personne. Il se donne le nom de Σερδιώτης (sur la signification probable du nom voir note 446) une seule fois, en 1362 (voir aussi note 441). Les signatures ne sont sûrement pas toutes de la même main (sur ce point, voir ci-dessus, p. 151).

(444) Les remarques de la note précédente sont aussi valables pour l'épitérèle loakeim. Le nom Σερδιώτης ne se trouve que dans la dernière signature, en 1392.

(445) Kommatas peut être un nom de famille, ou signifier higoumène τοῦ Κομματᾶ. La seconde hypothèse a pour elle qu'en janvier 1375 nous trouvons la signature d'un autre «Kommatas», Jonas (Acles Chilandar, nº 156, l. 46, et Vatopédi inédit).

(446) L'original, déchiré à cet endroit, ne conserve que le nom Θεοδόσιος. C'est une copie tardive, assez médiocre, qui donne la signature : Θεοδόσιος μοναχὸς καὶ Πλακᾶς ἐπιτηρητής ὁ Σερδιώτης. Théodose Plakas signe six autres documents entre 1369 et 1377, tantôt « μοναχὸς ὁ Πλακᾶς » tantôt « γέρων ὁ Πλακᾶς », dans lesquels il n'est jamais dit « Σερδιώτης ». Néanmoins, comme deux autres épitérètes, Iôannikios en 1362 et Iôakeim en 1392, se nomment Σερδιώτης, on peut se demander s'il n'existait pas, vers la fin du xive s., un petit établissement dit τοῦ Σερδιώτου. Il nous paraît difficile de mettre le mot en rapport avec le couvent de Chilandar : ses moines se qualifient de Σέρδοι.

(447) Dans les deux premiers actes, il signe : Παΰλος μοναχός καὶ ἐπιτηρητής, dans le troisième : ὁ ἐπιτηρητής καὶ ἡγούμενος τοῦ Χρυσοστόμου Π. μον.

(448) Sur cette édition, voir ci-dessus, p. 141, note 304.

(449) Get épitérète peut être ou ne pas être celui qui a rempli la charge en 1395.

Deux prétendus épitérètes figurent dans des actes faux : Athanase, higoumène de Rabdouchou, en 1021 ou 1141 : La, Appendice III, l. 36, et Théostèriktos, higoumène de Kamèlavka, en 1338 : Chi nos 128, l. 10, 73, 128 bis, l. 10; d'autre part, dans un acte de 1363, le titre a été ajouté à la signature de Joseph, higoumène de Psevdakè, et à celle du moine Daniel (voir ci-dessus, note 442).

#### c) L'ecclésiarque

Les attributions de l'ecclésiarque, dans les églises des couvents, sont très étendues<sup>450</sup>. C'est peut-être la raison pour laquelle l'importance de l'ecclésiarque de Karyés s'accrut progressivement, au point que cet officier occupait au xive siècle une place prépondérante dans la hiérarchie de l'organisation centrale athonite. Cependant cette évolution fut très lente. En effet, après 972, date à laquelle l'ecclésiarque signa, comme les autres officiers du Prôtaton, le typikon de Tzimiskès<sup>461</sup>, aucun ecclésiarque n'est mentionné dans les documents athonites jusqu'à la fin du xiiie siècle. On pourrait en tirer la conclusion qu'il était alors considéré comme exerçant une fonction plus ecclésiastique qu'administrative, mais il faut se rappeler que l'épitérète est presque aussi peu représenté que lui dans les listes anciennes<sup>452</sup>.

Durant le xive siècle, non seulement l'ecclésiarque apparaît presque dans tous les actes, mais la place de sa signature prouve qu'il progresse dans la hiérarchie athonite. Certes, cette place est en rapport direct avec le rang qu'occupent dans la hiérarchie les couvents dont les représentants signent avec lui. Il n'empêche que la signature de l'ecclésiarque est parmi les cinq premières, avant celle du grand économe<sup>453</sup> et même, en 1356, 1362, 1364, avant celle du dikaios<sup>454</sup>, et qu'entre 1375 et 1398 l'ecclésiarque signe presque dans tous les actes immédiatement après le prôtos; une fois même, en l'absence de celui-ci, il signe en premier<sup>455</sup>. Mais à la fin du siècle la fonction commence à décliner : nous n'avons trouvé que neuf mentions pour tout le xy° siècle, la dernière en 1481.

Un texte du xive siècle suggérerait que l'ecclésiarque n'était pas élu, mais nommé par le prôtos<sup>456</sup>; cependant, l'information vient d'une œuvre hagiographique qui a pu déformer les choses. Elu ou nommé, l'ecclésiarque restait, semble-t-il, en général assez longtemps en fonction. Il est intéressant de noter qu'on ne connaît pas d'ecclésiarque qui signe en slave, même durant l'époque où les « serboprôtoi » dominaient à Karyés.

(453) Cette remarque a déjà été faite par Mirjana Zivojinovic (Sudstvo u greskim objastima sipakog curstva, Zbornik Radova Vizani, Insi., 10, 1967, p. 230).

(455) Gf. Acles Zographou, nº 45.

<sup>(450)</sup> Gf. Du Gange, Glossarium... graecitatis, Paris, 1688, s.v.; P. Rhallès, Περὶ τοῦ ἀξιώματος τοῦ ἐκκλησιάρχου, Πρακτικὰ τῆς ᾿Ακαδημίας ᾿Αθηνῶν, 8, 1933, p. 306-311; V. Laurent, dans Θρησκευτικ ἡ καὶ Ἡθικἡ Ἐγκυκλοπ., 5, 1964, p. 520-521.

<sup>(451)</sup> Il signe à un rang modeste, 45° (Acte n° 7, l. 172), loin après l'économe, 29° (ibid., l. 169).
(452) Hors de l'Athos, la fonction de l'ecclésiarque, avant le xir° s., est si effacée que P. Rhallès et V. Laurent (art. cilés), tout en reconnaissant l'existence plus ancienne de l'office, placent les premiers témoignages au xiii° s.
(453) Cette remarque a déjà été faite par Mirjana Živojinović (Sudstvo u greskim oblastima srpskog carstva,

<sup>(454)</sup> Entre 1369 et 1371, l'ecclésiarque signe après le dikaies serbe, Macaire.

<sup>(456)</sup> Cf. I. Pomjalovskij, Žilie ... otca našego Grigorija Sinaita, Saint-Pétersbourg, 1894, p. 17 (voir note 457).

Voici les noms des ecclésiarques connus :

Kosmas, 972: Pro nº 7, l. 172.

MAXIME, août 1288 : Chi no 10, 1, 89-90.

Nicolas, fin XIII<sup>6</sup>-début XIV<sup>6</sup> siècle. Mention : I. Pomjalovskij, Žilie... olca našego Grigorija Sinaila. Saint-Pétersbourg. 1894. p. 17-18<sup>457</sup>.

Нійкотнию, août 1312: Chi Suppl no 3, l. 43; septembre 1312-avant avril 1314: Kut no 9, l. 50458.

Niphôn, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 148, et Xén inédit (Laurent 11)469.

Ти́соропет, mai 1325 : Va inédit; septembre 1325 : Kut nº 12, l. 40-41; са 1325-1326 : Chi nº 80, l. 30-31400.

Eugénios, en 1342, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 : Do = Kténas, *Prôlos*, nº 26, p. 271, l. 7 : l'ecclésiarque Eugénios est membre du directoire de l'Athos<sup>461</sup>. Mention : Do inédit (1350-1353)<sup>462</sup>.

Théophile, mars 1347 : Va inédit; décembre 1347 : Chi nº 135, l. 52-53.

Luc, octobre 1348 : Va inédit.

NIL. avril 1353: La III nº 133, l. 23: juin 1353: Chi Suppl nº 7, l. 56.

Philogonios, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 68-69.

Théodoulos, janvier 1362 : Va inédit.

Cyrille, octobre 1364: Chi nº 148, l. 40-41; janvier 1366: Ro nº 11, p. 114 (N.E. 14), et Va inédit. Ancien ecclésiarque, mai 1369: Kut nº 25 C, apparat l. 29; juillet 1369: Va inédit; novembre 1369: Kut nº 27, l. 16, 33; décembre 1369: Kut nº 28, l. 24, et Zo nº 45, l. 33.

Damianos, novembre 1366 : Chi nº 152, l. 52; février 1369 : Zo nº 43, l. 18-19, et Kut nº 25 A, l. 26; mai 1369 : Kut nº 25 G, apparat l. 29; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369; Kut nº 27, l. 31; décembre 1369 : Kut nº 28, l. 22, et Zo nº 45, l. 23. Ancien ecclésiarque, décembre 1370 : Chi nº 153, l. 48<sup>463</sup>.

Cyrille, juin 1371: Va inédit; janvier 1375: Chi nº 156, l. 43, Kut nº 31, l. 37464, et Va inédit; août 1375: Ro nº 23, p. 186 (N.E. 15); septembre 1376: Va inédit; décembre 1376: Va inédit; septembre 1377: Va inédit.

THÉONAS, août 1387 : Kut nº 39, l. 31465.

(457) Le moine Nicolas, originaire d'Athènes, vint à l'Athos après la mort de l'empereur Michel VIII, donc vers 1283 ou peu après; le prôtos (il n'est pas nommé), appréciant ses qualités, lui confia, contre son gré, l'office d'ecclésiarque de Karyés. Nicolas conserva cette fonction jusqu'après l'arrivée de Grégoire le Sinaîte sur la Montagne. Grégoire († en 1346) a passé quelques années de sa vie au Mont Athos; il en est parti peut-être en 1325 (cf. J. MEYENDORFF, Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris, 1959, p. 53) mais la date de son arrivée (dans les premières années du xiv° s. ?) n'est pas fixée.

(458) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 135, note 240.

(459) Le document est signé aussi par Ναυκράτιος (...) παρακλησιάρχης (sio) τῶν Καρεῶν (voir ci-dessus p. 151, note 380).

(460) Sur la date de cet acte, voir ci-dessus, p. 136, note 249.

(461) Voir ci-dessous, notes 482 et 484.

(462) Sur cot acte, voir ci-dessus, p. 137, note 261.

(463) Nous ne voyons pas de raison suffisante pour identifier ce Damianos à l'hiérodiacre Damianos qui signe Actes Rossikon, n° 10 (1363) en dernière position (contra, Mirjana Živojinović, art. cité, p. 231).

(464) Dans cet acte le nom de l'ecclésiasque est restitué.

(465) La dernière signature de ce document se lit : Δαμιανός ἱερομόναχος καὶ ἐκκλησιάρχης τῆς ἱερᾶς καὶ..., le reste a disparu avec un morceau du papier. Comme nous n'avons aucun indice qu'il ait jamais existé deux ecclésiarques à la fois, nous croyons que ce Damianos était ecclésiarque d'un couvent.

Théodoulos, higoumène de Stéphanou, janvier 1389 : Chi nº 159, l. 40-41468.

MATTHIEU, mars 1392 : Zo nº 51, l. 19-20.

Damianos, juin 1395 : La III nº 154467.

Théodoulos, août 1395 : Chi Suppl nº 10, l. 19-20. Ancien ecclésiarque, septembre 1398 : Va inédit<sup>468</sup>.

Dorothée, novembre 1395: Dio nº 8, l. 26. Ancien ecclésiarque, novembre 1409: Saint-Paul = Stojanović, Akti, nº 5, p. 51469; novembre 1427: Dio nº 23, l. 35.

JACQUES, septembre 1398 : deux actes de Va inédits; octobre 1398 : Va inédit.

Théodose, higoumène de Stéphanou, juillet 1405 : La III nº 158, l. 21-22; avril 1406 : Va inédit; août 1406 : Va inédit; juillet 1407 : Va inédit<sup>470</sup>; novembre 1409 : Saint-Paul = Stojanović, Akti, nº 5, p. 51.

GÉRASIMOS. Ancien ecclésiarque, novembre 1427 : Dio nº 23, l. 36; janvier 1430 : Dio nº 24, l. 37.

ISIDORE, novembre 1427 : Dio nº 23, l. 33-34.

MARC, 1430/31: Va inédit.

Marc, janvier 1481: Dio nº 34, l. 4-5471.

Un acte faux de mars 1300 mentionne un prétendu ecclésiarque Kallistos: Do = Ktenas, Prôlos, nº 24, p. 263, l. 24; un autre, de mai 1399, un μέγας (1) ἐκκλησιάρχης τῶν Καρυῶν, Théophane: Do = Kténas, Prôlos, nº 27, p. 276, l. 34. La copie altérée (Actes Rossikon, nº 9) d'un acte de 1363 ajoute la signature d'un prétendu ecclésiarque David; l'original (ibid., nº 10 = N.E. 13) n'est pas signé par cet officier. Il faut aussi enlever de la liste des ecclésiarques: a) Grégoire le Sinaïte (Darrouzès, Prôtos, p. 421): c'est son disciple Nicolas qui fut ecclésiarque et non pas lui; b) Damianos (Actes Dionysiou, p. 207): il fut ecclésiarque d'un couvent (voir note 465); c) Théodose (Actes Dionysiou, p. 207): fausse lecture (voir note 466).

#### d) Le dikaios

A l'Athos auprès du prôtos, comme à Constantinople auprès du patriarche, le dikaics n'apparaît qu'au xive siècle<sup>472</sup>. Son rôle étant d'agir à la place du prôtos<sup>473</sup>, il doit avoir la pleine confiance

(467) L'acte est connu sous des dates erronées, voir faux prôtes Jérémie, p. 149.

(469) Sur cet acte, voir ci-dessus, p. 141, note 304.

(470) C'est seulement dans l'acte de 1407 que Théodose se dit higoumène de Stéphanou; dans les autres, il signe comme ἐχχλησιάρχης et πνευματικός.

(471) D'après Actes Dionysiou, nº 34, notes p. 174, et nº 31, l. 7, 11-12, cet ecclésiarque s'appelait Marc Kozas.

(472) Cf. Darrouzes (Offikia, p. 131, 454) qui estime que le titre est d'origine athonite (p. 131 n. 1).
(473) Ostrogorsky (Serska Oblast, p. 111) pense que le dikaios jouait le rôle de conseil juridique du protos.

<sup>(466)</sup> La copie conservée de cet acte, que nous avons examinée (photos dans les collections du Gollège de France), porte Théodoulos et non pas Théodose (lecture faulive des éditeurs). Ce dernier fut higoumène de Stéphanou en 1369 (Acles Kullumus, n° 25, 1, 33), Théodoulos en 1375 (ibid., n° 31, 1, 41), en 1378 (Docheiariou inédit), en 1387 (Acles Kullumus, n° 39, 1, 33). On trouve ces deux noms à la fin du xiv° et au début du xv° s. (voir plus loin).

<sup>(468)</sup> Ce Théodoulos est peut-être à identifier à l'ecclésiarque et higoumène de Stéphanou de 1389, qui aurait repris cette fonction, après avoir exercé celle de dikalos (voir note 487). Théodoulos de Stéphanou signe des actes en mars 1392 (Actes Zographou, nº 51), en septembre 1398 (autre acte de Vatopédi inédit) et en janvier et décembre 1400 (Actes Dionysiou, nº 9; Pantocrator inédit). Nous avons deux actes de septembre 1398 dans le dessier de Vatopédi : l'un est signé par Théodoulos ancien ecclésiarque, l'autre par Théodoulos higoumène de Stéphanou (mais voir ci-dessos, p. 153, note 403); les deux signatures ne sont pas de la même main (mais voir ci-dessus, p. 151).

L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS

de celui-ci : on est ainsi conduit à supposer que le dikaios était choisi personnellement par le prôtos, et non pas pour exercer une fonction permanente, mais plutôt pour le représenter dans une affaire précise, ou durant un certain temps (en cas d'absence par exemple); le dikaios aurait donc été responsable devant le prôtos, et non devant l'assemblée des moines.

Cependant les actes de la pratique donnent une image dissérente. En effet, le document dans lequel le dikaios apparaît pour la première fois, en 1316, montre clairement qu'il n'est pas nommé pour la circonstance474, mais qu'il était déjà en fonction. Au cours du xive siècle, à l'exception d'un cas qui ne permet aucune conclusion475, le dikaios n'agit en l'absence du prôtos que deux fois (en 1322 et en 1342-1345); dans tous les autres cas, il signe conjointement avec le prôtos. Il faut donc croire qu'au moins entre 1356 et 1371 la fonction de dikaios était une charge régulière. Il est à noter qu'à cette époque, qui est celle des « serboprôtoi », deux dikaioi au moins furent serbes. D'autre part les documents ne laissent pas clairement voir devant qui le dikaios est responsable : il signe parfois comme dikaios du prôlos, parfois comme dikaios de Karyés ou du Prôlaton, rarement dikaios

Après 1394, la fonction disparaît, pour ne réapparaître qu'à l'époque turque. Mais il faut attendre le milieu du xvie siècle pour constater un net changement dans la nature de la charge : à cette époque, le dikaios ne représente plus le prôtos, mais il en remplit les fonctions, durant les

La forme la plus ancienne du nom est δικαίω: elle montre que c'est de l'expression générale δικαίφ τοῦ ... (= tenant son droit de...), qui servait à couvrir de l'autorité d'un supérieur les actes d'un subordonné, qu'on a tiré le nom de cet officier. En 1375, apparaît la forme δικαΐος, au xv<sup>e</sup> siècle, celle de δικαίου (parfois même δικίου); au xv<sup>e</sup> siècle, le nominatif et le génitif sont employés indifféremment. La forme littéraire est τὰ δίκαια φέρων (ou διέπων), la forme slave dikei478.

Voici la liste des dikaioi connus :

Тнєодове, higoumène de Rabdouchou, mai 1316 : Va, éd. dans Es nº 12, l. 66479.

Dопотние, août (?) 1322 : Chi nº 79, l. 34480.

Тне́ороме, septembre 1329 : Ku nº 15, l. 105; mai 1330 (?) : Ku nº 16, l. 53480 а.

Théodose<sup>481</sup>, higoumène d'Alôpou, en 1342, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 :

(474) Cf. Actes Esphigméneu, nº 12, l. 61-67. A noter qu'au xrº s., dans une affaire analogue, le prôtes confia la mission d'arbitrage aux épitérètes (voir ci-dessus, p. 156 et note 424). (475) En 1375, le dikaios Théodose contresigne un acte avec d'autres officiers du Prôtaton, mais sans le prôtos

(Actes Rossikon, nº 23, p. 186).

(476) δικαίω τοῦ πρώτου : en 1316, 1322 et 1364 ; δικαίω τῆς (...) λαύρας τῶν Καρυῶν : en 1329, 1330 et 1356; dikel protov : en 1362, 1370 et 1371; dikel Kareiski : en 1369; δικαΐος του 'Αγίου 'Όρους : en 1375; δικαίου τοῦ πρωτάτου : en 1481; δικαίου : en 1394, 1462, 1488 et 1513/14. Voir ci-dessous la liste.

(477) Ct. par ex. le passage qui mentionne le diknies Paul, en 1552 : πρωτεύοντος δικαίου ὁ (...) πατήρ (...) Παύλος (acte de Lavra inédit).

(478) Voir les passages correspondants dans les notes 476, 477, 485.

(479) 11 est dit δικαίω ligne 66, mais il signe (l. 152) seulement comme higoumène (sur ce point, voir ci-dessus, p. 153, note 403). Le présent acte est la dernière mention de Théodose; sa première signature d'higoumène date (480) Sur cet acte, voir ci-dessus, p. 136, note 246.

(480 a) Voir ci-dessus, p. 157, note 436.

(481) Il nous paraît improbable que le dikaios Théodose de 1329 soit le même que le dikaios de 1342 ; ce dernier mort en 1369/70 (voir liste des protoi, nº 60), était trop jeune en 1329 pour exercer cette fonction. D'ailleurs, si l'on voulait proposer une identification, on pourrait songer aussi bien à Théodose de Rabdouchou, dikaios en 1316. Aucuno

Do = Kténas, Prôlos, nº 26, p. 271, l. 1-3: le dikaios Théodose est membre du directoire de l'Athos<sup>482</sup>. Mention: Do inédit (1350-1353)483.

Kallistos<sup>484</sup>, hésychaste, vers 1343-1344, au printemps et en juin 1345 : Do = Kténas, Prôlos, nº 26, p. 271, l. 3-6 : il est membre du directoire de l'Athos. Mention : MM, I, p. 297, l. 2-4 : acquittement de Niphôn en septembre 1350485.

MACAIRE, décembre 1356 : Chi nº 145, l. 72-73.

Antoine, janvier 1362 : Va inédit (signature slave).

Расноме, octobre 1364 : Chi nº 148, l. 42.

MACAIRE, février 1369 : Kut nº 25 A, l. 25; juillet 1369 : Va inédit; novembre 1369 : Kut nº 27, l. 30; décembre 1369 : Kut nº 28, l. 20; décembre 1370 : Chi nº 153, l. 46; juin 1371 : Va inédit. Toutes les signatures sont en slave.

Тнеорозе, août 1375 : Ro nº 23, р. 186 (N.E. 15)488.

Титоропов, higoumène de Stéphanou, octobre 1394 : Pa inédit487.

Païsios, mai 1462 (?) : Dio nº 29, l. 14488; janvier 1481 : Dio nº 34, l. 23; octobre 1488 : Dio nº 35, l. 21.

(482) Nous connaissons l'affaire par un acte de Docheiariou de juin 1345, sur lequel voir p. 136, note 256. (Les Interpolations de la copie publice ne touchent pas aux passages que nous utilisons dans la note présente.) Le patriarche Kallistos a sûrement confirmé cet acte (probablement durant son premier patriarcat, 1350-1353), même si la pièce que conservent aujourd'hui les archives du couvent est une copie falsissée (voir p. 137, note 261). — Voici un résumé des événements : Le prôtos Isaac, envoyé par les Athonites à Constantinople pour plaider la cause de Grégoire Palamas, fut retenu dans la capitale par l'impératrice-mère et par le putriarche. En son absence, de sérieux conflits éclatèrent à l'Athos; la situation était assez grave pour que Constantinople s'inquiétât, mais comme on ne voulait pas laisser partir le prôtes, il fut convenu que l'on instaurerait une direction collégiale. Trois de ses membres étaient les officiers déjà en place, le dikaios Théodose, l'épitérête Théophile et l'ecclésiarque Eugénies. Le quatrième, qualifié de συγέχδημος du prôtos, était le futur patriarche Kallistos. Étant donné que celui-ci faisait partie de la délégation athonite envoyée à Constantinople, et ou égard à certaines des expressions qu'il utilise dans son acte (ἐξελέγη ἡ μετριότης ἡμῶν ... καὶ ἀνεδέζατο), on pout se demander s'il ne fut autorisé à rentrer à l'Athos que lorsqu'on décida de constituer le directoire. Dans ce cas, il aurait été porteur des ordres impériaux et patriarcaux et de l'accord du prôtos, relatif à l'instauration de ce directoire, dont il aurait reçu mission d'assurer la présidence (cf. l'expression τὰ δίκαια φέροντος, passage cité dans la note 485). La date précise de la création du directoire est inconnue, mais l'une de ses interventions, dans les premiers mois de 1345, eut, comme le dit l'acte de Dochciariou, des suites désastreuses : en rentrant d'Esphigménou par mer, les quatre membres du directoire et leur suite tombérent aux mains de pirates qui les conduisirent à Longos ; une rançon fut réclamée. Entre-temps, les prisonniers subirent des mauvais traitements de la part des pirates qui les obligeaient, chose grave pour des moines, à manger des mets souillés et défendus aux jours de carême. Informé de la situation, le prôtos autorisa la vente d'un kellion de la Mésè pour payer l'argent de la rançon : ainsi fut vendu à Docheisriou le kellion de Kalligraphou. L'acte de vente, signé sculement par les higoumènes (voir p. 136, note 256) est daté de juin 1345. L'acte de Kallistos dit que lui-même et ses compagnons restèrent prisonniers cinquante jours, et l'acte de Docheiariou de 1345 précise qu'on était alors dans le carême : la capture du directoire eut donc lieu au plus tôt au début du mois de mars 1345.

(483) Acte du patriarche Kallistos (voir p. 137, note 261); la pièce dont nous disposons aujourd'hui déforme le nom du dikaios : Théodoulos au lieu de Théodose, Sur la carrière postérieure de Théodose, voir liste des prôtei,

(484) Kallistos entre dans la liste des dikaioi parce qu'il se considérait et qu'on le considérait comme tel (voir notes 482 et 485); en revanche, Théophile et Eugénies n'ent pas à y figurer : à notre avis, alors même qu'ils étaient membres du directoire, ils continuèrent à porter l'un le titre d'épitérète, l'autre, colui d'ecclésiarque.

(485) A cet endroit le rédacteur de l'acte se réfère au premier acquittement de Niphon (en 1344 : voir p. 137, note 266), lequel, dit-il, avait été signé par : τοῦ οἰχουμενικοῦ πατριάρχου τηνικαῦτα τὰ δίκαια φέροντος τῆς leρᾶς άρχης και διοικήσεως του πρωτάτου.

(486) Voir aussi liste des prôtoi, nº 65 et note 284.

(487) L'higoumène bien connu de Stéphanou, Théodoulos (voir notes 466 et 468), ne signe comme dikalos que

(488) Sur la date, voir ci-dessus, p. 142, note 311.

164

ACTES DU PRÔTATON, PREMIÈRE PARTIE : LE MONACHISME ATHONITE

GRÉGOIRE, 1513/14 : Do = KTÉNAS, Prôlos, nº 29, p. 280, l. 1480.

Снязьторновов, mai 1516: Dio = Озкономидев, Catalogue Dio, nº 75 et pl. 35 (signature slave).

Paul, mars 1552: La inédit400.

Pachôme, septembre 1583 : Lavra inédit<sup>491</sup>.

Nicodeme, mars 1586: Kut nº 59, l. 31, et Sta = Oikonomides, Catalogue Sta, nº 13; mars 1588 : Kut nº 60, l. 12.

(489) Dans la lacune de l'édition, il faut lire, d'après l'original, Γρηγόριος ὁ πνευματικός καὶ δικαίου.
(490) Voir ci-dessus, p. 162, note 477.
(491) Voir aussi liste des prôtoi, n° 138 et note 372.

SECONDE PARTIE

ÉDITION DES ACTES

## LES ARCHIVES DU PRÔTATON ET LA PRÉSENTE ÉDITION

Les archives du Prôtaton sont conservées dans la Bibliothèque située à l'étage supérieur de la Tour de Karyés¹. Les documents se trouvent dans des sacoches, dont chacune contient, en principe, les actes concernant une même affaire, et les sacoches sont placées dans des coffres. La fermeture du coffre qui contient les documents considérés par les Athonites comme les plus importants est garantie par les sceaux des vingt couvents; on ne peut l'ouvrir qu'en présence de quatorze au moins des vingt épitropes. Ce coffre a été ouvert pour deux savants intéressés par la publication des archives athonites : Gabriel Millet et Franz Dölger². Au printemps de 1918, Millet a photographié au Prôtaton des documents byzantins, plusieurs icônes et des reliures de manuscrits³. En 1927, Dölger, en présence du professeur A. Sigalas, a vu le contenu du coffre scellé, mais il obtint seulement la permission de photographier le début et la fin du typikon de Tzimiskès⁴; c'est en 1941 qu'il a pu examiner et photographier tout ce qui lui paraissait intéressant dans ce coffre⁵. Nous savons qu'il a photographie tous les documents byzantins et leurs sceaux.

Le contenu des archives du Prôtaton. Le genre de documents qu'on s'attendrait à trouver au Prôtaton diffère considérablement de celui des actes des différents couvents. Étant donné que nous n'avons pas trace de donations de biens faites au Prôtaton<sup>o</sup> et que les litiges entre celui-ci et les couvents sont rares<sup>7</sup>, les titres de propriété, les décisions juridiques et les actes de donation, qui alimentent en grande partie les archives des couvents, sont absents de ce dépôt. En revanche, on devrait y trouver des actes se rapportant au fonctionnement de la communauté : actes impériaux accordant des privilèges à l'ensemble du territoire, actes de fonctionnaires délivrés en application

(1) Cf. Smyrnakės, Athos, p. 292; Gabriel de Stavronikėta, dans Grėg. Pal., 8, 1924, p. 162.

(2) Le cérémonial de l'ouverture est décrit par Gabriel de Stavronikèta, ibid., note 1; Dölger, Kodikellos, p. 70-71, et Archivarbeit, p. 421.

(3) Notes de Millet : voir ci-dessous, p. 173; cf. aussi Acles Lavra, Préface, p. ix, Acles Lavra, Introduction, p. 3.

(4) Cf. Dölger, Tragos, p. 216; il a publié ces photos dans Facsimiles, pl. IX, 16.

(5) Cf. Dölger, Tragos, loc. cit.; sur le contenu du coffre, voir note 24.

(5) Cf. Dölger, Tragos, toc. cit.; sur le contenu du conre, voir note
 (6) Sur la fortune du Prôtaton, voir Ire Partie, p. 121-123.

(7) Voir un exemple dans Acies Xèropoiamou, nº 6 (1081): le prôtos Paul rétablit les droits de la Mésè et de quatre couvents sur des terres usurpées par Iviron. L'acte est écrit en plusieurs exemplaires, un pour chaque couvent, mais le Prôtaton n'est pas mentionné parmi les destinataires; il en est de même pour une autre série d'actes, voir p. 168 et note 11.

169

d'ordonnances impériales, actes patriarcaux sur le même sujet, et lettres adressées à la communauté. De fait, tous les documents byzantins du Prôtaton actuellement connus appartiennent à ces caté-

Reste la question des actes qui auraient pu résulter des rapports entre le Prôtaton et les couvents8. Dès la fin du xe siècle, et jusqu'en 16619, le Prôtaton donnait, vendait ou louait ses terres et ses kellia aux couvents et à des moines solitaires. Nous possédons un nombre considérable d'actes byzantins concernant de telles transactions, dont plusieurs originaux10. Tous se trouvent dans les archives des couvents intéressés; ils ne font pas mention d'un double (ἀμοιβαΐον) qui aurait été détenu par le Prôtaton<sup>11</sup>, et on n'a pas décelé la présence de tels actes dans ce fonds<sup>12</sup>. Cette absence, de même que celle de décisions juridiques constatée plus haut, nous fait conclure que les Athonites respectaient dans l'ensemble les bornes qui marquaient les possessions de la communauté. Rien n'indique, en esset, qu'un inventaire de la fortune soncière du Prôtaton ait jamais existé. Le seul essai connu de délimitation de Karyés se trouve dans le typikon apocryphe de 139413. Cependant, on peut affirmer que le Prôtaton tenait, du moins à partir du xive siècle, des registres dans lesquels on portait les redevances annuelles dues par les détenteurs de kellia, et le terme de chaque bail contracté<sup>14</sup>. Vers le milieu du xv<sup>e</sup> siècle, un nouveau type de document fait son apparition : l'extrait des procès-verbaux du Conseil. Les transactions sur les kellia semblent dès lors donner lieu à une rédaction complète dans un registre, et les actes de vente ou de bail d'un kellion ne sont souvent que des extraits plus ou moins fidèles de ces minutes, signés par quelques-uns des participants au Conseil15.

Pour ce qui est des documents byzantins, le fonds du Prôtaton, tel que nous l'avons reconstitué plus haut, devait surtout contenir une quantité considérable de lettres qui paraissent perdues16. En effet, mis à part les actes contenus dans le coffre scellé, nous craignons fort que nous n'ayons rien d'autre à espérer. E. Kourilas, qui sut archiépistate de la Koinôtès en 1930, et qui avait exploré

(8) Nous ne visons pas ici les actes établis par le prôtos, mais concernant un différend entre les couvents : le prôtos y signe en sa qualité de jugo; ces actes entrent normalement dans les archives des couvents intéressés.

(9) Sur cette date, voir Ire Partie, p. 121.

(10) Donation pure, cf. Acles Laura, nos 9 (991), 12 (996), 57 (1108); Acles Kullumus, nos 9 (1313), 12 (1325), 17 (1334), etc. Vente camoussée, cf. acte d'Iviron, éd. Dölgen, Schatzkammer, nº 103 (1015); Actes Chilandar, nº 2 (ca 1220), etc. Bail, ef. Acles Dionysiou, nos 7 (1394), 23 (1427), etc.

(11) Cf. par ex. Actes Kullumus, nº 2, 1. 2 sq.: c'est l'exemplaire du couvent qui sert pour réexaminer l'attributifon d'un kellion, et non pas un exemplaire qui aurait appartenu au Prôtaton. De même, quand le prôtos établit Aces Dionysiou nº 9, il n'a pas sous les yeux le nº 7, établi cinq ans auparavant, car « le bénéficiaire est absent » (cf. nº9, notes et 1, 15). Voir aussi la note 7,

(12) Acles Esphigménou<sup>2</sup>, nº 12, présente un cas à part. L'affaire était compliquée ; elle a conduit les moines à des violences et a nécessité l'intervention de l'empereur et du patriarche. Dans ces conditions, le prôtes prit toutes les précautions : non seulement on échangea des garanties entre Esphigménou et Vatopédi, les deux couvents en litige, et entre Vatopédi et le Protaton qui céda un de ses biens pour faciliter la solution, mais un exemplaire de l'acte final resta au Prôtaton.

(13) Sur ce document, voir Iro Partie, p. 95, note 3. — Il est à noter que les délimitations des terres athonites des couvents n'apparaissent dans la documentation que dans la mesure où des conflits éclatent pour la possession de tel ou tel terrain (cf. par ex. Actes Laura\*, nº 17, de 1012).

(14) Voir I \* Partie, p. 122 et note 125 ; en 1313, le prôtos délivre un acte au moment où expire un bail de 50 ans (Acles Kullumus, nº 9). — D'autres registres devaient exister aussi au Prôtaton : ceux où étaient inscrits le rang et la place des représentants des couvents dans l'église de Karyés (cf. Actes Xénophon, nº 1, 1, 112-113 : ἐγγράφως), ceux des obligations des couvents pour l'entretien de cette église, etc.

(15) Sur ce sujet, cf. Actes Dionysiou, p. 171-174.

le Prôtaton sans succès, est arrivé à la conclusion qu'il n'y avait pas d'autres documents hyzantins. Hors du Prôtaton, on trouve actuellement deux originaux provenant de ce fonds (Actes nos 12 et 13), ce qui semble justifier l'affirmation de Kourilas selon qui, en cas de danger, on dispersait les archives du Prôtaton dans les couvents bien fortifiés17. Mais les archives des couvents nous sont maintenant connues : sauf ces deux actes conservés à Iviron, et des copies dont nous parlons plus loin, elles ne contiennent pas d'autres actes du Prôtaton.

Le classement des archives. Grâce aux notes de Millet et aux photographies de certains verso qu'il a prises, nous pouvons nous faire une idée des travaux de classement entrepris au Prôtaton jusqu'en 1918. A juger par la rareté des notices remontant à l'époque byzantine (trois seulement, sur les Actes nos 7, 10/I et 11), on s'en est très peu occupé durant toute cette époque. Vers le XIVe-XVe siècle, à un moment où la direction de la Communauté se trouvait aux mains des Slaves, on a doté les actes les plus importants (nºs 6, 7, 8, 10, 11) de résumés en slavon, allant d'une à quatre lignes. Quant aux notices modernes, généralement assez abîmées, écrites par diverses mains, nous semble-t-il, elles ne permettent pas à elles seules de tirer des conclusions sur les classements effectués par les autorités du Prôtaton à l'époque moderne. Cependant, en combinant divers renseignements, nous arrivons à discerner au moins trois étapes dans le travail des archivistes.

G. Millet a vu un manuscrit qu'il appelle, probablement d'après le titre qu'il porte, Κῶδιξ άρχαῖος τῆς Κοινότητος, ἀρ. 5. Ge manuscrit n'est catalogué ni par S. Lampros<sup>18</sup> ni par L. Politès<sup>10</sup>, sans doute parce qu'il fait partie des archives et non de la collection des manuscrits. Millet ne l'a pas photographié, mais il l'a inventorié. Il contient les copies des Actes nos 7 à 11, la Diègèsis mérikè20, la lettre des Athonites à l'empereur Michel VIII Paléologue21, le récit de l'immixion des Bulgares dans les affaires de l'Athos<sup>22</sup>, et une homélie. Millet a relevé deux dates : 1784, dans une note au nº 7, et 1787, dans une note au nº 9. L'ensemble de ces copies fut sans doute exécuté dans le dernier quart du xviiiº siècle. Si nos actes n'y sont pas tous copiés, en revanche, ce manuscrit ne contient aucun document que nous ne connaissions : indice que les archives du Prôtaton étaient déjà très lacuneuses. Il y manque aussi les Actes nos 12 et 13, probablement parce que dès cette époque les originaux se trouvaient au couvent d'Iviron. A côté de chaque copie, une main plus récente a noté : Τοῦ παρόντος τὸ καθεαυτὸ εύρίσκεται σὺν ἄλλοις εἰς τοῦ Κουτλουμουσίου. Le rédacteur de cette remarque doit se tromper, sauf si l'on tient compte de l'affirmation de Kourilas : les troubles auxquels on peut penser pour cette époque sont l'insurrection athonite de 1821 et ses conséquences funestes pour l'Athos23. Qu'il en soit ainsi ou non, en 1880 les documents se trouvaient dans les

(17) EEBS, 11, 1935, p. 308, 309 note.

(18) Lampros, Catalogue, I, p. 1-10 : mss du Protaton.

(20) Edition la plus accessible : MEYER, Hauplurkunden, p. 163-184.

(22) Notre Appendice I d.

<sup>(16)</sup> Donnons un exemple : la correspondance du patriarche Athanase contient de nombreuses lettres adressées à la communauté athonite (voir Is Partie, p. 126, notes 153, 154, 157); elles ne sont connues que par des copies extérieures au Mont Athos.

<sup>(19)</sup> L. Polites-M. Μανουssακαs, Συμπληρωματικοί κατάλογοι χειρογράφων 'Αγίου "Ορους. Β', Χειρόγραφα Πρωτάτου, 'Ελληνικά, 23, 1970, p. 11-37.

<sup>(21)</sup> Editée par : P. Uspenskij (Isterija, III, 1, p. 622-633), d'après un ms. d'Iviron ; Spyridôn Lavriôtès (dans Grèg. Pal., 9, 1925, p. 147-157), d'après un ms. de Lavra.

<sup>(23)</sup> J. ΜΑΜΑΙΑΚΈΒ, Ἡ ἐπανάσταση στη Χαλκιδική το 1821. Ἡ συμμετοχή τῶν Ἁγιορειτῶν καὶ ὁ ῥόλος του 'Εμμαν. Παπά, Thessalonique, 1962; ΙDEM, Τὰ μαρτύρια τῶν 'Αγιορειτῶν ἐπὶ Μεχμὲτ 'Εμίν 'Αδδουλάχ πασά, 1822-1823, Δελτίον Ίστορ. και Έθνολ. Έταιρ. Έλλάδος, 17, 1963/64, p. 39-153; J. BASDRABELLES, Οι Μακεδόνες κατά την επανάστασιν του 1821, Thessalonique, 1967, p. 121-166, et Index s.v. "Αγιον "Ορος.

LES ARCHIVES DU PRÔTATON

archives du Prôtaton, car on a écrit à côté de la note au nº 11 : Τὸ πρωτότυπον τούτου (...) εύρίσκεται σήμερον έν τοῖς ἀρχείοις τῆς Ἱερᾶς Κοινότητος, 1880 Ἰουλίου 2.

Millet a vu aussi un catalogue des documents qui porte le titre : Κατάλογος τῶν ἐν τῷ κιδωτίφ ἐμπεριεχομένων ἐγγράφων, Ἰαννουάριος 1908. Le relevé partiel que Millet en a fait permet de constater qu'il n'y a pas de différence majeure entre cet inventaire manuscrit et le Katalogos établi en 1920 par une commission de cinq Athonites notables et publié en 192124. Il a donc servi de modèle à la commission pour la préparation du catalogue définitif.

L'inventaire de 1908 n'est certainement pas le premier essai de classement des actes du Prôtaton, car quelques-uns au moins25 de nos documents portent un numérotage par chissres (la pièce qui contient les Actes nos 1 à 3 : No 14; celle qui contient les Actes nos 4 et 5 : No 10; l'Acte no 8 : No 10 encore; l'Acte nº 10 : Nº 13), qui sont suivis d'une courte définition de la pièce (cf. le texte de chacun de ces documents). Ces chissres ne correspondent pas, sauf une fois (pièce des nos 4 et 5) au numérotage par lettres de l'inventaire de 1908 et du Kalalogos. Ces lettres sont marquées sur les verso (parfois sur les recto) de presque26 tous nos actes (pièce des nos 4 et 5; nos 6, 10, 14; Appendice I, les deux pièces). A notre sentiment, et c'est aussi l'avis qu'exprime G. Millet dans ses notes, le numérotage par chiffres est plus ancien que celui par lettres, lequel correspond au classement actuel.

Copies conservées hors du Prôtaton et éditions. En raison du caractère des actes du Prôtaton, qui intéressent tout l'Athos, ces documents ont connu une diffusion beaucoup plus large que celle des actes des couvents. Ainsi connaissons-nous, par des copies conservées ailleurs, des documents qui devaient en principe se trouver dans les archives du Prôtaton, mais qui en ont disparu ou n'y ont pas été repérés<sup>27</sup>. Quant aux actes conservés au Prôtaton, on les trouve, eux aussi, copiés tous ensemble, par groupes ou isolés, dans des manuscrits de plusieurs autres fonds ou dans des cahiers séparés<sup>28</sup>. Ces copies s'échelonnent du xviº siècle<sup>29</sup> jusqu'au milieu du xixº. Nous allons passer en revue celles qui sont à l'origine de diverses éditions, et qui intéressent la tradition des textes.

Au milieu du xixe siècle, P. Uspenskij a vu à Kutlumus un cahier de copies qui portait le titre : Γράμματα ἀρχαΐα σωζομένων τῶν πρωτοτύπων ἐν τῷ Πρωτάτῳ ἀντιγραφέντα δι' αἰτήσεως τοῦ πανοσιολογιωτάτου ἀρχιμανδρίτου καὶ ἐπιτρόπου τῆς ἱερᾶς μονῆς Κουτλουμούση κυρίου Γρηγορίου<sup>80</sup>. L'archimandrite Grégoire se trouvait à la tête du couvent de Kutlumus dans les années 1816-1817<sup>31</sup>. C'est donc vers le début du siècle dernier que fut confectionné ce cahier, dont nous ignorons le sort actuel. D'après le relevé de P. Uspenskij32, il contenait les Actes nos I à 5 et 7 à 9, et il mentionnait les Actes nos 10 et 11.

Des copies des nos 1 à 3 et 7 à 9 ont été insérées dans l'œuvre de Philothéitès33. Nous appelons ainsi un essai d'histoire athonite qu'Uspenskij a lu dans un manuscrit du couvent de Philothéou<sup>84</sup>. Nous n'avons pas de certitude sur le nom de son auteur : les uns le nomme Stéphanos 35; d'autres pensent qu'il s'agit d'Amphilochos, higoumène de Philothéou vers le milieu du xixe siècle et rédacteur d'une notice sur les deux Paul de Xèropotamou<sup>36</sup>. Ge manuscrit paraît avoir disparu du couvent de Philothéou<sup>27</sup>, mais une copie, qui avait appartenu à l'archimandrite Antonin, se trouverait à Leningrad dans l'ancienne Bibliothèque impériale publique (codex Petrop. gr. 581)88. Quel que soit le nom du rédacteur, il ne fait pas de doute qu'il était moine de Philothéou<sup>80</sup>. A notre avis, il ne fait non plus pas de doute que ce moine connaissait l'Histoire de l'Athos écrite par Théodoret de Lavra, vers le début du xixe s.40. Dans son œuvre, Théodoret avait incorporé de nombreux actes, et nous croyons que non seulement Philothéitès y copia des documents41, mais qu'il y puisa ses commentaires. Le manuscrit de Théodoret étant, semble-t-il, définitivement perdu42, même si la copie de Philothéitès existe à Leningrad, une collation directe est impossible; mais la comparaison de courts passages transcrits par Uspenskij dans le manuscrit de Philothéitès et dans celui de Théodoret est révélatrice.

Il semble en esset que l'Histoire de Théodoret ait connu un vif succès parmi les Athonites cultivés. Dès avant le milieu du xixe siècle, circulaient des manuscrits contenant l'Histoire de l'Athos; l'identité de leur schéma général, et celle de certaines remarques particulières, montrent qu'ils dérivent d'un même prototype. Ainsi S. Kalligas a eu entre les mains un manuscrit de ce genre et l'a utilisé dans sa lourde compilation. Le métropolite de Xanthè, D. Pistès, en a eu un autre qu'il exploita plus finement et plus honnêtement, car il mentionne clairement sa source43. C'est aussi le cas de E. Kourilas qui avait à sa disposition une Histoire manuscrite de l'Athos44, et sans

<sup>(24)</sup> Dans ce catalogue est public l'inventaire de deux coffres : l'un contient exclusivement des actes valaques ; l'autre, le coure scellé des sceaux des vingt couvents, contient des actes grecs (parmi lesquels les documents byzantins), valaques et tures. — Il existe une seconde édition partielle dans Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, 4, 1939/40, p. 92-95, 145-148, 196-200.

<sup>(25)</sup> Peut-être même tous, car Millet n'a pas photographié tous les verso, ni relevé les nos qui y sont éventuellement inscrits; nous ne connaissons donc que les chiffres apposés sur les parties photographiées.

<sup>(26)</sup> Nous faisons ici la même réserve que dans la note précédente.

<sup>(27)</sup> Notre Appendice III contient une liste chronologique de ces documents avec l'indication de l'édition la plus récente ou la plus accessible.

<sup>(28)</sup> Nous donnons l'inventaire des copies connues de chaque acte dans la rubrique LE TEXTE.

<sup>(29)</sup> La plus ancienne que nous connaissions se trouve dans un ms. de Moscou (Musée historique 411, ancienne collection Synodale, Vlad, 421).

<sup>(30)</sup> Uspenskij, *Islorija*, III, 1, p. 314; nous citons dorénavant ce cahier: Copie de Kutlumus.

<sup>(31)</sup> Cf. Actes Kutlumus, Appendice VII, nos 17 et 18.

<sup>(32)</sup> USPENSKIJ, Islorija, III, 1, p. 314-331, nº 30.

<sup>(33)</sup> Citées dorénavant : Copie de Philothéitès.

<sup>(34)</sup> P. Uspenskij l'utilise très souvent dans son Histoire Athonite; ef. surtout, Islorija, III, 1, p. 259 - 308,

<sup>(35)</sup> VLACHOS, Athos, p. 186; SMYRNAKĖS, Alhos, p. 429.

<sup>(36)</sup> Cf. Gédéon, Alhos, p. 89-90 (édition); Binon, Xèropotamou, p. 63 sq.; Kourilas, Catalogue, p. 186 et note 4. Sur les deux Paul de Xèropotamou, voir Ire Partie, p. 66-68.

<sup>(37)</sup> Cf. Vlachos, Alhos, p. 259 n. 2; E. Kourilas, dans Greg. Pal., 15, 1931, p. 126.

<sup>(38)</sup> Cf. Acles Philothéou, Introduction, p. III, note 1.

<sup>(39)</sup> Il écrit, en effet : τὰ τῆς ἡμετέρας μονῆς ταύτης τοῦ Φιλοθέου (Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 307).

<sup>(40)</sup> Sur Théodoret et sur son travail d'archiviste, cf. Acies Laura, Introduction, p. 6-7, avec la bibliographie. (41) Il dit lui-même : 'Αντεγράφη έκ τοῦ ίδιου πρωτοτύπου διὰ χειρὸς διδασκάλου κῦρ Θεοδωρήτου (Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 291). Il existe d'autres indices qui montrent que Théodoret a fait des copies des actes du Prôtaton (voir Actes nº 1 Copie B5, et nº 6 Copie B).

<sup>(42)</sup> Uspenskij a vu et utilisé le manuscrit de Théodoret, qui se trouverait, d'après ce qu'il dit, au couvent de Grégoriou (cf. Uspenskij, Pervoe Pulešesivie, I, I, p. 368), mais ce n'est pas lui, bien sûr, qui « détruisit l'Histoire de Théodoret » comme on l'en a accusé (cf. Kourilas, Catalogue, p. 186). Géprion (Alhos, p. 221) rapporte une tradition selon laquelle ce serait Théodoret lui-même qui aurait brûlé ses œuvres, après qu'une partie de ses papiers aurait été volée par des brigands ; cela aussi fait partie de la légende athonite.

<sup>(43)</sup> Kalligas (Athonias, proolmion) dil : τὸ πλεϊστον τῆς πραγματείας ταύτης ἀπήχησις τῶν ἐν σποράδιν προγενεστέρων Ιστορικών ύπάρχει, ώς εν διαφόροις μοναίς πρό της τυπογραφίας σώζονται. Pistus (Alhos, p. 4-5): έξετάζων χειρόγραφα ανέχδοτα επέτυχον (...) όπερ εζήτουν (...), το οποΐον αντιγράψας ώς ήν το πρωτότυπον (...) τὸ γειρόγραφον έχεῖνο περ' οὖ ἀντέγραψα τοῦτο δὲν φέρει ὄνομα, οὐτ' ἐποχήν.

<sup>(44)</sup> Cf. Έχχλησ. Φάρος, 49, 1950, p. 125 : χειρόγραφος πορ' έμοι Ίστορία τοῦ "Αθω, γραφείσα περί τὰ μέσα τοῦ παρελθόντος αἰῶνος.

LES ARCHIVES DU PRÔTATON

doute aussi celui de M. Gédéon qui tire l'édition de ses actes d'« un manuscrit privé v<sup>45</sup>. Mais celui qui a, semble-t-il, exploité à fond les écrits de Théodoret est son neveu Jacques, moine de Néa-Skètè. Il paraît, en effet, très probable que les papiers de Théodoret, plutôt que brûlés ou volés, sont venus en la possession de son héritier le plus proche, lui aussi moine athonite de pur compiler deux gros ouvrages: l'un veut retracer l'histoire du monachisme athonite depuis l'apparition des moines à l'Athos, l'autre s'occupe des questions dogmatiques et des différends religieux qui ont troublé la vie athonite aux xvii<sup>e</sup> et xviii<sup>e</sup> siècles<sup>47</sup>. Une recherche exhaustive dans les fonds athonites serait nécessaire pour résoudre définitivement le problème des diverses Histoires Athonites, de leurs sources et de leur interdépendance.

Dans le tableau ci-dessous nous avons porté toutes les mentions de documents du Prôtaton cités dans les catalogues publiés d'actes athonites : Uspenskij, Ukazatel, et son adaptation en grec publiée par Kourilas, Catalogue; J. Müller, Historische Denkmäler in den Klöstern Athos, Vienne, 1851; Zachariae von Lingenthal, Jus graeco-romanum, III, Leipzig, 1857, repris par Zépos, Jus; V. Langlois, Le Mont Alhos et ses monastères, Paris, 1867; C. Phréaritès, liste dressée en 1846 et publiée en 1863/64 dans le tome 15 de Πανδώρα.

| N <sup>os</sup><br>de la prés,<br>édit, | Uspenskij<br>p., nº | Kouriles<br>n° | Müller<br>p. | Zachariae<br>p., nº | Zépos<br>p., nº | Langlols<br>p. | Phréaritès<br>p. |
|-----------------------------------------|---------------------|----------------|--------------|---------------------|-----------------|----------------|------------------|
| 1                                       | 40,1                | 27             | 147          | xv, 3               | xvIII, 3        | 31             | 195              |
| 2                                       | 40,2                | 28             | 147          | xv, 4               | xviii, 4        | 31             |                  |
| 3                                       | 40,3                | 29             | 147-8        | xy, 7               | xix, 7          | 31             |                  |
| 4 }<br>5 }<br>6                         | 56,1-2              | 150 et 151     | 147          | xv, 1-2             | хун, 1-2        | 31             | 195 ?<br>195 ?   |
| 7                                       | 36,1                | 1              | 148          | xvi, 15             | xix, 15         | 31             | 196              |
| 8                                       | 36,2                | 2              | 150          | xvii, 30            | xx, 30          | 31             | 197              |
| 9                                       | 41-42,11            | 37             | 150          | xvII, 33            | xx, 33          | 31             | 197              |
| 10/11                                   |                     |                | 195          | xx, 90              | xxII, 90        | 41             | 198              |
| 11                                      | 64,5                | 202            | 156          | XXI, 115            | ххии, 115       | 34             |                  |
| 12                                      | 36,3                | 3              | 156          | xxi, 114            | ххии, 114       | 39             | 198              |
| 13                                      | 37,5                | 5              | 169          | xxv, 192            | xxvii, 192      | 40             | 197              |
| 14                                      |                     | 1              |              | ,                   |                 | _              |                  |

<sup>(45)</sup> Gf. GÉDÉON, Alhos, p. 79, 80. Quant à A. Mordimann, il disposait pour l'édition de la Diègèsis mériké, d'un ms. du xvis s., «appartenant au moine Macaire de Chio»: Mordimann, Historika, p. 61. — Comme la source des éditions Kalligas, Pistès, Gédéon et Mordimann est toujours un manuscrit imprécis, nous ne répétons pas cette indication dans la rubrique Éditions de chaque acte.

Les sources de la présente édition. Notre édition repose essentiellement sur le matériel que Millet rapporta de l'Athos en 1918. Il trouva dans le coffre scellé du Prôtaton et photographia les Actes nos 1 à 8, 10, 11, 14 et l'Appendice I; les nos 7 et 8 sont dans une sacoche non numérotée<sup>48</sup>, les autres dans la sacoche no 15. Millet prit aussi des notes<sup>49</sup> que nous possédons et sur lesquelles se fondent en grande partie nos descriptions<sup>50</sup>. Vingt-trois ans après Millet, F. Dölger photographia exactement les mêmes pièces; les reproductions de ses microfilms nous ont permis de collationner et d'améliorer notre texte là où les photos Millet étaient défectueuses.

La collection « Archives de l'Athos » a comme principe de publier pour chaque couvent les documents conservés dans ses propres archives. Cependant, étant donné la dispersion, constatée plus haut, des documents du Prôtaton, et l'importance que certains d'entre eux revêtent pour l'histoire de la Communauté, nous dérogeons à cette règle, et nous éditons à leur place deux documents (n° 12 et 13) dont les originaux se trouvent actuellement hors du Prôtaton. Pour ces deux actes nous disposons aujourd'hui des photos et des descriptions des originaux faites par J. Lefort et L. Mavromatis, qui, en mai 1971, ont effectué au couvent d'Iviron une mission pour le compte du Centre de recherche d'histoire et civilisation de Byzance de Paris<sup>51</sup>. Pour le n° 9, dont la copie du Prôtaton n'a pas été photographiée par Millet, ni apparemment par Dölger, nous avons utilisé une copie de Vatopédi<sup>52</sup> et une copie qui figure sur un manuscrit du Rossikon<sup>53</sup>.

Principes de cette édition. Nous avons suivi les principes appliqués dans les volumes précédents de la collection « Archives de l'Athos » : régeste, description, analyse, notes et texte. La bibliographie est intentionnellement restreinte : nous n'avons retenu que les travaux qui décrivent, analysent, corrigent ou datent nos documents. Le texte est édité selon la méthode diplomatique, sauf pour le no 9, pour lequel nous ne disposons que de copies modernes. Les esprits et les accents sont reproduits tels qu'ils figurent, sauf que nous avons ramené le grave à l'aigu devant une ponctuation; nous avons conservé l'accent sur la première lettre d'un groupe de deux voyelles, lorsque le document le place ainsi; l'apostrophe est mise partout, même quand le texte l'omet. L'apparat, pour les documents originaux, ne contient que les indications et corrections nécessaires à la compréhension du texte; pour les actes édités à partir de copies, nous donnons les variantes des meilleures copies.

Dans l'édition des actes, nous avons employé les signes conventionnels qui sont utilisés dans les volumes précédents de la collection; on en trouvera la liste dans Acles Laura<sup>2</sup>, p. 10, Acles Esphigménou<sup>2</sup>, p. 11.

<sup>(46)</sup> Cf. E. Kourilas, dans Θεολογία, 14, 1936, p. 47-48; 21, 1950, p. 274-275; 23, 1952, p. 18.

<sup>(47)</sup> Nous connaissons plusieurs manuscrits athonites composés par Jacques de Néa-Skètè, par ex.: Sainte-Anne, Kyriakon 4 (cf. Gérasimos Mikrayannanitès, Κατάλογος χειρογράφων χωδίχων τῆς Βιδλ. τοῦ Κυριαχοῦ ... ἀγίας ... "Αννης, Athènes, 1961, p. 24-56; Sainte-Anne, Kalybè Timios Stavros 17 (cf. Ε. Κουπίλε, dans Θεολογία, 21, 1950, p. 274-279); Pantéléimôn 281 et 282 (cf. Lampnos, Catalogue, II, p. 348-353); Kausokalyvia, n°s 67, 68, 258 (cf. Ε. Κουπίλε, Κατάλογος τῶν χωδίχων τῆς ... σχήτης Καυσοχαλυδίων, Paris, 1930, p. 49-51, 129-130). Jacques a aussi écrit des canons (cf. Kausokalyvia, n°s 72.2, 139.5, 210.4, etc).

<sup>(48)</sup> Selon le Kaialogos, mais l'inventaire de 1908 lui donne le nº 14.

<sup>(49)</sup> Nous n'avons pas trouvé les notes du nº 8.

<sup>(50)</sup> Les notices grecques ont été vérifiées par nous, quand elles figurent sur les photos ; sinon, nous les publions d'après les transcriptions de Millet sans le signaler autrement. Toutes les notices slaves ont été photographiées.

<sup>(51)</sup> Nous nous faisons un plaisir d'adresser nos remerciements au prof. L. Politès qui, des 1970, nous avait envoyé un microfilm de l'Acte nº 13, provenant des archives athonites de l'Université de Thessalonique (mission Sigalas).

<sup>(52)</sup> Photo au Collège de France.

<sup>(53)</sup> Photographiée par Dölger et examinée par nous dans les archives de l'Académie de Baylère.

### TABLE DES DOCUMENTS

#### I. Classés par date

- 1. Sigillion de Basile Ier, juin [883].
- 2. Acte de Léon VI, février [908].
- 3. Chrysobulle de Romain Ier Lécapène, août [934].
- 4. Protocole d'accord entre Hiérissiotes et Athonites, mai [942].
- 5. Rapport de l'épopte Thomas [entre mai 942 et août 943].
- 6. Délimitation de l'Athos, 2 août [943].
- 7. Typikon de Tzimiskès [avant l'été 972].
- 8. Typikon de Monomaque, septembre 1045.
- 9. Chrysobulle de Constantin IX Monomaque, juin 1046.
- 10. Requête d'un moine et décision du patriarche Charitôn [1178-1179].
- 11. Sigillion du patriarche Niphôn, [novembre 1312].
- 12. Chrysobulle d'Andronic II Paléologue, novembre 1312.
- 13. Chrysobulle-typikon de Manuel II Paléologue, juin 1406.
- 14. Acte du prôtos Kosmas, 10 juin 1500.

#### Appendices:

- I. Documents sur les prérogatives de l'Athos.
- II. Obligations de Vatopédi et du Pantocrator envers le Prôtaton au titre de l'usage d'un pré.
- III. Liste des documents du Prôtaton conservés dans d'autres fonds.

#### II. Classés d'après leur origine

Actes d'empereurs: nos 1, 2, 3, 7, 8, 9, 12, 13.

Actes de patriarches : nos 10/II, 11.

Actes de fonctionnaires : nºs 4, 5, 6.

Actes des autorités centrales de l'Athos : nº 14.

Acte de moine : nº 10/I.

#### III. Classés d'après leur objet

Actes concernant les droits et les privilèges de l'Athos : nºs 1, 2, 3, 9, 12.

Règlements de l'Athos: nºs 7, 8, 13.

Actes concernant les rapports de l'Athos avec ses voisins : nos 4, 5, 6.

Actes concernant les rapports de l'Athos avec l'autorité patriarcale : nos 10, 11.

Acte concernant les rapports du Prôtaton avec les couvents : nº 14.

## **TEXTES**

## I. SIGILLION DE BASILE Ier

Σιγίλλιον (1. 10, 24)

Juin, indiction 1 [883]

L'empereur garantit les moines de l'Athos et le monastère de Kolobou contre toute charge ou vexation qu'ils pourraient subir de la part des fonctionnaires ou des habitants de la région d'Hiérissos.

Le texte. — A) Copie ancienne figurée (xiie s.?), qui imite une écriture du xe s., conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce Δ'), où Millet l'a photographiée. Il s'agit d'une copie sur parchemin, 560×360 mm, de trois documents (Actes nos 1, 2 et 3): les nos 1 et 3 sur le verso, le no 2 sur le recto. Bon état de conservation, sauf pour le haut qui est déchiré irrégulièrement. Les lignes ont été tracées à la pointe sèche. Encre foncée, de la même couleur pour le texte et pour les termes de recognition, introduits dans les espaces ménagés à cet effet. L'orthographe est correcte, mais les accents manquent souvent; abréviations rares, parfois tréma sur les ι et v. Dans le no 1, deux mots de recognition en caractères latins (l. 18), dont le scribe semble avoir dessiné, d'après l'original, les lettres qu'il ne reconnaissait pas (cf. le s de iubemus et le n de iuniu). Sur la marge gauche du verso, notice moderne : No 14 χρυσόδουλλον 'Ρωμανοῦ κὲ Κωνσταντίνου. — Le sceau de plomb, attaché à cette pièce par une ficelle, ne lui appartient pas; il y a été accroché plus tard (voir notes, no 4 notes, et Album pl. VIII). — Album, pl. I.

B) Copies modernes: 1) Copie de Kutlumus; 2) Copie de Philothéitès; 3-4) Copies dans les cod. Pantéléimôn 281, p. 203, et 282, p. 97; 5) Copie dans le cod. Par. Suppl. gr. 754, f. 195r-v, faite par Minoïde Mynas, qui a transcrit une copie trouvée à Esphigménou (probablement celle de Théodoret, cf. ci-dessus, p. 171 et note 41, et Actes Esphigménou², p. 4). Nous ignorons si la copie de Kutlumus était complète; toutes les autres s'arrêtent au même endroit (l. 17 αὐτῶν), elles dérivent donc d'un même prototype; le compilateur du Pantéléimôn 281 a complété la lacune du début par un intitulé tiré de documents plus tardifs: Βασίλειος ἐλέφ Θεοῦ πιστὸς βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτωρ Ὑρωμαίων, et celle de la fin par une phrase qui s'accorde mal avec le texte.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 295, d'après la copie de Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 28; Pistès, Athos, p. 24-25; Gédéon, Athos, p. 79-80; Lake, Early days, p. 76, d'après

l'édition Uspenskij; Lampros, Palria, p. 150, d'après le codex Pantéléimôn 281; Dölger, Archivarbeit, p. 427-428, d'après la copie A; Έγκυκλοπ. Παπύρου-Λαρούς, Athènes, 1963, fasc. 50-51, p. 790, d'après l'édition Uspenskij-Lake, nous semble-t-il; Mamalakès, Sainte Montagne, p. 38, d'après Lake et Gédéon. Toutes les éditions, sauf celle de Dölger, s'arrêtent au même endroit que les copies modernes (l. 17).

Nous éditons la copie ancienne A, en négligeant les nombreuses erreurs des copies modernes et celles des éditions précédentes; mais nous donnons en apparat les lectures divergentes de Dölger (D). Nous n'avons pas cru utile de reproduire (l. 1-3) les quelques lettres isolées lisibles.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 37 (an. 872; traduction russe); Lake, Early days, p. 57 (an. avant 881); Lampros, Patria, p. 150 (an. 875); Gédéon, Athos, p. 79 (an. 885; date très répandue; elle repose sur Uspenskij, Ukazatel, p. 40 nº 1, qui date le document « avant 6393 », année considérée comme la dernière du règne de Basile Ier; le traducteur du catalogue omet le mot « avant », et date « 885 »: cf. Kourilas, Catalogue, p. 209 nº 27); Dölger, Regesten, nº 492 (an. 873/874, bibliographie antérieure), Archivarbeit, p. 422, 424, 426, et Grèg. Pal., 42, 1959, p. 176; Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 53.

Analyse. — Préambule: [Début mutilé. Les moines doivent être libres de tout souci], asin de pouvoir réaliser leur but, louer Dieu (l. 1-6). Dispositif: Attendu que ceux qui ont choisi la vie érémitique et le séjour au Mont Athos, où ils ont installé leurs humbles campements, subissent de la part des gens du voisinage des vexations, l'empereur [Basile Ier] délivre le présent sigillion asin qu'ils puissent vivre sans trouble et prier pour lui et pour le monde entier (l. 6-12); il interdit à tout fonctionnaire, civil ou militaire, et à toute personne privée, jusqu'au simple meunier, de causer aucun tort aux moines, et en particulier aux bergers et aux bouviers de conduire leur bétail [au delà] de l'énoria d'Hiérissos, telle qu'elle est, vers l'intérieur de l'Athos (l. 12-18). A partir du présent mois de juin de la première indiction, le monastère récemment fondé par Jean Kolobos, et les ascètes de l'Athos resteront à l'abri de toutes les vexations susdites (l. 18-21). Clause pénale, propre main (l. 26).

Notes. — Dalation. Des deux indictions 1 que comporte le règne de Basile Ier (années 868 et 883), la première est à exclure, car le couvent de Jean Kolobos, près d'Hiérissos, n'était pas encore fondé à cette date. Sur cette question et, en général, sur Basile Ier et l'Athos, voir Ire Partie, p. 36-38; 45-48.

Diplomatique. Une description détaillée de la copie ancienne est donnée par DÖLGER (Archivarbeit, p. 422-427) qui a vu et photographié le document en 1941; il faut rectifier un point : le texte est écrit sur un seul morceau de parchemin et non pas sur deux (voir notre description, d'après les notes de Millet; comparer aussi les déchirures du bord supérieur, sur les pl. I et II). Selon Dölger, notre copie, « écrite vers la fin du xe-début du xie s., serait l'œuvre d'un fonctionnaire qui l'aurait validée par son sceau ». Si le sceau se trouvait vraiment en place, on devrait accepter que la copie a été exécutée au milieu du xe s. et certifiée par le stratège de Thessalonique Katakalôn (connu en 943, voir Acte no 6), car le sceau lui appartient (voir Acte no 4, notes). Mais quand on sait combien

facilement les sceaux se déplacent d'un document à l'autre, la présence de celui-ci ne suffit pas à donner une apparence officielle à notre copie, qui présente de graves anomalies. En effet, après le troisième acte, une grande partie du parchemin est restée vide, sans aucune trace d'une formule de validation, ni d'une signature de la personne qui aurait authentiqué la copie. (On se reportera à Dölger, Παρασπορά, Ettal, 1961, pl. II et III, la photo Millet que nous publions s'arrêtant au ras de la dernière ligne.) Quant au contenu, si dans l'acte de Basile la phrase ἀναγνόντες οἰχεία χειρὶ ὑπεσημηνάμεθα peut tenir lieu de signature (cf. plus loin), dans l'acte de Léon aucune signature ne suit la formule habituelle (ἐν ῷ - κράτος) qui l'annonce, tandis que dans l'acte de Romain le copiste a écrit au milieu de la ligne, la signature fictive: + Ὑρωμανὸς καὶ Κωνσταντῖνος +. Les bévues grammaticales ne manquent pas non plus: par ex. nº 1, l. 9 participes au génitif, faute entraînée par les génitifs de la ligne précédente (cf. apparat), nº 2, l. 58 γεγενημένην au lieu de γεγενημένον. Ces omissions et incorrections nous font croire que nous avons là une copie privée, faite par les moines du Prôtaton (nous trouvons de telles séries de copies non officielles dans d'autres fonds athonites). C'est certainement beaucoup plus tard, probablement après la perte des originaux, que l'on a pensé à transférer un sceau du xe s. sur cette copie pour lui donner une apparence officielle.

L'acte de Basile Ier a une importance diplomatique très grande : il est le plus ancien privilège impérial conservé sûrement daté, mais aussi le plus ancien spécimen conservé de sigillion (sur la définition diplomatique de cet acte, voir Ire Partie, p. 46 et notes 10-15). DÖLGER-KARAYANNOPULOS (Urkundenlehre, p. 112-113) classent les sigillia parmi les « Verwaltungsurkunden » et placent leur apparition au milieu du XIIe s. Or, des mentions très antérieures, bien que rares, existent, sans qu'il soit toujours facile d'établir la distinction entre acte d'administration et acte conférant un privilège. Léon VI donne d'intéressantes indications sur la différence entre un sigillion et une charistikè (Acte nº 2, l. 11-12 et notes). Ce même empereur délivre un sigillum au couvent du Mont Cassin (F. Trinchera, Syllabus graecarum membranarum, Naples, 1865, nº 2, p. 2; sur la date et l'auteur, cf. Dölger, Regesten, nº 555); un sigillion de Léon VI est cité par Constantin Porphyrogénète, De administrando imperio, éd. Gy. Moravcsik, Budapest, 1949, p. 230, l. 72. Un basilikon sigillion est mentionné dans une lettre du patriarche Nicolas Ier Mystikos (Darrouzès, Épistoliers byzantins, p. 116, l. 22); il pouvait être de teneur comparable à celle des trois sigillia de Basile II concernant l'organisation de l'Église de Bulgarie (Dölger, Regesten, nºs 806, 807, 808). Un acte de Romain Ier de 927, pour le couvent Saint-Vincent de Longobardie, est désini comme sigillum, chrisobolum el sigillum, sigilli; il y est précisé que l'acte portait la signature autographe (subscriptionem propria manu) des empereurs (? imperium noslrum) et la bulle d'or; il est daté par le ménologe : avril indiction 15 (texte latin dans Chronicon Vulturnense : L. Muratori, Rerum Italicarum Scriptores, t. I, pars II, Milan, 1725, p. 427; cf. Dölger, Regesten, nº 610); peut-être avons-nous ici une étape de la transition entre le simple sigillion et le chrysobulle pour l'acte conférant un privilège; voir aussi Acte nº 3, diplomatique.

La fin du document n'a pas manqué de susciter l'intérêt (cf. Dölger, Archivarbeit, p. 426-427; Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 56 et n. 2). Après la formule ἐν ἄ καὶ - κράτος qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οἰκεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οικεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οικεία qui, à notre connaissance, se rencontre ici pour la première fois, vient la phrase : ἀναγνόντες οικεία qui, à

où nous savons que Basile avait apposé de sa main seulement la croix, et Constantin la croix, pour lui et son jeune frère Léon, ainsi que les noms des trois empereurs (ibid., col. 189 B et 409 A); on peut penser que l'on se trouve ici à mi-chemin entre le simple legi/legimus, depuis longtemps apposé par un haut fonctionnaire, et la signature complète, écrite en rouge de la main de l'empereur, telle qu'elle figurait probablement en bas de l'acte de Léon VI (Acte nº 2) et certainement en bas du chrysobulle de Romain Ier Lécapène (Acte nº 3).

L. 8 : ἐπιχωριαζόντων, προσομορούντων. Ces expressions visent toutes deux, nous semble-t-il, les habitants de la région d'Hiérissos; la première, par rapport au couvent de Kolobou et aux moines installés près des villages, la seconde, par rapport aux moines athonites.

L. 15: καθώς ἐστιν - ὄρει. Nous hésitons sur la ponctuation de cette phrase peu claire. Il nous semble, d'après l'Acte nº 5, qui la reprend en partie (l. 23-24) et où l'on trouve une expression analogue (l. 30: ἀπὸ τὸν Ζυγὸν καὶ τὴν ἔσω), et d'après l'Acte nº 7 (l. 96: ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ζυγοῦ καὶ ἐνδοτέρω ἐπὶ τὸ "Ορος), que τὴν ἔσω indique le territoire athonite, quand on se place à l'extérieur. — Sur le rôle important que joue le terme ἐνορία dans notre texte, voir Ire Partie, p. 56-57.

||1 illisible ||2 illisible ||3 illisible ||4 [..  $\pm$  35..] καθίστασθαι τον δικεΐον σκοπον ωσαν αγα-||5 πληροΐεν καὶ π $[..\pm15..]$ ομέν τας προσηκουσας ύμνωδίας καὶ δοξολογιας τῷ τῷν  $||^6$  απάντων καλ[ῶν χορηγῶ?]προσαγαφέρειν. Διὸ και τους τον ερημικον βίον ελομενους και τας κατα-||<sup>7</sup>μονάς καὶ διατριδάς εν τῶ του Αθωνος λεγομένω ὄρει ποιησαμένους καὶ τὰς εὐτελεῖς σκη-||<sup>8</sup>γὰς εἰς ἀεῖ πηξαμέγους, παρὰ τῷν ἐπιχωριαζόντων καὶ τῷ ὅρει τούτω προσομορουντων [] [ἐπη]ρεαζομενων καὶ μὴ συγχωρουμενων καθαρῶς καὶ ἀταράχως τα τοῦ οἰκείου λογισμοῦ ||¹º διεκτελεῖν, ἡ θεοσυνέργητος ημῶν βασιλεία δίκαιον ήγήσατο δια τοῦδε ήμῶν τοῦ σιγιλλίου ||11 τοῦ [λ]οιποῦ ἀθορύδους καὶ ἀταράχους διάγειν, εὕχεσθαί τε ύπερ τῆς ημῶν γαληνότητος και ||12 ύπερ παντός του τῶν χριστιανῶν συστήματος. "Οθεν καὶ εξασφαλιζόμεθα παντας, ἀπό τε  $||^{13}$  στρατηγῶν, βασιλικῶν αν $(\theta$ ρώπ)ων και εως ἐσχατου αν $(\theta$ ρώπ)ου τοῦ δουλείαν καταπιστευομένου, έτι δὲ  $||^{14}$  και ιδιώτας καὶ χωριάτας καὶ εως του εν τω μύλωνι ἀλήθοντος, ίνα μὴ ἐπηρεάση τις τους  $||^{15}$  αυτούς μο $(να)\chi(ούς)$ , αλλα μηδε καθως εστιν τοῦ Ερισου ἡ ἐνορία καὶ την εσω προς τῷ τοῦ " $A\theta$ ωνος ορει  $||^{16}$  εἰσέρχεσ $\theta$ αί τινας, μητε ποιμένας μετα τῷν ποιμνίων αυτῷν μητε βουκόλους μετα τῶν βου- $||^{17}$ κολίων αυτῶν μητε απλως κτήνη τα δἰαδήποτε, μητέ τινα ζαλην και ταραχην παρα τινος ||18 είς τοὺς προειρημένους ανδρας γίνεσθαι. Τοῖγάρουν κ(αὶ) iubemus ἀπο τοῦ παρόντος iuniu ||18 μηνο(ς) τῆς ἐνισταμένης πρωτης ἰνδ(ικτιῶνος) διαφυλαττεσθαι κὰι τὸ μοναστήριον το ἐκεῖσε ἀρτίως  $||^{20}$  κατασκευασθὲν παρα Iωαννου τοῦ λεγομενου Kολοδου καὶ τους εν τω προρηθεντι τοῦ "Aθωνος  $||^{21}$  ὅρει ασκητὰς ἀπο παντων τῶν προειρημένων παρενοχλησεων ἐλευθέρους καὶ αδιασειστους,  $||^{22}$  του τολμώντος προς εναντίωσιν τῶν παρ' ημῶν ευσεδῶς εγκελευσθέντων τι διαπράξασθαι ||23 [ύ]φορουμένου τον έκ της ημετέρας αγανακτησεως επαχθησόμενον αυτώ κινδυνον, άρκουμενων  $||^{24}$  απάντων τῆ επιδειξει καὶ μόνη τοῦ παροντος ημῶν σιγιλλίου, γραφεντος μηνὶ καὶ ἐνδ(ικτιῶνι)  $||^{25}$  τοις προγεγραμμένοις, ἐν ῷ καὶ τὸ ἡμέτερον ευσεδες και θεοπροδλητον υπεσημηνατο κράτος. ||26 Αναγνώντες οίκεῖα χειρί υπεσημηναμεθα +

L. 1-3 Millet a lu sur place: ...τοις τον κοσμον κοπαντας και τα ...ταυτοις ανατ μενοις ... || 1. 3-6 ( = 1. 1-4 de D) lectures D: 1 ... (ca 80 Buchst.) 2 ... (ca 50 Buchst.) τὸν οἰκεῖον ... (ca 20 Buchst.) 3 ... (ca 50 Buchst.) [προσω]δείας καὶ δοξολογίας τῷ θεῷ (?) 4 ... (7 Buchst.) πολ... (ca 40 Buchst.) τοὺς τὸν ἐρημικὸν etc. || 1. 6 τοὺς τὸν: début des copies modernes cf. Le texte || 1. 6-7 καταμονὰς καὶ διατριδὰς : καταμόνας καὶ ... διατριδὰς D || 1. 7-8 σκη|νὰς εἰς ἀεῖ : σκηνὰς | ἐκεῖ D || 1. 9 ἐπηρεαζομένων, συγχωρουμένων : lege ἐπηρεαζομένους, συγχωρουμένους || 1. 15 μηδε : μήθε D || προς τῷ - ὄρει : πρὸς τὰ τοῦ "Αθωνος ὅρου[ς] D || 1. 17 βουκολίων αὐτῶν : fin des copies modernes || 1. 18 Τοιγαροῦν κ(αὶ) : τ.... D || 1. 19 καὶ : δὲ καὶ D || 1. 22 διαπράξασθαι : διαπράξεσθαι D || 1. 23 ὑφορουμένου : φορούμενον D || 1. 26 ὑπεσημηνάμεθα : ὑπεσημήναμεν D.

## 2. ACTE DE LÉON VI

Δικαίωμα ἐπικυρωτικόν (1. 56)

Février, indiction 11 [908]

L'empereur, ayant examiné les accusations portées par les Athonites contre les moines de Kolobou, ordonne la destruction d'un acte qu'il avait établi antérieurement et qui avantageait Kolobou, et établit celui-ci, qui confirme les dispositions du sigillion de son père.

LE TEXTE. — A) Copie ancienne figurée, décrite au nº 1. Le début du texte manque. Un défaut du parchemin a obligé le scribe à laisser en blanc de petits espaces (l. 9 et 10); un autre espace, que nous conservons, a été ménagé après le mot ἐκδιάζονται (l. 28). Les termes de recognition mélangent les caractères grecs et latins (l. 44, 56, 58, 59). — Album, pl. II-III.

B) Les copies modernes que nous avons énumérées dans le nº 1; de plus, copie dans le codex Pantéléimôn 204, p. 59. Le compilateur du Pantéléimôn 281 a complété en partie, comme il l'a fait pour l'Acte nº 1, la lacune du début par l'invocation trinitaire et l'intitulé habituels.

Éditions: Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 296-298; Kalligas, Athonias, p. 29-31; Pistès, Athos, p. 25-27; Gédéon, Athos, p. 81-83; Lake, Early days, p. 84-86; Lampros, Patria, p. 152-154. Pour les sources de ces éditions, voir nº 1, éditions.

Nous éditons la copie ancienne A; dans l'apparat, nous ne signalons que les leçons fautives de Lake (L), qui ont échappé à Dölger (cf. bibliographie), et les leçons de Dölger (ibid.) que nous n'acceptons pas (D).

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 43-45 (traduction russe), 46 (an. 887), et Ukazalel, p. 40 nº 2 (avant 6419, qui devint dans la traduction grecque 911, cf. Kourilas, Catalogue, p. 210 nº 28); Lake, Early days, p. 58 (an. 900?); Smyrnakės, Athos, p. 23 (an. 887), 24-25 (extraits); Lampros, Patria, p. 154 (an. 900); Dölger, Regesten, nº 514 (ca 887), et Archivarbeil, p. 423, 424 (an. 893), 426, 428-429 (corrections apportées au texte de Lake); Mamalakės, Sainle Montagne, p. 39-40 (extraits).

2. ACTE DE LÉON VI (908)

183

Analyse. — Préambule mutilé (l. 1-3). Exposé : Le défunt père [Basile Ier] de l'empereur avait, à la demande de Jean Kolobos, octroyé aux ascètes de l'Athos un sigillion qui assurait à ces saints hommes la tranquillité et au monastère fondé par Jean la possession de l'énoria d'Hiérissos et d'elle seule (1. 3-8). Après un certain temps, au début du règne [de Léon VI], les moines de Kolobou allèrent trouver l'empereur et lui demandèrent un sigillion, comme s'il s'agissait d'obtenir une confirmation de l'acte de son père; mais, en présentant les choses d'une manière détournée ( $\pi \lambda \alpha \gamma t \omega_{c}$ ). au lieu d'un document de ce type, ils obtinrent un acte de donation, ce qui était abusif (l. 8-12). Par la délimitation qu'ils y ont fait introduire, ils s'octroyaient la propriété de presque tout l'Athos, [de biens dans] les communes de Sidèrokausia, Chlomoutza et autres, des monastères de Moustakônos, Kardiognôstou, Athanasiou et Louka, et enfin de l'«ancienne kathédra tôn gérontôn» (l. 13-17). André, « premier hésychaste » de la Montagne, représentant tous les moines [de l'Athos]. vint à la capitale et expliqua à l'empereur comment les moines de Kolobou, forts de cet acte établi par ruse, avaient pris possession de tout l'Athos, traitant [les Athonites] comme leurs parèques et soutenant qu'ils pouvaient les chasser comme [installés] sur leurs propres terres: tenant l'Athos pour leur domaine à pâture, ils y laissaient entrer le bétail des régions voisines, contre paiement (l. 17-28). Des représentants des communes accompagnèrent [André] et unirent leurs protestations aux siennes (l. 28-31). Ayant vérifié l'exactitude des accusations, le protospathaire Nicéphore Eupraxès, désigné pour enquêter sur l'affaire, ordonna aux deux parties de se rendre à la capitale (l. 31-34). L'higoumène de Kolobou se fit représenter par les moines Pachôme et Athanase et, en présence des deux parties, sur ordre de l'empereur, l'affaire fut jugée devant le sékréton des asèkrèteia par le magistros Stéphanos, le protospathaire et prôtoasèkrètis Constantin, et le protospathaire et préposé aux requêtes Basile, lesquels ont trouvé que ces terres avaient été abusivement inscrites dans l'acte, ce que reconnurent les moines de Kolobou (l. 34-43). Dispositif : L'empereur, se pliant volontiers à l'avis des juges, ordonne la destruction de l'acte abusif; les moines athonites, conformément à la volonté du père de l'empereur, ne subiront aucune vexation; les communes posséderont leurs biens sans amputation; les [possessions des] moines de Kolobou se limiteront, conformément à l'acte [de Basile Ier], à la seule énoria d'Hiérissos et à l'agglomération (καταμονή) de Kaména avec ses vignes et ses jardins; tous les voisins auront librement l'usufruit des terres klasmatiques. qu'elles soient sises à Kaména ou ailleurs, en vertu du statut des biens klasmatiques (l. 43-54). Conclusion, date, annonce de la signature impériale (l. 54-60).

Notes. — Datation. Il y a deux indictions 11 sous le règne de Léon VI, en 893 et en 908. Contrairement à Dölger (Archivarbeit, p. 424), nous pensons que c'est la seconde qui convient au présent acte : cf. Ire partie, p. 48, 51, où l'on trouvera aussi un commentaire détaillé du présent document (p. 52-54).

Diplomatique. L'acte de Léon contient d'intéressantes précisions sur la distinction entre divers genres d'actes de la chancellerie impériale : σιγίλλιον, ἐπικυρωτικὸν [σιγίλλιον], χαριστικῆς τύπος (cf. les l. 4, 11-12). Après avoir été la victime des manigances des moines, Léon a préféré qualifier prudemment son acte de «titre de confirmation» (δικαίωμα ἐπικυρωτικόν). Le terme dikaiôma, très général, ne désigne aucun genre particulier de document. En réalité, puisque ce document confirme un sigillion, il doit aussi en être un, ce qui ressort aussi des l. 11-12. Pas plus que dans l'acte de Basile, nous ne trouvons dans le texte mention du sceau.

Prosopographie et titulature. Sur le prôtos hèsychastès André (l. 17) et sur la personne qui, sans être nommée dans l'acte, a joué le rôle le plus important dans cette ambassade, c'est-à-dire l'ancien moine du Stoudios Blaise, voir Ire Partie, p. 49-52. — Le protospathaire Nicéphore (l. 31-32) pourrait être le fils d'Eupraxios qui, en 880, est stratélate de Sicile (cf. Georges le Moine Continué, Bonn, p. 845). Le magistros Stéphanos (l. 37) doit être l'homme de confiance de Léon VI, qui dirigea l'interrogatoire de Théodore Santabarènos (cf. Théophane Continué, livre VI, Bonn, p. 354-356). Le prôtoasèkrètis Constantin (l. 37-38) est connu par une lettre que lui adressa le patriarche Nicolas Ier Mystikos durant son exil (907-912 : PG, 111, col. 372-373). Nous ne connaissons pas d'autre mention du protospathaire Basile ἐπὶ τῶν δεήσεων (l. 38-39), qu'il faut distinguer de son homonyme, protospathaire et préposé aux requêtes qui fit carrière soixante ans plus tard et qui est connu par une novelle de Nicéphore Phokas (Dölger, Regesten, no 721; sur la date et sur l'attribution, cf. N. Svoronos, dans Annuaire de l'École Pratique des Hautes Études, année 1971, p. 287). — Sur le préposé aux requêtes, cf. N. Oikonomidès, Les listes de préséance byzantines, Paris, 1972, p. 322. Sur le prôtoasèkrètis et les asèkrèteia, cf. ibid., p. 310-311; Théoph. Cont., Bonn, p. 34, l. 23, p. 170, l. 8; Georg. Moine Cont., Bonn, p. 822, l. 4; Dölger, Kodikellos, p. 62.

L. 12: χαριστικής τύπον. Charistikė n'est pas un terme diplomatique; c'est la désignation littéraire d'un acte de donation; selon le cas, l'acte peut être désigné comme ὑπόμνημα, ἔγγραφον δωρεᾶς, πιττάχιον δωρεαστικόν: cf. Hélène Ahrweiler, Charisticariat et autres formes d'attribution de fondations pieuses aux xe-xie siècles, Zbornik Radova Vizant. Inst., 10, 1967, p. 2, note 11.

L. 12-13:... διεγράψαντο καὶ περιορισμὸν ἐκθέμενοι. Il nous semble que cette phrase fait allusion à une liste de biens que les moines de Kolobou auraient introduite dans leur requête (cf. actes mentionnés n° 2) ou dictée au scribe impérial. Le terme περιορισμός doit être pris ici au sens général: énumération des terres qui constituent un domaine, et non pas au sens strict: description des limites; cf. l. 22: περιγραφή.

L. 14: καὶ πρὸς τούτοις καὶ χωρία. Les communes mentionnées sont Sidèrokausia (sur laquelle voir Ire Partie, p. 36-37 et notes 157, 158-164) et Chlomoutza (inconnu par ailleurs). Le noyau des biens de Kolobou à Sidèrokausia aurait été constitué autour du petit monastère fondé à cet endroit par Jean Kolobos, avant la fondation de son couvent d'Hiérissos (voir Ire Partie, p. 38, 53 et note 68).

L. 15-17: sur ces petits monastères, voir Ire Partie, p. 41; sur la kathédra tôn gérontôn, *ibid.*, p. 111-114.

L. 29 : χωρῶν. Il faut sans doute comprendre ici χωρίων. En effet, les mots τῶν εἰρημένων ne peuvent se rapporter qu'aux villages cités l. 14-15 et dont il est de nouveau question l. 48, 55.

L. 50 : διαχράτησις. Sur ce terme, cf. Actes Laura<sup>2</sup>, no 4, notes.

Actes mentionnés: 1) Acte de l'empereur Basile Ier (l. 4, 11 : σιγίλλιον, l. 8 : κέλευσις, l. 49 : χάρτης) = Acte nº 1. 2) Peut-être une requête écrite des moines de Kolobou demandant au nouvel empereur Léon confirmation de leurs privilèges (cf. l. 9-13). 3) Acte de l'empereur Léon VI, qualifié de χαριστική (l. 12; cf. 22, 41, 45 : χάρτης), en faveur du couvent de Kolobou, délivré au début du règne : détruit (l. 45); cf. Dölger, Regesten, nº 512, et Ire Partie, p. 48. 4) Requête des moines athonites (l. 19 : ἐδεήθη, l. 20 : ἀναδιδάξας) adressée à Léon VI vers la fin de 907; sur la date, voir Ire Partie, p. 48, 51-52. 5) Le déroulement de l'affaire a dû provoquer l'établissement d'un certain nombre d'actes, que nous ne connaissons que par des allusions imprécises, par ex. : a) prostagma

3. CHRYSOBULLE DE ROMAIN 1er LÉCAPÈNE (934)

185

de Léon VI au protospathaire Nicéphore (l. 31 : δεξάμενος); b) rapport du protospathaire à l'empereur (l. 33 : ἀνηνέγκατο); c) nouveau prostagma de Léon à Nicéphore ordonnant de porter l'affaire en justice (l. 33 : δεξάμενος, cf. l. 37-39); d) acte de Nicéphore convoquant à Constantinople les deux parties (l. 34 : τὴν βασιλεύουσαν καταλαθεῖν προσέταξεν); e) prononcé (par écrit?) du tribunal (l. 40 : εὐρέθησαν, l. 44 : τὰς τῆς δικαιοσύνης ἀκοὰς ... ἐπικλίνασα).

 $||^1[..\pm 2..]|$  πάσης παρενοχ $[λήσεως..\pm 17..]$ ξα $[..\pm 12..]$  $||^2[..\pm 8..έλ]$ ευθεριάζοντες περιστάσεων άνατ....ωσει αν.... τω ομματι ἐπιρ[......] [[3 [.... ὑπὲρ τῆ]ς βασιλείας ἡμων ὑπερεύχοιντο. Τοῖνυν καὶ τοῖς ἀσκηταῖς ἄπασι τοῦ περ[ιωνύμου] ||4 [ὅρους τοῦ Αθ]ωνος πᾶλαι μὲν ὁ ἐν θεῖα τῆ λήξει π(ατ)ὴρ ἡμῶν καὶ βασιλεύς σιγίλλιον ἐξ αιτήσεως []5 Ἰωάννου του ἐπιλεγομένου Κολοδου λαδεῖν έδικαίωσε, τοῦ περιφυλάττεσθαι πάντας τοὺς ἐν τῷ ἀυτῷ ||6 ὅρει σχολάζοντας θείους ἄνδρας ἐν διαφόροις κατασκηνώσεσι, καὶ προς τούτοις καὶ τὴν παρ' ἀυ-||<sup>7</sup>του του Ἰωάννου νεουργηθεῖσαν μονὴν τῆς τοιαύτης προνοίας καταπολαύειν καὶ κατέχειν τὴν [[8 ἐνορίαν του Ἐρισου κὰι μόνον. Καὶ της τοιαυτης θείας κελεύσεως του εν μακαρία τη ληξει  $\pi(\alpha \tau)$ ρ(δ)ς ημῶν  $||^9$  καὶ βασιλεως επι χρόνους τινὰς κρατησασης, υστερον δε προσελθόντες οἱ της μονης  $||^{10}$  τοῦ Κολοδοῦ εν ἀρχῆ της ημετερας αυτοκρατορίας, καὶ πλαγίως διδάξαντες, ώς εν τάξει  $||^{11}$  επικυρωτικοῦ τοῦ εν θεῖα τῆ λήξει  $\pi(\alpha\tau)\rho(\delta)$ ς ημῶν καὶ βασιλεως σιγιλλίου επεζητησαν, εν  $\tilde{\omega}$  παραλόγως  $||^{12}$  της του σιγιλλίου μετενεχθέντες ταξεως χαριστικής τύπον ώς δυκ' ὄφελεν διεγραψαντο, καὶ περι-||13ορισμον εκθεμενοι, σχεδόν τὸν ὅλον εις δεσποτείαν καὶ κυριοτητα κατεκράτησαν  $A\theta$ ωνα,  $||^{14}$  καὶ προς τούτοις καὶ χωρία από τε των λεγομένων  $\Sigma$ ιδηροκαυσείων καὶ τῶν Χλομουτζῶν ||15 καὶ αλλων τινῶν, καὶ προς τούτοις καὶ μοναστήρια από τε του Μουστάκωνος, του Καρδιο-||16γνώστου καὶ του Αθανασίου και του Λουκα καὶ την τῶν λεγομένων γεροντων ἀρχαῖαν  $||^{17}$  καθεδραν. Έπειδη δε εκ του αυτοῦ περιωνυμου "Αθωνος 'Ανδρεας ὁ ευλαδέστατος μοναχ(ος) $||^{18}$  καὶ πρώτος ησυχαστής τοῦ ἀυτοῦ περιωνύμου ὄρους, ἐκ προσώπου πάντων τῶν εκεῖσε ||19 σχολαζοντων θείων ανδρῶν, τὴν βασιλευουσαν καταλαδῶν ἐδεήθη τῆς ἡμετέρας ||20 βασιλειας αναδιδαζας ὡς οι της μονης του Κολοδού, της τοιαύτης ἐπειλη/μ/μενοι προ- $||^{21}$ φασεως  $[\![\kappa]\!]$  καὶ εις δικαίωμα της αδίκως τηνικαυτα γενομένης κατα πανουργίαν ||22 περιγραφης τὸν αυτὸν χάρτην προκομίζοντες, κατεκράτησαν τὸ ὅλον ορος τοῦ  $||^{23}$  Aθωνος καὶ τους εν αυτω σχολαζοντας θείους ἄνδρας υπο ιδίαν παροικίαν πολλά- $||^{24}$ χις διαπληκτιζόμενοι αποφαίνονται, καὶ αποδιώκειν ώσπερ ἀπο οἰκείων κτημά- $||^{25}$ των ισχυρῶς διατείνονται, και προς τουτοις, ώσπερ νομαδικόν προάστειον τὸν ὅλον ||26 διακρατοῦντες ᾿Αθωνα καὶ τών πλησιαζουσων χώρων εισάγοντες τα βοσκή-[[27ματα καὶ τα ύπερ της τουτων νομῆς κομιζομενοι, μικρου δὴν απελαύνειν  $||^{28}$  αυτούς ἐκεῖθεν παντελῶς ἐκδιάζονται. Προς τουτοις δε καὶ εκ τοῦ μερους τῶν ||29 εἰρημένων χωρῶν συνανελθόντες τω ἀυτῶ ευλαδεστάτω ἀνδρὶ περι της τοιαυτης  $\| ^{30}$  πλεονεξίας καὶ παραλόγου κατασχεσεως των της μονης τοῦ Κολοβου κατε- $\| ^{31}$ βοησαν. Περι ὧν δεξαμενος ο πρωτοσπαθάριος Νικηφόρος, ἄ επώνυμον τοῦ ||32 Εὐπραξη, ακριδῶς διερευνησασθαι, την αλήθειαν ουτως εχειν τη βασιλεια ήμων  $||^{88}$  ανηνεγκατο, καὶ δεξαμενος παρα της βασιλειας ήμων, αμφοτερα αυτών τα μέρη ||34 τὴν βασιλεύουσαν καταλαβείν προσεταζεν. Κὰι δη επι τη παρουσία τοῦ πρωτοσπαθαριου ||35 Νικηφόρου, δοθεντος παρα του ηγουμενου του Κολοδου εις προσωπον τῆς οικείας μονης  $||^{36}$  Παχωμίου καὶ Αθανασίου μοναχων, καὶ ἀμφοτέρων τῶν μερων παραγενομένων  $||^{37}$  καὶ έξετασθέντων κελευσει τῆς βασιλείας ημῶν, επι Στεφανου μαγίστρου κὰι Κωνσταν-||38τινου βασιλικου (πρωτο)σπαθαρίου καὶ πρωτοασηκρητ(ου) καὶ Βασιλείου βασιλικου πρωτο-||39σπαθαρίου καὶ ἐπι τῶν δεησεων, επι τοῦ περιωνύμου σεκρετου τῶν ασηκρητειων,  $||^{40}$  ευρεθησαν ταῖς αληθείαις παραλόγως περιγραφεντα τα τοιαυτα τόπια έν τῶ ||41 παραλόγως γενομένω χάρτη της βασιλείας ήμων, ὅπερ δη καὶ αυτοὶ οἱ προ-||<sup>42</sup>ειρημένοι μοναχοὶ τοῦ μέρους τοῦ Κολοδου επι τη παρουσία πάντων συνομολογη- $||^{43}$ σαντες κατεθεντο. Τᾶυτα ὀῦν η θεοπρόδλητος ἡμῶν βασιλεια παρ' αυτῶν αναμα $-||^{44}$ θοῦσα, καὶ τὰς τῆς δικαιοσύνης ἀκοὰς εὐμενῶς επικλίνασα, eceλeusen τὸν ||45 τοιδυτον τηνικαῦτα παραλόγως γενόμενον χάρτην διαρρηχθηναι, διαφυλαττεσθαι ||46 δὲ κατα τὴν γνώμην τοῦ εν θεῖα τῆ ληξει π(ατ)ρ(δ)ς ημῶν κὰι βασιλεως παντας τοὺς εν τῷ ||47 Αθωνι σχολάζοντας μοναχ(οὺς) απαρενοχλήτους ἀπο παντοίας επηρείας καὶ τῆς  $||^{48}$  ως εικὸς εγγινομένης παρενοχλησεως  $\cdot$  ωσαυτως καὶ τα χωρία κατεχειν ακαινοτό- $||^{49}$ μητα τὰ ιδια δικαια, τους δε της μονης του Κολοβου αρκεῖσθαι κατα τὸν χάρτην του εν θεῖα  $||^{59}$  τῆ λήξει π(ατ)ρ(δ)ς ημῶν καὶ βασιλεως εις την τῆς ενορίας τοῦ Ερισου διακράτησιν καὶ τὴν ∥⁵ καταμονην μόνην τῶν Καμένων, συν τῶν αμπελώνων καὶ κηπουρείων αυτῶν [[52 καὶ μόνον · τα δε λοιπὰ πάντα κλασματα, τῶν τε Καμένων καὶ τῶν λοιπῶν, κατα ||<sup>53</sup> τον τυπον τῶν κλασματικῶν ελευθεριάζειν κὰι νεμεσθαι αυτὰ πάντας τοὺς παρα- $||^{54}$ χειμενους.  $\Delta$ ιο καὶ προς περισσοτεραν ασφάλειαν καὶ διηνεκῆ δικαίωσιν του τε μέρους  $||^{55}$  τῶν εν τῶ ὅρει τοῦ Ἦθωνος ασκητῶν, καὶ τῶν χωρίων ἀπόλαυσιν, και καταδίκην  $||^{56}$  του μέρους του Κολοδοῦ, τὸ παρον ἡμῶν ευσεδες dicaιωma επικυρωτικὸν  $||^{57}$  του εν θεῖα τη λήξει  $\pi(\alpha\tau)\rho(\delta)$ ς ημῶν και βασιλεως επιδοθῆναι τῷ μέρει τῷν εν τῷ Aθωνι  $||^{58}$  ασκητῷν εκελεύσαμεν, γεγενημενην κατα τον Φebruarion μηνα τῆς  $||^{59}$  ενισταμενης endecat(ης) ινδικτίωνος, εν ω καὶ τὸ ημετερον ευσεβές | 60 καὶ θεοπρόβλητον υπεσημηνατο κρατος +

L. 3 ἡμῶν: om. L || ὑπερεύχοντο L || ἄπασι τοῦ περιωνύμου: πᾶσιν ἄνεσιν τοῦ D || 1. 4 τῆ: om. D || 1. 6 τοὺς θείους L || 1. 7 τοῦ: om. L || 1. 8 τῆ: om. D || 1. 10 τοῦ: om. L || 1. 11 ἐν τῆ θεία λήξει L || σιγιλλίου L || 1. 16 λεγομένων: om. L || 1. 18 ἐκ: ἀπὸ L || 1. 23 après ἄνδρας sous-ent. εἶναι || 1. 26 χώρων: lege χωρῶν || 1. 27 δὴν: lege δεῖν || 1. 29 χωρῶν: cf. notes || 1. 38 βασιλικοῦ²: om. L || 1. 46, 49-50 ἐν τῆ θεία λήξει L || 1. 50 τοῦ: om. L || 1. 51 καταμονὴν: κατανομὴν L || 1. 58 γεγενημένην: lege γεγενημένον.

## 3. CHRYSOBULLE DE ROMAIN 1er LÉCAPÈNE

Χρυσόβουλλον (1. 7, 16)

Août, indiction 7
[934]

L'empereur confirme le chrysobulle de ses prédécesseurs et rappelle que la kathédra tôn gérontôn est exempte de toute charge.

LE TEXTE. — A) Copie ancienne figurée, décrite au nº 1. Le présent acte se trouve au verso, à la suite du texte du nº 1. Notons l'emploi du tilde coupé d'une croix de Saint-André au-dessus des nomina sacra (l. 1). — Album, pl. IV.

B) Les copies modernes que nous avons énumérées dans les nos 1 et 2. Le compilateur du cod. Pantéléimôn 281 a essayé de compléter la signature; d'autres copies répètent, en guise de signature, l'intitulé.

3. CHRYSOBULLE DE ROMAIN IET LÉCAPÈNE (934)

187

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 299; Kalligas, Athonias, p. 33-34; Pistès, Athos, p. 28-29; Gédéon, Athos, p. 84; Lake, Early days, p. 102; Lampros, Palria, p. 155-156. Pour les sources de ces éditions, voir nº 1, éditions.

Nous éditons la copie ancienne A. Pour des raisons de commodité, nous avons numéroté les lignes en partant du début du présent acte, sans compter celles du document qui le précède. Dans l'apparat, nous signalons seulement cinq leçons fautives de Lake (L) qui ont échappé à Dölger (cf. bibliographie), et la signature fantaisiste du *Pantél*. 281 (P).

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 49 (traduction russe), 50 (an. 920), et Ukazatel, p. 40 nº 3 (avant 6453, qui devint dans la traduction grecque 945, cf. Kourilas, Catalogue, p. 210 nº 29); Lake, Early days, p. 87 (an. 919/20 ou 934/35); Lampros, Patria, p. 155 (6442 = 942!); Dölger, Regesten, nº 627 (discussion sur la date), et Archivarbeit, p. 423, 425, 427, 429 (corrections apportées au texte de Lake).

Analyse. — Invocation trinitaire, intitulé (l. 1-2). Préambule : C'est le propre de la sollicitude impériale que de parfaire et de confirmer les bonnes actions (l. 3-4). Dispositif : Par le présent chrysobulle, l'empereur [Romain Ier Lécapène] confirme, sans addition ni omission aucune, les décisions (qu'il reproduit en partie) de ses prédécesseurs [Léon VI et Alexandre] concernant les ascètes de l'Athos et le monastère de Jean Kolobos (l. 5-12). Clause particulière : L'ancienne kathédra tôn gérontôn, mentionnée dans le susdit chrysobulle, restera à l'abri de toute prestation, corvée ou exaction qui viendraient à être imposées par les autorités, civiles ou ecclésiastiques, comme elle l'a été depuis toujours (l. 12-15). Conclusion, date, annonce de la signature impériale (l. 15-16). Signature : Romain et Constantin (l. 17).

Notes. — Datation. L'acte est daté par le ménologe : août indiction 7. Il y a une seule indiction 7 sous le règne de Romain Ier Lécapène, l'année 934. Les noms des coempereurs, parmi lesquels ne figure pas Christophoros, mort en 931, confirment aussi cette date.

Diplomatique. La copie ancienne reproduit fidèlement, nous semble-t-il, l'intitulé officiel; l'ordre de préséance des coempereurs correspond à celui de deux autres actes de 941 (Actes Lavra², nos 2 et 3). Mais la signature, qui ne comporte que les seuls noms 'Ρωμανὸς καὶ Κωνσταντῖνος au milieu de la ligne, ne peut qu'inspirer la méfiance. Le copiste a manifestement abrégé le prototype, qui devait comporter les noms par ordre de préséance, précédés de la croix et suivis de la formule protocolaire. La question se pose de savoir si notre copiste n'a supprimé que la formule et a conservé tous les noms qu'il a trouvés dans l'original. S'il en est ainsi, l'acte, qui fait dans le protocole mention de tous les empereurs, n'a été signé que par deux d'entre eux : Romain, qui exerçait le pouvoir effectif, et Constantin VII, l'héritier présomptif et le seul des coempereurs à avoir atteint la majorité. En absence d'une étude d'ensemble sur les signatures impériales (en dehors de quelques remarques de F. Dölger), tout ce que nous pouvons dire est que souvent les noms de coempereurs ne figurent pas sur les actes impériaux : cf. par ex. le chrysobulle de Nicéphore Phokas de 964 (Actes Lavra², no 5), le typikon de Tzimiskès (Acte no 7). En ce qui concerne les coempereurs de Romain Ier, à notre connaissance, aucun acte n'est signé par son fils Constantin, et très peu le sont par Étienne, vers la fin du règne.

Le présent document est le premier acte conférant un privilège qui soit qualifié de chrysobulle

dans le texte même, et non pas par une source plus tardive qui le mentionnerait. Il devait porter une bulle d'or, bien que le texte n'en fasse pas mention.

Malgré sa définition comme χρυσοδούλλιον, le document mentionné aux l. 5, 11, 13 est l'acte de Léon VI (sur la définition duquel voir Acte n° 2, diplomatique); le présent acte en reprend, mot par mot, une phase entière : n° 3, l. 7 (τοῦ περιφυλάττεσθαι) - l. 10 (καὶ μόνον) = n° 2, l. 5-8. Ce terme de «chrysoboullion», utilisé par la chancellerie impériale, et qui qualifie aussi le présent acte (l. 7, 16), montre qu'à la fin du règne de Romain Ier c'était l'acte portant la bulle d'or qui était devenu par excellence l'acte conférant un privilège (voir Acte n° 1, diplomatique).

L. 5: τῶν πρὸ ἡμῶν εὐσεδῶς βεδασιλευχότων. Le pluriel indique sans doute que l'acte avait été signé par les deux empereurs régnants, Léon VI et Alexandre. Cette double signature, en 908, aussi bien que la mention des trois empereurs, Léon, Alexandre et Constantin, dans une inscription de Constantinople (cf. BZ, 51, 1958, p. 78), prouve le bien-fondé des objections de G. Ostrogorsky qui rejette la supposition selon laquelle Léon aurait écarté son frère du trône (cf. Ostrogorsky, Geschichte³, p. 201 n. 2; cf. aussi J. Grosdidier de Matons, Trois études sur Léon VI, Tr. et Mém., 5, 1973, p. 240-242.

L. 12-15 : sur la kathédra tôn gérontôn, cf. Ire Partie, p. 111-114.

Acte mentionné: Chrysoboullion (l. 5, 11, 13) des empereurs Léon VI et Alexandre = Acte nº 2; cf. plus haut.

+ Εν ονοματι τοῦ π(ατ)ρ(ὸ)ς (καὶ) τοῦ υ(ἱο)ῦ (καὶ) τοῦ αγίου πν(εύματο)ς. Ρωμανὸς (καὶ) Κωνσταντίνος, Στεφανος (καὶ) Κωνσταντίν[ος] ||² πιστοὶ βασιλεῖς Ρωμαίων +

||<sup>3</sup>+ Τὸ ταῖς αγαθαῖς πράξεσιν επαχολουθεῖν καὶ ταυτας ἐπικυροῦν βασιλικῆς εστιν ἀληθῶς ||<sup>4</sup> προνοίας καὶ αγχινοίας ὡς ἄν μόνιμον εἴη τὸ αγαθὸν καὶ αναλλοίωτον εἰς αεί. Δια ||<sup>5</sup> τουτο τῶν προ ημῶν ευσεδῶς βεδασιλευκότων χρυσοδούλλιον ἐπιδεδωκότων τοῖς εν τῷ ||<sup>6</sup> Αθωνι ασκηταῖς, τοῦτο καὶ η ημετέρα ἐπισκεψαμένη καὶ αποδεξαμένη βασιλεῖα δια ||<sup>7</sup> τοῦ παροντος ἀυτῆς εὐσεδοῦς ἐπικυροῖ χρυσοδουλίου, του περιφυλαττεσθαι πάντας τοὺς ||<sup>8</sup> εν τῷ αυτῷ ὅρει σχολάζοντας θείους ἄνδρας ἐν διαφόροις κατασκηνώσεσι, καὶ προς τοὺ-||<sup>8</sup>τοις καὶ την παρα τοῦ Κολοδου Ιωαννου νεουργηθεῖσαν μονὴν τῆς τοιαυτης προνοίας ||<sup>10</sup> καταπολαύειν καὶ κατέχειν τὴν ἐνορίαν τοῦ Ερισοῦ καὶ μόνον, καὶ ἀπλῶς πᾶν εἴ τι ἔτερον ἐν τῷ ||<sup>11</sup> ἀυτῷ χρυσοδουλλίω αναγραφεται ἀπαραποίητον διαφυλάττεσθαι, μητε προσθήκης μῆτε ||<sup>12</sup> υφαιρεσεως τῆς οιασοὖν γινομένης. Πλὴν τουτο διοριζόμεθα ινα ἡ εμφερομένη ἐν τῷ αυτῷ ||<sup>13</sup> χρυσοδουλλίω αρχαῖα τῷν γερόντων καθεδρα απαρενόχλητος διατηρεῖται ἀπο πασης ||<sup>14</sup> επηρείας (καὶ) αγγαρείας και ζημίας τὴς ὡς εικὸς εγγινομένης παρα τε ἐπισκόπων καὶ ἀρχοντων ||<sup>15</sup> καὶ αλλου παντός, κοθὼς ἡν καὶ εξ αρχῆς, ὡς βεδαίου καὶ ασφαλοῦς χρηματιζοντος τοῦ ||<sup>16</sup> παρόντος ημῶν ευσεδους χρυσοδουλλίου, γεγενημένου κατὰ τον Αὕγουστον μηνα της εδδόμης επινεμησεως, ἐν ῷ καὶ τὸ ημετερον ευσεδὲς (καὶ) θεοπρόδλητον υπεσημήνατο κράτος.

||17 Ρωμανός (καί) Κωνσταντίνος +

L. 4 εἴη: ἢ L || εἰς: ἐς L || l. 5 χρυσοδούλλιον: χρυσόδουλλον L || l. 11 αὐτῶ: om. L || l. 12 ἴνα ἡ : ἵνα καὶ ἡ L || l. 17 'Ρωμανὸς καὶ Κωνσταντῖνος, Στέφανος καὶ Κωνσταντῖνος πιστοὶ βασιλεῖς 'Ρωμαίων πορφυρογέννητοι ,ςυμδ' P.

# 4. PROTOCOLE D'ACCORD ENTRE HIÉRISSIOTES ET ATHONITES

ACTES DU PRÔTATON. SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES

"Εγγραφος ἀσφάλεια καὶ τελεία διάλυσις (1. 6) Mai, indiction 15 [942]

Les habitants d'Hiérissos d'une part, les moines de l'Athos de l'autre, s'engagent à respecter la frontière convenue entre eux et que l'épopte Thomas va tracer sur place.

LE TEXTE. — A) Copie officielle contemporaine du document (cf. notes), conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce I'), où Millet l'a photographiée. Parchemin, 820×290 mm. État de conservation médiocre : deux déchirures en haut, dont l'une a causé un petit trou; nombreuses taches d'humidité. Le bas du parchemin s'arrondit; à l'endroit le plus étroit, on a cousu une languette de parchemin (140×120 mm), qui permet de rouler le document plus facilement. — Le sceau a été enlevé (cf. notes); les restes du cordon ont été attachés à la couture de la languette. — Écrite sur les deux côtés, cette pièce contient deux documents : Acte nº 5 occupe le recto et le haut du verso; vient ensuite le présent acte. Écriture notariale du xº s., avec de très nombreuses fautes d'orthographe et presqu'aucun accent; rares tréma sur les ι; abréviations courantes en général, mais assez particulières pour les titres et fonctions; tilde coupé de la croix de Saint-André sur plusieurs noms (l. 1, 5, 13, etc.); sur l'invocation trinitaire (l. 4, 40), longue barre coupée de la même croix; à signaler (l. 1 dernier signon) la ligature de x- tout à fait semblable à celle que l'on trouve dans Acles Lavra², nº 6, de 974. Le même scribe a écrit la présente pièce et l'Acte nº 6. — Notices modernes : 1) Dans le bas, tête-bêche : Nº 10 σιγίλλιον. 2) Notice effacée. — Album, pl. VII-VIII.

B) La copie de Kutlumus ; elle fait mention de la «bulle de plomb attachée par un cordon de chanvre » à son prototype (= A) : cf. Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 320.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 318-320, d'après la copie de Kutlumus; Lake, Early days, p. 80-82, d'après l'édition Uspenskij; Dölger, Schatzkammer, no 107, l. 6-51, d'après A.

Nous éditons la copie officielle A et donnons en apparat nos principales divergences avec l'édition Dölger (D). Pour des raisons de commodité, nous avons numéroté les lignes en partant du début du présent acte, sans compter celles du document qui le précède.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 53-55 (traduction russe), 58-59 (discussion sur la date); Lake, Early days, p. 57 (an. 881); Germaine Rouillard, dans Byz., 8, 1933, p. 107-111 (discussion sur la date); Lemerle, Esquisse, III, p. 75.

Analyse. — Signa de trois higoumènes [de la région d'Hiérissos], de cinq habitants [de la même région], et de quatre Athonites (l. 1-3). Invocation trinitaire. La présente garantie est établie envers Thomas, protospathaire, asèkrètis et épopte de Thessalonique, par les higoumènes et les paysans agissant au nom de toute la région [d'Hiérissos] d'une part, et par les moines athonites

agissant au nom de tous les Athonites de l'autre (l. 4-9). Thomas ayant naguère procédé à la vente des terres klasmatiques aux paysans qui les occupaient, sans fixer de limite entre la propriété des acheteurs et la terre de l'Athos, [les Athonites] sont allés à Thessalonique déposer une plainte devant le stratège Katakalôn, l'archevêque Grégoire, le protospathaire Thomas Tzoulas, le protospathaire et juge Zôètos et l'épopte [Thomas], et demander que l'on sépare la terre athonite de la terre vendue (l. 9-16). Les habitants de la région [d'Hiérissos] affirmaient que leur propriété atteignait [le mont] Zygos, les Athonites, qu'une grande partie de la terre vendue leur appartenait. Après de longues discussions, les deux parties se mirent d'accord [sur une frontière, établie] à la limite des champs du moine Méthodios, [higoumène de Sainte-Christine], et allant d'une mer à l'autre. De la frontière vers le Zygos, la terre appartiendrait aux Athonites, de la frontière vers Hiérissos, aux acheteurs et au [monastère de] Kolobou; l'accord conclu, les intéressés demandèrent à l'épopte [Thomas] de se rendre sur place pour faire le tracé de la limite convenue (16-30). Clause pénale; clause particulière concernant la kathédra tôn gérontôn dont fait mention le chrysobulle, et qui doit appartenir aux Athonites (l. 31-35). Rappel des suscriptions; mention du scribe Dèmètrios, klèrikos, koubouklèsios et orphanotrophos; date (l. 36-37). Signatures des témoins : l'archevêque de Thessalonique, trois fonctionnaires impériaux et un officier de la grande église [de Thessalonique] (1.38-46).

Notes. — Datation. La mention de l'épopte Thomas, connu par deux documents de 941 (Actes Lavra<sup>2</sup>, nos 2 et 3), par un document de 956 (Actes Xèropolamou, no 1) et par l'Acte no 6, ainsi que le contexte (voir sur ce point, Ire Partie, p. 56-58) nous permettent de dater avec certitude le présent acte de mai 942 (indiction 15).

Diplomatique. Le sceau de plomb qu'a vu le copiste de B, et dont le cordon existait encore au temps de Millet, doit être celui que l'on trouve aujourd'hui au bas de la copie ancienne de nos nos 1-3. Ce sceau, que Millet a photographié et déchiffré, appartient au stratège de Thessalonique Katakalôn; d'après la description de Millet, il est identique au sceau de ce stratège attaché à l'Acte no 6 (voir no 6 le texte et Album, pl. VIII et X). Étant donné que le même scribe a écrit la présente copie et le no 6, original validé par trois sceaux dont celui de Katakalôn, on peut supposer que c'est à ce moment (août 943) que la présente pièce fut établie et validée par le sceau du stratège. Les Athonites ayant déjà reçu un exemplaire du protocole d'accord (cf. no 5, l. 43-44), il est probable qu'ils ont demandé la copie du rapport de Thomas (Acte no 5), à laquelle on aura joint le texte du présent acte.

Prosopographie: Les suscriptions des parties contractantes sont celles de : a) trois higoumènes de monastères situés dans la région d'Hiérissos, Orphanou (ou Gomatou), Sainte-Christine et Spèlaiôtou, sur lesquels voir Ire Partie, p. 41; b) cinq habitants de la région : trois d'entre eux sont désignés par leur nom de famille, Garasdos, Laloumas (le nom se retrouve dans un acte d'Iviron, établi à Hiérissos en 982 : photo au Collège de France) et Népribados (même acte; (l'étymologie proposée par Dölger, Schatzkammer, p. 288, et ce qu'il en déduit, p. 291, nous paraissent hasardés); deux autres mentionnent leur métier, ancien kentarchos et chasseur (mais rien n'autorise à voir dans ce dernier un veneur impérial, comme le pense Dölger, ibid., p. 291); un autre, Jean, est originaire de Rébénikeia, ce qui ne veut pas dire que ce village appartient à la circonscription

σηγ | νο(ν) Θεωδωρου

Αθω(νίτου) τ ου Γοιρευτου

fiscale d'Hiérissos (sur l'emplacement de Rébénikeia, cf. Théocharidès, Kalépanikia, p. 18, 76 et carte); c) quatre représentants de l'Athos, sur lesquels voir Ire Partie, p. 61, 63-64, où nous discutons aussi le problème que pose l'expression ἡγούμενος τοῦ "Αθωνος.

Lignes 13-14, notre acte mentionne les autorités du thème de Thessalonique qui ont eu à s'occuper de l'affaire; ce sont : a) Katakalôn, qualifié de στρατηλάτης dans le présent acte et de στρατηγός dans les nos 5, l. 16, et 6, l. 1; sur ce personnage, cf. Germaine Rouillard, dans Byz., 8, 1933, p. 108-109, et N. Oikonomidès, dans REB, 25, 1967, p. 133 n. 36; un sceau de lui a été publié par V. LAURENT, La Collection C. Orghidan, Paris, 1952, nº 211. b) L'archevêque de Thessalonique Grégoire, connu par les Actes nos 4, 5 et 6, par ses sceaux (cf. Laurent, Corpus des sceaux, V, 1 nº 453; V, 2 nº 1609) et une lettre que lui a adressée le métropolite de Nicée Alexandre (DARROUZÈS, Epistoliers byzantins, p. 76-79; cf. p. 81, l. 45 et 69). c) Le protospathaire Thomas Tzoulas, dont les fonctions ne sont mentionnées ni ici ni dans l'Acte nº 5. Dölger (Schalzkammer, p. 288, 291) pense, probablement avec raison, qu'il s'agit de l'ekprosôpou de l'empereur à Thessalonique; nous ne pensons pas qu'il faille mettre en rapport notre Thomas Tzoulas avec la famille du protospathaire Georges Tzoulas, stratège de Cherson vers 1016, dont se sont beaucoup occupés les historiens : cf. en dernier lieu I. V. Sokolova, dans Paleslinskij Sbornik, 23 (86), 1971, p. 68-74. d) Zôètos, protospathaire et juge du thème, que nous retrouvons dans l'Acte no 6 avec le titre supplémentaire de ἐπὶ τῶν οἰκειακῶν (cf. nº 6, notes). e) Le protospathaire Thomas (l. 7), asèkrètis et épopte de Thessalonique, sur lequel voir plus haut et Acte no 6, notes.

De ces cinq personnages seul l'archevêque signe l'acte. Les quatre autres témoins sont : trois fonctionnaires, le protospathaire Thomas, notaire du bureau de douane (sur le κομμέρκιον, cf. Hélène Antoniadis-Bibicou, Recherches sur les douanes à Byzance, Paris, 1963), le candidat impérial Basile Skriniarès (on s'abstiendra de parler d'un basilikos prôtoskriniarès, comme le fait Dölger, Schatzkammer, trompé par une mauvaise photo, cf. notre apparat) et le spathaire Grégoire Phouskoulos (on retrouve la famille installée dans la région de Thessalonique au milieu du xie s., cf. Actes Dionysiou, no 1, l. 15 et notes); et un ecclésiastique, Michel, klèrikos de la Grande Église de Thessalonique. Tous les quatre, aussi bien que le scribe Dèmètrios, koubouklèsios et orphanotrophe de Thessalonique, sont inconnus par ailleurs.

- L. 8: κοινότης χώρας = κοινότης χωρίου, cf. Lemerle, Esquisse, I, p. 60; N. Svoronos, Le cadastre de Thèbes, Bulletin de Corresp. Hellén., 83, 1959, Index s.v.
- L. 31 : οἴον δὲ μέρος ἀνηλογήσει. Nous n'avons trouvé dans aucun dictionnaire le verbe ἀνηλογῶ. Nous le croyons une forme dialectale de ἀν-αλογῶ avec le sens « revenir sur sa parole ». Bien que rare, cette forme est attestée dans les actes du couvent de Vazélon (F. Uspenskij-B. Benešević, Vazelonskie akty. Materialy dlja istorii krestjanskogo i monastyrskogo zemlevladenija v Vizantii XIII-XV vekov, Leningrad, 1927), nº 61, l. 18 : καὶ οἴος ἀνηλογεῖ ὀφείλει δώσειν (...), cf. nºs 18, l. 8, et 39, l. 57 : καὶ οἴος (ου ὅστις) ἀνήλογος γένηται (ου φανῆ).
- L. 45 : Μεγάλη Ἐκκλησία. Thessalonique possédait une église de Sainte-Sophie appelée comme son homonyme de Constantinople la Grande Église, cf. Actes Lavra², nº 53, l. 35 et 42.

Actes mentionnés: 1) Actes de vente de la terre klasmatique établis par l'épopte Thomas (cf. l. 10 : ἐπώλησας, l. 15 : διαπραθείσης, l. 18-19 : ἐξωνισθείσης) : perdus. 2) Chrysoboullion (l. 35) qui accorde aux Athonites la kathédra tôn gérontôn; il doit s'agir de l'Acte nº 3, cf. Ire Partie, p. 54.

σηγ | νω(ν) Γρηγωριου (μον)αχ(οῦ) πρε(σδυτέρου) (καὶ) ηγουμε(νου) του Ορφα(νοῦ) ο Γωματ(ης) σηγνω(ν) | Μεθωδιου (μον)αχ(οῦ) (καὶ) ηγουμε(νου) τ(ῆς) αγι(ας) Χριστην(ης) σηγνο(ν) | Βασιλ(είου) σηγν ω(ν) Ανδρεου του Γαρ ασδου ηγουμε(νου) | του Σπειλεωτ(ου) ||<sup>2</sup> σηγνο(ν) | Μιχ(αήλ) σηγνω(ν) | Ιω(άννου) απο κενταρχ(ων) εκ γω(ρίου) Α ραδεινικηας σηγνο(ν) Δημητρηου σηγν | ο(ν) Κωνσταντ(ίνου) κυνοιγου του Νεπριβαδ(ου) του Λα λουμα σηγ νο(ν) Παυλ(ου) σηγνο(ν) | Ιωαννου (μον)αχ(οῦ) (μον)αχ(οῦ) τ ου Αθωνος (καί) ηγουμ ε(νου) του Αθω(νος)

|| 3 σηγ | νω(ν) Βαρδ(α) μοναχ(οῦ)

Αθ ωνιτου

4. PROTOCOLE D'ACCORD ENTRE HIÉRISSIOTES ET ATHONITES (942)

[]4 Εν ονομ(ατι) του π(ατ)ρ(δ)ς (καὶ) του υιου (καὶ) του αγι(ου) πν(εύματο)ς. Ημις οι προγεγραμενοι, ||5 οι (καί) τούς τημιους (καί) ζωοποιους στ(αυ)ρους ηδιοχ(είρως) πηξαντες, ||6 την παρουσαν εγγραφο(ν) ασφαλ(ειαν) και τεληαν διαλοισην ποιουμεν ης οιμας | Θωμα(ν) βα(σιλικόν) (πρωτο)σπαθα(ριον) (καί) ασηκριτ(ην) (καί) επωπτ(ην) Θεσσαλονι(κης), ημής μεν οι ηγουμενοι μετα τον  $||^8$  χωρηατον υπερ πασης της κοινοτητος της χωρας, ημης δε οι μοναχοι  $A\theta$ ωνιτε  $||^9$  οιπερ παντον τδν μωναχων του Αθωνός του όρους. Επήδι πρω χρώνου τηνός  $| |^{10}$  επώλησας τους χωρηατάς την παρ' αυτόν κατέχωμενιν κλασματηκην  $||^{11}$  γῆν, ου διεχωρισας δε το εος που οφειλουσήν δεσπωζιν οι αγωρασαντες (καὶ) εκηθεν  $| |^{12}$  οι  $A\theta$ ωνιτε, και δια τουτω εισηλθομεν εν Θεσσαλονι(κη) (καί) ενοπ(ιον) του πανευφημου  $| |^{13}$  στρατ $(\eta)\lambda(\alpha)$ τ(ου) Κατακαλων, και Γρηγωριου του αγιοτατ(ου) ημόν αρχιεπισκοπ(ου), Θωμα  $\beta \alpha (\sigma i \lambda i \times o \tilde{v}) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \pi \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega \tau o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha \theta \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \tau \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega o) \sigma \alpha (\rho i o v) = (\pi \rho \omega$ κριτ(ου), και σου του πρωηρημενου εποπτου, εγκλησιν  $||^{15}$  εποιεισαμε $\theta(\alpha)$  επιζητουντές χωρισθηνέ τα του  $A\theta$ ωνος απω της διαπρα $\theta$ εισ(ης)  $||^{16}$  γης.  $(K\alpha l)$  ημεις μεν οι της χωρας ελεγαμεν είνε την ημετεραν δεσπωτειαν  $| |^{17}$  εος τον Ζυγον εχηθεν δε των  $A\theta$ ωνιτον, ημεις δε οι  $A\theta$ ωνιτε αντελεγαμεν  $||^{18}$  παλίν οτι κατα πολυν μερος ανηκει προς ημας εκ της παρ' οιμον εξωνι- $||^{19}$ θεισης γής · περι τουτων πολλα φηλονικησαντες, συνιδομεν αμφοτεροι  $||^{20}$  (καί) σοινεβιδασθημεν γενεσθαι ουτως  $\cdot$  ινα από το πληρωμά των χωραφίων  $||^{21}$  του κυρ Mεθωδίου ως προς τον Zοίγον κοπούν τα σύνορα από θαλασσαν εις θαλα- $||^{22}$ σσα, (καὶ) τα μεν προς τον Zοιγον παντα χωραφια τε (καὶ) χερσα ηνα εισήν της δεσποτι(ας)  $||^{28}$  των  $A\theta$ ωνιτων, απο δε τα τοιαυτα συνορα και προς τον Eρισον ινα  $||^{24}$  εισίν παντα της δεσποτειας των αγορασαντων (καί) του Κολοβου, (καί) μητε ημεις  $||^{25}$  οι  $A\theta$ ωνιτε απώ τα τοιαυτα συνορα (καί) προς τον Ερισον ινα { εισιν παντα της δεσποτ(είας) | 26 των αγορασαντων (καί) του Κολοβου, (καί) μητε ημεις οι Αθωνιται απο τα τοιαυτα | 27 συνορα (καί) προς τον Ερισον εχομεν εξουσιαν το συνολον επίζητει  $\langle v | \tau_1 \rangle$ , μητε ημεις οι  $||^{28}$  της χωρας απο τα τοιαυτα συνορα (καί) προς τον  $A\theta$ ωνα εχει <τε > τηνα εξουσιαν. (Καὶ) εις ταυτα  $||^{29}$  συνφωνησαντες (καὶ) αρεσθεντες εξησφαλισαμεθ (α) προς <σ >ε τον εποπτην ηνα κα- $||^{30}$ τανευγης και εξέλθης (καὶ) διαχωρισης ημας, καθως (καὶ) εσοινεδει-δασθημεν  $\cdot$   $||^{31}$  οιον δε μερος ανηλογησει (καὶ) ουκ ασμενησει εις ταυτ(α) τα προηρημενα, εν πρωτοις  $||^{32}$  αρνητης εστην της αγιας (καὶ) ομοουσίου Τριαδος και ξενος της των Χριστιαν $[\tilde{\omega}v]$   $||^{33}$  πιστεος (καὶ) της μοναχικης καταστασεος, επειτα (καὶ) καταδικαζεται, δικεουμεγου  $||^{34}$  του εμμενους (καὶ) στεργοντος μερους εις τα ειρημενα σύμφωνα. Εξωθεν δε τουτον  $||^{35}$  εχην ημας (καὶ) την καθεδρα τον γερόντων την εν τω χρυσοδουλιω μνημονευομενη.  $||^{36}$  Εις ταυτ(α) παντ(α) αρεσθεντες προεταξαμεν τους τιμιους (καὶ) ζωοποιους ημων στ(αυ)ρους,  $||^{37}$  γραφε(ν) το υφο(ς) δ(ιὰ) χ(ειρὸς) Δημητριου κληρι(κοῦ) κουδουκλη(σίου) (καὶ) ορφανοτροφου, μ(ηνὶ) Μαϊω ινδ(ικτιῶνος) ιε' +

 $||^{38} + \Gamma$ ρηγωριος ελαχ(ιστος) αρχιεπισκοπ(ος) Θεσσαλονη(κης) μαρτ(υρῶν) τοις προγεγραμε(νοις) οιπεγραψα  $||^{39}$  ιδιοχ(είρως) +

 $||^{40} + ^{3}E_{V}$  ονομα(τι) τ(οῦ) π(ατ)ρ(ὸ)ς (καὶ) τ(οῦ) υι(οῦ) (καὶ) τ(οῦ) αγι(ου) πν(εύματο)ς Θωμας βα(σιλικὸς) (πρωτο)σπαθα(ριος) (καὶ) νοτ(άριος) του κομερ(κίου) παρημη επι πασιν τοις προ-

 $||^{42}$ + Βασηλειος βα(σιλικός) κανδ(ιδᾶ)τ(ος) ο Σκρινιαρης πάρημη ἔπι πασιν τοις προγεγραμμεν(οις) μαρτ(υρῶν) υπεγραψα  $||^{43}$  ιδιοχ(είρως) +

||<sup>44</sup> [+ 'Εν ὀνόματι τοῦ πατρὸς] κ(αὶ) του υιου (καὶ) τ(οῦ) αγι(ου) πν(εύματο)ς Γρηγωριος βα(σιλικὸς) σπαθα(ριος) ο Φουσκουλ(ος) παρημη επί πασιν τοις [προ]-||<sup>45</sup>[γεγραμμένοις μαρτυρῶν ὑπέ]γραψα ιδιοχ(είρως) +

||46 [+ 'Εν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ] του υιου [καὶ] τ(οῦ) αγι(ου) πν(εύματο)ς Μιχ(αὴλ) κληρι(κὸς) τ(ῆς) Μεχαλ(ῆς) Εκκλησιας παρημη επι [πᾶσιν] ||47 [τοῖς προγεγραμμένοις μαρτυρῶν ὑπέγραψα] ιδιοχ(είρως) +

## 5. RAPPORT DE L'ÉPOPTE THOMAS

[après mai 942 - avant août 943]

L'épopte expose le différend qui a opposé les Athonites aux habitants et aux moines de la région d'Hiérissos, et les mesures prises en vue d'un règlement à l'amiable.

LE TEXTE. — A) Copie officielle contemporaine du document, décrite au nº 4. Le présent acte occupe tout le recto et les quatre premières lignes du verso. A la fin du recto (1.62-66), quelques mots sont cachés sur la photo Millet par le parchemin roulé; on les voit sur la photo prise par F. Dölger (cf. Schalzkammer, pl. 107 b), malheureusement peu lisibe. — Album, pl. V-VII.

B) La copie de Kutlumus.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 315-318, d'après la copie de Kutlumus; Lake, Early days, p. 76-79, d'après l'édition Uspenskij; Smyrnakès, Alhos, p. 23-24 (lignes 43-70).

Nous éditons la copie officielle A, sans relever les nombreuses erreurs, omissions ou additions des éditions précédentes; nous donnons en apparat deux lectures d'Uspenskij (U) pour le début du document et quatre lectures de Dölger (D) pour la fin, l'un et l'autre étant peu lisibles.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 55-58 (traduction russe), 58-59 (discussion sur la date); Germaine Rouillard, dans Byz., 8, 1933, p. 107-111 (discussion sur la date); Dölger, Schatzkammer, no 107, p. 288 (analyse), 289 (éd. des l. 67-70).

Analyse. — Exposé : La terre klasmatique appartient à la circonscription (ὑποταγή) d'Hiérissos et jouxte la Montagne de l'Athos; la terre attribuée au monastère de Kolobou [lacune] par diverses personnes, a été délimitée et séparée de la terre des paysans; durant [l'opération] de délimitation [Thomas ou : on?] a laissé gratuitement la terre au monastère de Kolobou (l. 1-6). Mais aucune limite n'avait été fixée entre la terre dont les paysans et les autres monastères avaient l'usufruit et celle des moines de l'Athos — si bien qu'on ne savait pas où finissait la propriété des moines et où commençait la terre klasmatique détenue par les communes et les autres monastères ---, car il n'y avait pas eu d'inspection de l'épopte ni vente du klasma (l. 6-11). Cette terre klasmatique fut vendue aux paysans [par l'épopte Thomas], sans que, cette fois non plus, on se soit préoccupé de la limite entre la terre klasmatique et celle des moines de l'Athos, car aucune contestation ne fut alors formulée (l. 11-15). C'est par la suite que les Athonites allèrent présenter une requête aux empereurs, [à la suite de laquelle] le stratège [de Thessalonique Katakalôn] et [le juge] Tzoulas reçurent [l'ordre] de séparer les biens des Athonites de ceux des habitants du kastron et d'exiger de ces derniers une garantie écrite par laquelle ils s'engageaient à ne plus importuner les moines (l. 15-18). Les habitants d'Hiérissos furent mandés [à Thessalonique] et comparurent avec les moines (ἀμφοτέρων ἡμῶν) devant les autorités. Les Athonites revendiquaient la propriété de toute la Montagne, parce qu'elle était inscrite sous leur nom dans les anciens registres du klasma, et que le « chrysobulle » de l'empereur Basile leur donnait tout droit et tout pouvoir [sur la terre] à partir de l'énoria d'Hiérissos et vers l'intérieur [de l'Athos]. En interprétant le mot énoria par circonscription du kastron, et non pas par circonscription fiscale, ils s'appropriaient toutes les terres klasmatiques jusqu'à Kolobou. Les habitants rétorquaient que leur terre klasmatique allait jusqu'au Zygos (l. 18-30). Après maintes discussions, ils se mirent d'accord sur l'endroit où l'on devait tracer la limite; à leur demande, le stratège, Tzoulas et l'archevêque [de Thessalonique Grégoire] désignèrent [l'épopte Thomas] pour aller sur place la tracer et délivrer les actes appropriés (l. 30-37). Avant d'agir, [Thomas], connaissant leur caractère versatile, demanda aux intéressés l'engagement formel de respecter ses décisions. Les deux parties s'engagèrent par serment, ce qui fut consigné dans un acte signé par l'archevêque et par d'autres témoins; après quoi, [Thomas] se rendit sur place et traça la limite à l'endroit convenu (l. 38-47). La terre klasmatique sise entre le monastère de Kolobou et cette frontière fut vendue aux habitants, qui reçurent aussi l'acte de vente (λίβελλον); de cette frontière, qui allait d'une mer à l'autre, et jusqu'à l'Athos, la terre fut attribuée aux moines qui reçurent aussi un acte de garantie (ὑπόμνημα καὶ περιορισμόν) (l. 47-55). Clauses particulières : a) Les habitants du kastron pourront, en cas d'incursion étrangère, conduire leurs bêtes à l'Athos pour les protéger, mais ils devront préalablement en avertir les moines, et ils n'auront le droit d'y installer ni bergeries ni ruches; les bêtes causent déjà beaucoup d'ennuis aux moines, qui n'ont reçu qu'une petite quantité de terre arable de mauvaise qualité, tandis que les habitants du kastron, en plus de la terre achetée, ont reçu récemment, sur ordre impérial, deux mille modioi de terre enlevée au monastère de Kolobou, de sorte qu'ils n'ont pas à se plaindre (l. 55-65). b) Les moines continueront à posséder la kathédra tôn gérontôn, qui se trouve à un autre endroit d'Hiérissos, dans la terre du klasma de Kaména; elle leur a été attribuée par chrysobulle et est inscrite dans l'hypomnèma [de Thomas] (l. 65-69). Formule de conclusion (l. 69-70).

ACTES DU PRÔTATON. SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES

Notes. — Datation. Le rapport ne contient aucune donnée chronologique, mais on peut le dater grâce aux autres actes qui concernent la même affaire : il est postérieur au protocole d'accord établi en mai 942 (Acte nº 4); il est antérieur à la délimitation d'août 943 (Acte nº 6), car il ne la mentionne pas; mais nous n'avons aucun moyen de choisir une date précise entre ces deux limites, mai 942-août 943.

Diplomatique. Le « chrysobulle de l'empereur kyr Basile » (l. 22-23, cf. aussi l. 26) n'est autre que le sigillion de Basile Ier (Acte nº 1). Comme le fait le chrysobulle de Romain Ier (Acte nº 3) pour le dikaiôma épikyrôtikon de Léon, Thomas se référant au sigillion de Basile le qualifie de chrysobulle (voir nºs 1 et 3, diplomatique).

L. 2: il nous semble qu'il faut restituer dans la lacune un participe passé dont dépendraient les mots παρὰ διαφόρων προσώπων. En tout cas, il faut dissocier προσώπων de διεχωρίσθη, la délimitation n'ayant pu être faite qu'une seule fois, peut-être par Thomas même: l. 4 κατέλιπον, qui peut être indéfini (troisième personne du pluriel = on a laissé), aussi bien, et même mieux, que désigner Thomas (première personne du singulier = j'ai laissé).

L. 15-16 : ἐδεήθησαν τοὺς βασιλεῖς. Il y avait en 942-943 quatre empereurs, les mêmes qu'en 934 (voir Acte nº 3).

L. 16, 35, 43 : ὁ στρατηγός, ὁ Τζουλας. Nous connaissons le nom du stratège, le prénom et le titre de Tzoulas par l'Acte nº 4, cf. notes.

L. 21 : ἐν τοῖς παλαιοῖς τοῦ κλάσματος κώδιξιν. Sur ce point et, en général, pour un commentaire du présent acte, voir Ire Partie, p. 56-58.

L. 35-36, 45 : ἀρχιεπισκόπου. Sur l'archevêque de Thessalonique Grégoire, voir Acte nº 4, notes.

Actes mentionnés: 1) Acte de bornage (cf. l. 3-4) entre les terres de Kolobou et celle des habitants d'Hiérissos : perdu. 2) Actes de vente par l'épopte Thomas (cf. l. 12 : διέπρασα, ἐξωνησαμένων) de la terre klasmatique aux habitants d'Hiérissos : perdus. 3) Peut-être une requête écrite des Athonites présentée à l'empereur (cf. l. 15 : ἐδεήθησαν) : perdue. 4) Prostagma de l'empereur Romain Ier Lécapène au stratège de Thessalonique et à Tzoulas (cf. l. 16 : ἐδέξατο) : perdu, non mentionné dans Dölger, Regesten. 5) « Chrysobulle » (cf. plus haut) de Basile Ier (l. 22, 26) = Acte no 1. 6) Protocole d'accord entre Athonites et Hiérissiotes (l. 43 : ὑπόμνημα, l. 45, 47 : ἀσφάλεια) = Acte no 4. 7) Acte de vente de la terre klasmatique établi par l'épopte Thomas (l. 49 : διέπρασα, l. 50 : λίβελλος) : perdu. 8) Acte de l'épopte Thomas (l. 52 : ὑπόμνημα καὶ περιορισμός, l. 68 : ὑπόμνημα) établissant la frontière de l'Athos : perdu ; Dölger (Schatzkammer, no 107, note à la l. 2) identifie à

tort cet hypomnèma avec l'Acte nº 6. 9) Prostaxis d'un empereur [Romain Ier?, cf. Ire Partie, p. 58, note 112] ordonnant d'attribuer aux paysans d'Hiérissos une terre détenue par Kolobou (l. 63-64) : perdue. 10) Chrysobulle accordant aux Athonites la kathédra tôn gérontôn (l. 65-67) = Acte nº 3 ,cf. nº 4, actes mentionnés.

[+ 'Επ]ήδι η κλασματηκει γη τεις οιπωταγεις του Ερί[σοῦ...]... εστην (καί) συνηνωται τω ωρη του  $A\theta$ ωνος,  $||^2$  και η απωκληρωθεισα γη τη μονι του Kωλωδου  $[\ldots]$ .ημ.. παρα διαφορ(ων)πρωσωπον, διεχω-[3]ρι]σθει και συνωρα αναμεταξοι αυτεις τε τεις μον $[\tilde{\eta}\varsigma]$  (καί) των χωρηατων εγενωντω · κατα τον  $||^4$  [οὖν ?] δηαχωρισμον κατεληπων τη μονι του Κωλωδου δωρεαν τειν τοιαυτην γην :  $||^{5}$  απω δε τον τοιουτον συνωρων τεις αυτις μονις (καὶ) προς των " $A\theta$ ωναν κατηχων οι χωριατ(αι)  $||_{\theta}$  (και) τα χοιπα πολαστήδια (και) ελαιπολία . Ου πηλ πόσερει πόσ τορίου διαχωδισμός πεσολ απίολ τε  $||^7$  (καλ) τον μοναχών του Αθώνος, ινα ος εκ τουτου εδηκνοιτώ εος που εστην ει των μοναχόν επηκρα- $||^8$ τεια, κακηθεν η κλασματηκει γὴ ει και παρα των χωριον (καὶ) τον λοιπων μωναστηριον  $||^9$  κατεχωμενι, αλλ' ουτος συνκαιχοιμενι και αδιαγνοστος οιπίρχεν ει εκαστου δεσπωτεια,  $||^{10}$  δια το μη γενεσθε μεχρη του νύν εκήσε επωπτηκην διαγνοσην ι (καί) την του κλασματος δι-||<sup>11</sup>απρασην. Ταύτην ουν την παρα τον οικειτώρον του καστρου Ερισου κατεχωμενην κλασ-||12ματηκήν γήν διεπρασα εις αυτους, περι δε τον μεταξοι συνωρων αυτον τε τον εξων[ησαμένων] || 13 την του κλασματος γήν (καί) τον μοναχὸν του Αθωνος, δια τω τηνικαυτα μηδεμια φηλο[νικείαν]  $||^{14}$  παρα τηνος κηνιθηνε, ουτε παρ' ιμον περιεργωτερον εξιτασθει ει επωλοιπραγμονιθ $(\eta)$  περι  $||^{15}$  του δηαχωρισμου αυτων. Αποστηλαντες ουν μετα τουτω οι μοναχοι του  $\mathbf{A}\theta$ ωνος εδεειθησαν  $||^{18}$  τους βασηλις ημον τους αγιους, (καὶ) εδεξατω ο τε στρατηγω(ς) και ο Τζουλας ηνα διαχωρισοσην τα δη-||<sup>17</sup>κεα αυτον απω τον οικειτώρον του κάστρου, απετισοσην δε (καί) εγγραφο(ν) ασφαλιαν τους αυτους  $||^{18}$  οικητωρας εις το μηκετη παρενωχλεισην τηνὰ επαγην τοις μοναχοις. (Καὶ) αποστηλαν- $||^{19}$ τες ηγαγον τους οικητωρας του Ερισου (καὶ) ενοπειον αμφω(τέρων) ημον εστησαν μετα τον μοναχον.  $||^{20}$  (Καὶ) οι μεν μοναχοι του Αθωνος πρωεδαλωντω την εξ αρχης δεσπωτειαν εις το 0ρος, καθος  $\|^{21}$  (καί) εν τοις παλεοις του κλασματος κωδηξην αναγραφεται δημοσια εις πρωσωπων  $\|^{22}$  τον μοναχ $(\tilde{\omega} v)$  του  $A\theta \omega v$ ος, ου μήν αλλα και την  $\beta \omega \eta \theta$ ιαν τεις ασφαληας του χρυσοδουλ(λου)  $||^{23}$  του βασηλε(ως) του κυρου Bασηλιου, πασαν αδιαν και εξουσιαν παρεχοντως αυτοις απω την  $\|^{24}$  ενωριαν τεις  $ext{E}$ ρισου (καί) την εσω · και ος εκ τουτου ενωριαν ου την οιπωταγην του τελους αλλα  $||^{25}$  την του καστρου λεγωντες, επηρωντο μεχρη τεις του  $\mathbf{K}$ ωλωβου κατοχεις ήνε την αυτην  $||^{26}$  απω χρυσωδουλ(λου) βωηθειαν  $\cdot$  εξ ων συναιδενεν πάντα τα τοιαυτα κλασματηκά  $||^{27}$  τοπεια ηδιοποιεισθε αυτους (καί) το συνωλον μηδέν εναπωμενι<ν> τοις οικητορση  $||^{28}$  του Ερισου. Πάλην δε οι αυτοι οικείτωρες ενισταντω μεχρι του Zοιγου είνε την κλασ- $||^{20}$ ματηκήν γήν και εος του τοιουτου τώπου δεσπωζιν αυτους, τους δε Αθωνιτας εξουση-||30αζιν απω τον Ζοιγον (καὶ) την έσω. (Καὶ) απλὸς πολλὰ φηλονικεισαντες περι τούτου  $||^{31}$  — το γαρ παρα αμφω(τέρων) στασηαζωμενον τούτω ήν, του ορισθηνε τόπον ενθα έμελον || 32 γενεσθε συνωρα τα δηαχωρηζωντ(α) τα

L. 1 Millet a lu sur place : Ερισου ... καν εστην || 1. 2...... ημ. : ... ή μὲν U || 1. 4 οὖν (?) : αὐτὸν U || 1. 5 lege τῶν τοιούτων, κατεῖχον || 1. 6 lege προέδη πρὸ, αὐτῶν || 1. 7 ος : lege ὡς || lege ἐδείκνυτο ἔως || 1. 7, 8, 9 ει : lege ἡ || 1. 8 lege τῶν χωρίων καὶ τῶν λοιπῶν μοναστηρίων || 1. 9 lege ἀλλ' οὕτως συγκεχυμένη, ὑπῆρχεν || 1. 10 lege γενέσθαι || 1. 12 lege τῶν χωρίων καὶ τῶν οἰκητόρων || 1. 12 lege αὐτῶν τε τῶν || 1. 13 lege τῶν μοναχῶν || 1. 14 lege κινηθῆναι, ταρ' ἡμῶν, ἐξητάσθη ἡ ἐπολυπραγμονήθη || 1. 15 lege τοῦτο || 1. 16 lege τοὺς βασιλεῖς ἡμῶν, ἴνα διαχωρίσωσιν || 1. 17 lege δίκαια αὐτῶν ἀπὸ τῶν οἰκητόρων, ἀπαιτήσωσιν || 1. 18 lege παρενόχλησίν τινα ἐπάγειν || 1. 19 lege ἐνώπιον, ἡμῶν, τῶν μοναχῶν || 1. 20 lege προεδάλλοντο || 1. 21 après δημοσία sous-ent. γῆ || 1. 24 ος : lege ὡς || 1. 25 après ἐπειρῶντο sous-ent. λέγειν || 1. 27 lege ἰδιοποιεῖσθαι, ἐναπομένειν || 1. 28 après ἐνίσταντο sous-ent. λέγοντες || 1. 30 lege ἀπλῶς, φιλονεικήσαντες || 1. 31 lege στασιαζόμενον τοῦτο ῆν, τοῦ ὁρισθῆναι || 1. 32 lege γενέσθαι.

ACTES DU PRÔTATON. SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES

αμφωτερων δηκεα—, τελευτεον ούν οικεια  $||^{33}$  πρωθεση ηρεσθεισαν δια τω αφηλωνικον, τω πλεον δε δηα το συγκεχοιμενον  $||^{34}$  της οιπωθεσεος (καί) αδηαγνοστον, και διορισαντω τοπον ενθα εμελον γενεσθε τα σοινορα  $\|^{36}$  τα δηαχοριζοντα αυτους. Του δε στρατηγοῦ (καὶ) του Τζουλα, ου μὴν αλλα (καὶ) του αρχιεπισ-||<sup>36</sup>κοπ(ου), κρατησαντον με του γενεσθε επητοπειος και δηαχωρισε αυτους καθός  $||^{37}$  (καί) ηρεσθεισαν, επηδουνε τε αμφωτεροις (καί) ληδελους τεις τοιαυτης ημόν πραξεος,  $||^{38}$  οσαυτος (καὶ) αμφωτερον τον δηκαζομενον εις τουτο εκληπαρουντον ημήν, το αστατ(ον)  $||^{39}$  αυτον γηνοσκον, ου κατενεψα απλός (καὶ) ος ετοιχεν απω φωνις αυτον εξελθην,  $||^{40}$  αλλ' ήπον ότη, εις οπερ ηρεσθειτε, εξασφάλησασθε αμφωτεροι πρός με ινα  $\parallel^{41}$  αμεταμελητος καταδεξασθε τουτο, (καὶ) εξερχωμε. (Καὶ) εξισφαλησαντ(ο) αμφωτεροι ενορ(κως)  $\parallel^{42}$  του αρεσκεσθε αυτους εκησε γενεσθε τα μελοντα διαχωρηζιν αμιφωτεροις συνωρα ·  $||^{43}$  εξασφαλησαμενον δε αυτον, δεδωκασην ο τε στρατηγος (καί) ο Τζουλας (καὶ) οιπωμνιμα  $||^{44}$  τοις μοναχοις, εμφενον την αμφωτερον αρεσκειαν (καὶ) την της πραξεος ημον αναν- $||^{46}$ τηριτον ενεργηαν. Τεις τοιαυτης ουν ασφαλιας δια τε τεις του αρχηεπισκοπ(ου) οιπω- $||^{46}$ γραφις (καὶ) τον λοιπον βεβεοθησις, εξιλθον επητοπειος (καὶ) διεχωρισα, κατα την ἔγγραφο(ν)  $||^{47}$  αυτον ασφαληαν, εις δν ηρεσθεισαν τοπον. (Καὶ) απω μεν της διακατωχις του τωπου  $||^{48}$  της μονις του Κωλωδου μεχρι τον τοιουτον συνωρον πασαν την μεταξοι ούσαν  $||^{49}$  γην, ος κλασματηκήν, διεπρασα τοις οικειτορσι (καὶ) ηρεσθεισαν (καὶ) παρελαβον αυτήν,  $||^{50}$  (καὶ) ανελαβοντο λιβελον παρ' ιμον εος τον τοιουτον συνώρον · απω δε τον τοιουτον  $||_{21}$  συνωρον τη ησοτητι άπω θαλλασαν εις θαλλασαν (καί) προς τον  $A\theta$ ωναν παρε- $||^{52}$ δο $\theta(\eta)$  τοις μοναχοις του αυτου ώρους, επηδοντες αυτοις υπωμνιμα και περιορισμον  $\|^{53}$  εις οικειαν αυτον ασφαληαν. (Καὶ) οφηλουσην έχην αναμφιδολ $(ω_{\varsigma})$  οι οικητορες του Ερισου ||54 εος τον αυτον συνώρον, καθός (καί) ο ληβελος αυτον περιεχη · οσαυτος (καί) οι μοναχ[οί]  $||^{55}$  του  $A\theta$ ωνος απω τον αυτ $(\tilde{\omega}$ ν) συνωρον (καὶ) προς τον  $A\theta$ ωναν. Πλήν τουτω μόνον (καὶ) παρα  $||^{56}$  τον οικητωρον του καστρού και ετη εζοιγωμαχητό, περί το μη κολοιέσθε τοιχο[ν]  $||^{57}$  τα κτηνί αυτον ης κερων εθνηκεῖς εφωδου, τη πρωφαση του διαχωρισμου,  $||^{58}$  του μι εισερχεσθε (καὶ) περισοζεσθε Eig to tolouton whos . (nal) per touton hna oinonomiq(  $\tilde{\eta}$ ),  $||^{59}$  handria de  $\mu$ i poihn autons hhte heldσουργηα, αλλα μηδε αδιας ουσης ανευ  $||^{60}$  ηδισεος τον μοναχ $(\tilde{\omega}\nu)$  εισαγη $<\nu>$  τα κτηνι αυτ $(\tilde{\omega}\nu)$ . Μεγαλος γάρ εις τουτω οι μοναχοι παρενοχλουντ $(\alpha\iota), ||^{\epsilon_1}$  επει απω τον τοιουτο $(\nu)$  συνορον  $(\kappa\alpha\iota)$  προς τον  $A\theta$ ωναν (καὶ) οληγοστη (καὶ) αχρια γὴ υπεργος απεκληροθ(η)  $||^{62}$  τοις μοναχοις · και γαρ οι οικητωρες του καστρου εχωσην μεν και ήν παρ' ιμον  $||^{63}$  εξονισαντο γήν, ελαδον δε (καὶ) εσχατ(ως) εκ προσταξεος βασηλι(κῆς) (καὶ) του αγιου μου αὐθέντου  $||^{64}$  (καὶ) εκ τ(ῆς) μο(νῆς) του Κωλοδου οση χηλιαδο(ν) β΄, (καὶ) ου δυναντε λεγην μη εχειν αὐτούς [[65 τὴν αὐταρκειαν αυτον. Η δε λεγομενι καθεδρα τον γεροντ(ων)  $|\cdot|^{66}$  εν αιτερω μερι εστην του Ερισου κακηνι υπω την  $\gamma(\tilde{\eta}\nu)$ 

Verso:

 $[]^{67}$  του κλασματος τον Kαμενον, απεδωθει δὲ τοις μοναχοις δηα χροισοδουλ(λου),  $[]^{68}$  (καὶ) ορισθει παρ' ημον (καί) εν τω οιπωμνηματη ημόν ανεγραφη ινα ουτος [[69 κατεχεται παρα τον μοναχον, καθος και πρωκατηχετω. Ταυτα εμοι  $||^{70}$  το δουλο σου δηκεα διοικησε ανεφανη, ο δε αγιος μου αυθεντης  $||^{71}$  το δηκεον υπερ παντας επεισταμενος ός ο θεος οδηγιση σε +

L. 67 δὲ : om. D || 1. 68 lege παρ' ἡμῶν, ὑπομνήματι ἡμῶν, οὕτως || 1. 69 κατέχεται : κατέχηται D || πρωκατηχετω (lege προκατείχετο) : πρωκατήχαν D || 1. 70 lege τῷ δούλῳ, διοικήσσι || 1. 71 ός : lege ὡς.

## 6. DÉLIMITATION DE L'ATHOS

(Πρᾶξις, 1. 40) (Διαχωρισμός, l. 21; cf. διαχωρίζω, l. 4, 18, 38, 39) 2 août, indiction 1 [943]

Le stratège de Thessalonique Katakalôn et d'autres dignitaires civils et ecclésiastiques fixent les limites entre le territoire des moines athonites et celui des habitants d'Hiérissos.

LE TEXTE. — A) Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce H'), où Millet l'a photographié. Parchemin, 670×320 mm. Mauvais état de conservation : déchirures dans la partie supérieure et tout le long du côté droit. L'acte a été écrit par le scribe qui a exécuté la copie des Actes nos 4 et 5. Sur son écriture, voir no 4 LE TEXTE; à signaler que les fautes d'orthographe sont beaucoup moins nombreuses ici que dans le nº 4 et surtout que dans le nº 5, ce qui invite à penser que les scribes des originaux de ces deux documents étaient aussi peu lettrés que notre scribe. Dans la marge inférieure du recto, notice moderne : Καθώς..... — Au verso notices anciennes : 1) + Κρήσης τοῦ Κατακαλόν. 2) Κρίσης ἀπὸ προσταγῆς τοῦ κραταιοῦ καὶ ἀγίου ήμων βασιλέως πρός το Θωμά ἀσικρίτην Θεσσαλονίκης γενομένη [παρά] Κατακαλοῦ πρωτοσπαθαρίου καὶ στρατηγοῦ. Notices moderne : Τῆς Ἱερισσοῦ καὶ ʿΑγίου 'Όρους, et slave : Eris' ... — Album, pl. IX-X.

Les sceaux: Trois sceaux de plomb sont attachés au bas du document; ils ont été décrits et reproduits par Dölger, Schatzkammer, nº 120. 1. Ce sont, de gauche à droite :

1) Diamètre 20 mm, épaisseur 2 mm. Au droit, buste de saint Dèmètrios avec de part et d'autre l'inscription:

0 Δ A Η 'Ο ἄγ(ιος) Δημ(ήτριος) M Γ

et au pourtour:

+ ΚΕ ΒΟΗΘ.. .. Cω ΔΟ...

Κ(ύρι)ε βοήθ[ει τῷ] σῷ δο[ύλφ]

L. 33 lege τὸ ἀφιλονείκητον, τὸ || 1. 34 lege ὑποθέσεως, γενέσθαι || 1. 36 lege κρατησάντων, γενέσθαι ἐπιτοπίως καὶ διαχωρίσαι || 1. 37 lege ἐπιδοῦναι || 1. 38 lege ὡσαύτως καὶ ἀμφοτέρων τῶν δικαζομένων, ἐκλιπαρούντων ἡμῖν || 1. 39 lege αὐτῶν, ἀπλῶς, ὡς ἔτυχεν ἀπὸ φωνῆς αὐτῶν ἐξελθεῖν || 1. 40 lege εἶπον ὅτι || 1. 41 lege ἀμεταμελήτως || 1. 42 lege ἀρέσχεσθαι, γενέσθαι || 1. 43 lege ἐξασφαλισαμένων δὲ αὐτῶν, ὑπόμνημα || 1. 44 lege ἀμφοτέρων, ἡμῶν || 1. 46 lege τῶν λοιπῶν βεδαιωθείσης, ἐπιτοπίως || 1. 47 lege αὐτῶν, εἰς δν || 1. 48 lege τῶν τοιούτων συνόρων || 1. 49 ος : lege ώς || 1. 50 lege παρ' ήμων έως των τοιούτων || 1. 52 lege ἐπιδόντες, ὑπόμνημα || Ι. 53 lege αὐτων, ἔχειν || 1. 54 lege έως τῶν αὐτῶν συνόρων || 1. 55 lege τοῦτο || 1. 56 lege τῶν οἰκητόρων, ἔτι ἔζυγομαχεῖτο, κωλύεσθαι τυχὸν || 1. 57 lege αὐτῶν εἰς καιρὸν || 1. 58 lege μὴ εἰσέρχεσθαι, περισώζεσθαι || 1. 59 lege μὴ ποιεῖν, μελισσουργεῖα || 1. 60 lege είδήσεως τῶν, μεγάλως, τοῦτο | l. 61 lege τῶν τοιούτων συνόρων || l. 62 lege ἔχουσι, ἢν παρ' ἡμῶν || l. 62-66 : of. le texte || 1. 65 lege αὐτῶν || 1. 66 κακηνι (lege κἀκείνη) - γῆν: ...... ὑπωταγή D.

6. DÉLIMITATION DE L'ATHOS (943)

199

au revers :

Γ . . Ι Γ[ρηγορ]ίω Α Ρ Χ Η φ ἀρχι-'C Κ Ο Π (επι)σκόπ(φ) . Ε C Α Λ [Θ]εσσαλ(ο)-Ν Η Κ΄ νίκ(ης)

2) Diamètre 20 mm, épaisseur variable. Au droit, griffon avec au pourtour l'inscription : ΚΕ ΒΟΗΘ.... Cω ΔΟΥΛ. Κ(ύρι)ε βοήθ[ει τῷ] σῷ δούλ[φ]

au revers:

3) Diamètre 20 mm, épaisseur 2 mm. Au droit, monogramme en croix :

au revers :

$$Z O H T \qquad Zωήτ(φ)$$

$$B' A' C Π A \qquad β(ασιλικῷ) (πρωτο)σπα-$$

$$. A P, S Ε Π . \qquad [θ]αρ(ἱφ) (καὶ) ἐπ[ὶ]$$

$$. ω Ν Υ Κ . . \qquad [τ]ὧν οἰκ[ει]-$$

$$. K ω Ν \qquad [α]κὧν.$$

B) Gopie moderne faite sans doute sur l'original par Théodoret de Lavra, sur une feuille de papier conservée dans les archives de Lavra (tiroir 9, pièce 225 = Inventaire Pantéléimôn, p. 53, nº 217), avec le titre : "Ισον παλαιοῦ χρυσοβούλλου... Gette copie comporte de très graves erreurs de lecture, modifie le début et ajoute la signature (fictive) du stratège Katakalôn. Elle a été transcrite par le même Théodoret dans son cartulaire (f. 93v ou p. 186), sous le titre : Διαχωρισμός τῶν ὁρίων τοῦ 'Αγίου "Όρους καὶ τῶν ὁρίων τοῦ κάστρου 'Ιερισσοῦ · ἀντεγράφη ἐκ προτέρου ἀντιγράφου ήτοι ἴσου (c'est-à-dire la première copie de Théodoret). La copie du cartulaire de Théodoret est reproduite, avec quelques erreurs supplémentaires, dans le dossier dactylographié de Spyridon de Lavra (p. 233-234).

Editions: Alexandre Lavriôtès, dans Viz. Vrem., 5, 1898, p. 485-486, d'après la copie de Théodoret; mais après l'indiction, il ajoute l'an du monde 6390 = 882 (!), et des souscriptions qui ne se trouvent pas dans Théodoret et qu'il a sans doute tirées du texte : + Γρηγόριος ἀρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, + Εὐθύμιος μοναχὸς καὶ ἡγούμενος τῆς μονῆς τῶν Περιστερῶν, καὶ οἱ λοιποί. En outre, il omet plusieurs mots et saute une ligne; Lake, Early days, p. 82-84, d'après l'édition

d'Alexandre; Smyrnakès, Athos, p. 23 (éd. partielle), d'après l'édition d'Alexandre; Actes Lavra<sup>1</sup>, nº 5, p. 11-12, à partir du dossier dactylographié de Spyridon et des éditions précédentes.

Nous éditons l'original, sans relever les erreurs des copies et des éditions précédentes; nous complétons quelques lacunes par la copie de Théodoret (Th), lorsque ses lectures sont en accord avec le sens et avec des traces de lettres.

Bibliographie: Dölger, Regesten, nº 504 (an. 883); Idem, dans BZ, 39, 1939, p. 41, nº 5; Germaine Rouillard, dans Byz., 8, 1933, p. 107-111 (discussion sur la date), 114-116; Lemerle, Esquisse, III, p. 75; Mamalakès, Sainte Montagne, p. 41 (extrait).

Analyse. — Exposé: Un prostagma impérial a ordonné au protospathaire et stratège de Thessalonique Katakalôn de se rendre, accompagné de l'archevêque de Thessalonique Grégoire et du protospathaire Zôètos, épi tôn oikeiakôn et juge du thème, dans l'énoria d'Hiérissos et d'y fixer les limites entre les terres appartenant aux moines de l'Athos et celles des habitants du kastron d'Hiérissos, conformément à l'acte du protospathaire et épopte Thomas Môrokoumoulos (?), auquel était jointe la sentence du magistros Kosmas (l. 1-8). Dispositif: En présence de nombreux représentants du thème, de la métropole et des monastères voisins (liste de noms), les susdites personnes ont fait la délimitation (l. 8-19). Description de la frontière qui commence à la mer du Sud, c'est-à-dire au golfe d'Amoulianè, et finit à la mer du Nord (l. 19-38). Ayant tracé la limite, comme l'avait fait l'épopte [Thomas], et planté des bornes, [les trois responsables de l'opération] ont établi un acte et l'ont remis aux deux parties (l. 38-41). Clause particulière: Les Athonites possèdent la kathédra tôn gérontôn, en vertu de leur chrysobulle (l. 41-43). Annonce des sceaux; date (l. 44-45).

Notes. — Datalion. L'acte est daté du ménologe : 2 août, indiction 1. Le fait que les principaux personnages mentionnés, le stratège Katakalôn, l'archevêque de Thessalonique Grégoire, le protospathaire et juge du thème Zôètos, l'épopte Thomas, les higoumènes d'Orphanou Grégoire et de Spèlaiôtou André, se retrouvent avec les mêmes fonctions dans l'Acte nº 4, de 942, nous permet de dater le présent acte du 2 août 943.

Prosopographie et titulature. Sur les autorités du thème de Thessalonique chargées de l'affaire, nous renvoyons aux notes de l'Acte nº 4. — On s'étonne du nombre de personnes qui se sont déplacées pour assister à un simple tracé de limites. Notre document les cite manifestement par ordre de préséance : un évêque suffragant de Thessalonique, Jean de Herkoula (sur ce siège, plus tard Ardaméri, cf. Laurent, Corpus des sceaux, V, 1, p. 344; An. Boll., 77, 1959, p. 73 n. 3); quatre hauts fonctionnaires (Parilos, Stéphanos, Anastase et André); deux dignitaires de la métropole (Constantin et Théodore); trois higoumènes, les seuls qui étaient directement intéressés comme voisins (sur les biens du couvent de Péristérai dans la région d'Hiérissos, cf. Actes Laura², Introduction, p. 59 et n. 15; nº 1, notes); la liste se clôt avec trois fonctionnaires subalternes (Stéphanos Bardanopoulos, Nicolas, Dèmètrios). Sauf les trois higoumènes, les autres personnages sont inconnus par ailleurs. En revanche, le magistros Kosmas (1. 7) est le juriste bien connu de l'époque de Romain Ier (cf. Théoph. Cont., Bonn, p. 433, 443; N. Svoronos, La Synopsis major des Basiliques, Paris, 1964, Index s.v. Cosmas).

La titulature de certains fonctionnaires présente des problèmes. L. 3 et 9 nous avons restitué πρωτοσπαθάριος d'après le sceau et l'Acte nº 4; le scribe a commis ici un lapsus en oubliant l'abré-

viation α (=πρωτο). Deux personnes sont qualifiées de ἐπὶ τῶν οἰχειακῶν (l. 3 et 11); on ne peut voir ici le haut fonctionnaire des finances connu à partir du xie s.; ces deux personnes appartiennent au groupe des oikeiakoi des dignitaires impériaux (cf. N. Oikonomides, Les listes de préséance byzantines, Paris, 1972, p. 297-299, et Index s.v.; Zôètos est juge du thème de Thessalonique; à signaler que Parilos, spatharocandidat et épi tôn oikeiakôn, sans fonction spécifiée, occupe dans le thème un rang plus élevé que le comte de la tente Anastase. La même remarque yaut pour Stéphanos βασιλικός ἐγγιστιάριος (mentions très rares, cf. Constantin Porphyrogénète, De ceremoniis, Bonn, p. 70, 79, 277, comment. p. 171 = éd. Vogt, t. I, p. 64, 72; II, p. 86-87; Οικονομισέs, op. cit., p. 306). Stéphanos, si nous complétons bien la lacune (l. 11), est ἐπὶ τῆς οἰκειακῆς βασιλικῆς τραπέζης. Théodoret a lu οἰκειακῆς τραπέζης, mais il interprète toujours mal ou saute l'abréviation u. En tout cas, nous ne sommes pas autorisés à corriger οἰχειαχῆς en βασιλιχῆς, comme l'a proposé F. Dölger (dans BZ, 39, 1939, p. 50; cf. aussi R. Guilland, Le maître d'hôtel de l'empereur, Études byzantines, 3, 1945, p. 183). On doit comparer l'expression οἰκειακή βασιλική τράπεζα à celle d'oîxειακὸν βασιλικὸν βεστιάριον et opposer le service de la table privée de l'empereur à la τραπέζα ου βασιλική τράπεζα = service des banquets officiels. Nous croyons avoir trouvé un autre exemple de cette οἰκειακὴ τράπεζα dans G. Schlumberger, Sigillographie de l'Empire byzantin, Paris, 1884, p. 600 : au lieu de Θεοφυλάκτω βασιλικώ κανδιδάτω καὶ ἐπὶ τ(ων) οἰκειακ(ων)  $\tau(\tilde{\eta}\varsigma)$  [τρα]πέζης, on lira mieux ... καὶ ἐπὶ  $\tau(\tilde{\eta}\varsigma)$  οἰκειακ( $\tilde{\eta}\varsigma$ )  $\tau[ρ]$ απέζης.

L. 6: Μωροκουμούλου. Le nom de famille de l'épopte Thomas a disparu avec un morceau du parchemin. Théodoret qui, rappelons-le, a commis de très nombreuses et graves erreurs de lecture, a cru pouvoir déchiffrer Μοιροκουδούλου (devenu Μειροκοδούλου dans l'édition d'Alexandre Lavriôtès). Gependant, la copie ancienne d'un document (Acles Xèropotamou, nº 1, l. 15 et pl. I) donne la forme Μορωκαμούλου. Étant donné la fréquence des noms formés avec le préfixe μωρο- et l'existence d'une famille Μωροκούμουλος en Thrace (cf. H. Delehaye, Deux typica byzantins de l'époque des Paléologues, Bruxelles, 1921, p. 84: χωρίον... ἐπικεκλημένον τοῦ Μωροκουμούλου) nous pensons que c'est ce patronyme qui vraisemblablement se cache sous la forme aberrante donnée par Théodoret.

Topographie. Sur Amoulianè (l. 21, 23), cf. Théocharidès, Katépanikia, p. 76. — Sur l'emplacement du couvent de Sainte-Christine (l. 24), voir nº 4, l. 20-21 et notes. — Γλομπουτζίτζα (l. 30) est une rivière (cf. acte d'Iviron, de 982, photo au Collège de France); le mot paraît d'origine slave (cf. M. Vasmer, Die Slaven in Griechenland, Abhdl. d. preuss. Akad. d. Wiss. Phil.-hist. Kl., 1941, nº 12, p. 203). Contrairement à Lake (Early days, p. 60) nous ne croyons pas que l'on puisse établir un rapport quelconque, morphologique ou topographique, entre ce mot et Χρωμίτσα, l'ancien Χρομίτισσα. — L'expression : λιθομάνδριν τὸ ἀρχαΐον τοῦ Κολοδοῦ (l. 33-34) est ambiguë : la bergerie, ou plutôt l'enclos à moutons, pouvait être en ruine, mais appartenir toujours à Kolobou, ou avoir autrefois appartenu à Kolobou, dont le nom lui serait resté. Nous n'acceptons pas le commentaire de Lake (Early days, p. 60, 61), qui traduit λιθομάνδριν par « wall » et conclut : « the obvious conclusion seems to be that the monastery (sc. Kolobou) stood within the wall », ce qui conduit à dire que le couvent de Kolobou se trouvait à l'intérieur de l'Athos. Μάνδρα au Moyen Âge signifiait : enclos; parc à bétail (ou rarement à poissons); au sens figuré : monastère; à une époque plus récente, il finit par désigner tout petit mur de séparation; mais μανδρίν, à l'époque byzantine comme aujourd'hui, ne désigne que l'enclos à moutons, la bergerie.

Actes mentionnés: 1) Prostagma de Romain Ier Lécapène et de ses coempereurs, adressé au stratège Katakalôn, au sujet des limites entre la terre appartenant aux moines de l'Athos et celle des habitants d'Hiérissos, avant août 943 (l. 1): perdu; DÖLGER, Regesten, nº 504, l'attribue à Basile Ier, en raison de la date fausse (883) donnée par P. Uspenskij et K. Lake à notre acte. 2) Acte de l'épopte Thomas concernant le partage de ces terres (l. 6: πρᾶξις): il s'agit de l'hypomnèma et périorismos mentionné aussi dans l'Acte nº 5, cf. actes mentionnés 8. 3) Sentence du magistros Kosmas (l. 7: ψῆφος): perdue; la phrase ἔνδον ἀποσταλείσης n'est pas claire et ne permet pas de dire avec certitude si la sentence de Kosmas avait été jointe au prostagma ou si elle y était insérée. Il est à supposer que la sentence concernait des litiges relatifs à des terres klasmatiques, et qu'elle avait été rendue soit à l'occasion du litige entre Hiérissos et les Athonites, soit à l'occasion d'un autre conflit du même genre. 4) Chrysobulle concernant la kathédra tôn gérontôn (l. 43) = Acte nº 3, cf. Acte nº 4, actes mentionnés.

+ Κατακαλων βα(σιλικός) (πρωτο)σπαθα(ριος) (καὶ) στρατηγος Θεσσαλονίκης. Καθως (καὶ) δια  $[τιμίου προστάγματος] ||^2$  των βασιλεων ημων των αγιων έδεξαμεθα ινα, αμμα  $\Gamma$ ρηγορι[ου άρχιε $\pi$ ισκόπου] || 3 Θεσσαλονικης (καὶ) Ζωητου βα(σιλικοῦ) <πρωτο > σπαθα(ρίου) (καὶ) επι τ(ὧν) οικει(α)(κὧν) (καὶ) κριτου του θεματος, εξελθ[ωμεν ἐπιτοπίως], ||4 [ήγ]ουν εν τη ενορια του Ερισου, και διαχωρησωμεν την γη των τ[ε μοναχῶν]  $||^5$  [τῶν ἐν] τω Αθωνι προσκαρτερουντων και των οικητορων τ[οῦκάστρου] ||<sup>6</sup> ['Ερισοῦ, κατὰ τὴν] πραξιν Θωμα βα(σιλικοῦ) (πρωτο)σπαθα(ρίου) και εποπτου του [Μωροκουμούλου], ||7 και ενδον αποσταλειση<ς> προς ημας της ψηφου Κοσμα τ[οῦ πανευφήμου]  $||^8$  μαγιστρου. Τουτο δη (καὶ) πεποιηκαμεν και γενομενος κατα τον το[πον],  $||^9$  αμα τοις ηρημενοις ήτοι τω αρχιεπισκοπ $(\omega)$  και τω δηλωθεντι  $[(πρωτο)σπαθα(ρίω)], <math>||^{10}$  συμπαροντον ημὶν Iω(άννου)του οσιωτατου επισκοπ(ου) των Ερκουλων, Παρι[λου]  $||^{11}$  βα(σιλικοῦ) σπαθα(ρο)κανδ(ι)δ(ά)τ(ου) (καί) επι των οικειακων, Στεφάνου βα(σιλικοῦ) εγγηστια(ρίου) (καὶ) επι της οικει(α)(κῆς) β[α](σιλικῆς) τρ[απέ]ζ[ης],  $||^{12}$  Αναστασιου βα(σιλικοῦ) σπαθα(ρο)κανδ(ι)δ(ά)τ(ου) και κο(μητος) τις κορτ(ης) Θεσσαλονι (χης), Ανδρεου βα(σιλιχοῦ) σπαθα (ρο)κανδ(ι)δ(ά)τ(ου) και  $||^{13}$  χαρτουλαριου του θεματος, Κωνσταντινου κληρι(κοῦ) (καὶ) κουδουκλησιου, Θεοδ[ώρου]  $||^{14}$  κληρι(κοῦ) [καὶ οἰ]κονομου της αγιωτατης αρχιεπισκοπης Θεσσαλονι(κης), Ευθ[υμίου] [|16 (μον)αχ(οῦ) και ηγουμενου της βα(σιλικῆς) μονης των Περιστερων, Γρηγοριου (μον)αχ(οῦ) (καὶ) η[γουμένου] ||16 μονις του Ορφανου, Ανδρεου μοναχου (καί) ηγουμενου μονις του Σπηλεωτου, [Στεφάνου] ||17 βα(σιλικοῦ) σπαθα(ρίου) του Βαρδανοπουλου, Nικολ(άου) (πρωτο)μανδ(ά)τ(ορος),  $\Delta$ ημητριο(υ) δο(μεστίκου) των βεστηαρι[τῶν],  $||^{18}$  (καὶ) επι αυτων διεχωρησαμεν την γὴν αμφωτερων των μερ $[\tilde{\omega}v]$   $||^{19}$  ειτοι των  $A\theta$ ωνιτων (καὶ) των οικητόρων του Έρισου, ποιησαντες  $||^{20}$  την καταρχήν απο του μερους της νοτίας θαλασσης ηγούν απο  $||^{21}$  του χόλπου της Αμουλιανης. Και εστιν ο διαχωρισμος ουτως ·  $||^{22}$  απαρχεται μέν απο τον βαθοίν ροιακα του κατεναντι κημ[ένου]  $||^{28}$  των λεγομενων || Παλαιων || Παλατιων της || Αμουλιανης, || ξαλ ἀνα|- $||^{24}$ τρέχει ως προς τα χωραφια της μονις της αγίας Χριστινας, ε $[v \ \tilde{\omega}] | [^{25} (καὶ) λιθοσωρια ιστατε εκ πολῶν λιθων$ συνχειμενη, και υποκα[τω]  $||^{26}$  της λιθοσωριας ως προς το ροιακιν ισταντε δρυες διάφοροι λαυ- $||^{27}$ ρατωμενοι, (καί) απο της λιθοσωριας ως προς την ανατολην ιστανται ||28 δρυες καθεξις λαυρατωμενοι, (καὶ) αποδιδει τη ισοτητι μεχρι ετερ[ou]  $||^{29}$  ροιακος, (καὶ) απο τον ροιακαν υπερδενει το ραχωνιν και κατερχ[εται]  $||^{80}$  εις τὴν  $\Gamma$ λομπουτζιτζα, (καὶ) περαν του ροιακός εισὶν δρυες και πτελ[έαι]  $||^{31}$  λαυρατωμενοι, (καὶ) καθεξης τη ισοτητι ος προς την θαλασσαν α[πο]-|| 82διδει εις το παλεον γιστέρνιν, (καὶ)

7. typikon de tzimiskės (972)

203

απο το γιστερνιν ανακαμπτει προ[ς τὸ]  $||^{33}$  παρακειμένον αυχένιν, εν ω έστιν το λιθομανδρίν το αρχέον  $||^{34}$  του Κολοδου, όπερ και έστιν εσωθέν του περιορισμού της γης  $||^{35}$  των Αθωνίτων, (καί) από το αυχένιν αποδίδει εις πεδινον τόπ(ον), εν  $[\check{\omega}]$   $||^{36}$  εισιν βρουλέαι, (καί) απο των τοιούτων τώπων καθέξης ανακα[μπτει]  $||^{37}$  προς το αντιπαρακειμένον αυχένιν, (καί) κατέρχεται τη ισ[ότητι]  $||^{38}$  μέχρι της θαλασσης της βορινής. Ούτως διαχωρίσαντες  $||^{39}$  (καί) συνορά πηξαντές, καθώς και ο επόπτης διέχωρισεν αυτήν,  $||^{40}$  και εγγραφώς την πράξιν ημών αποσημειωσαμένοι, επίδε- $||^{41}$ δωκαμέν αμφωτέροις τοις μέρεσιν. Κατέχουσιν δε οι αυτοί  $||^{42}$  μονάχοι του Αθωνός (καί) την καθέδραν των γεροντών, καθώς [καί]  $||^{43}$  προκατείχαν αυτήν κατά την δυνάμιν του χρυσοδούλ(λου) αυτω[ν].  $||^{44}$  Σφραγισαντές δια μολιδδού τη συν(ιθη) σφραγίδ(ι) ημών,  $\mu$ (ηνί)  $||^{45}$  Αυγούστω δευτέρα ἐνδ(ικτίῶνος) α΄ +

L. 1-2 (ἴνα): + Τῶν βασιλέων ἡμῶν τῶν ἀγίων ἐδεξάμεθα πρόσταγμα ἴνα Τh || 1. 1 διὰ τιμίου προστάγματος nous: Millet, qui avait transcrit sur place la première ligne, a lu : δια τιμιου || 1. 2 Γρηγορίου ἀρχιεπισκόπου nous: Γρηγορίω τῷ ἀγίω ἀρχιεπισκόπο Τh || 1. 3 <πρωτο>σπαθαρίου : cf. notes || ἐπιτοπίως lect. Th || 1. 4 ἡγουν nous: οὖν Τh || 1. 4-5 τε μοναχῶν τῶν ἐν lect. Th || 1. 5-6 τοῦ κάστρου Ἱερισσοῦ κατὰ τὴν Τh || 1. 6 Μωροκουμούλου nous: Μοιροκουδούλου Τh cf. notes || 1. 7 τοῦ πανευφήμου lect. Th || 1. 9 πρωτοσπαθαρίω nous (cf. 1. 3 et notes): Κάσπακι Th || 1. 10 Παρίλου lect. Th || 1. 11 οἰκειακῆς βασιλικῆς τραπέζης: cf. notes || 1. 13 Θεοδώρου lect. Th || 1. 16 Στεφάνου lect. Th.

#### 7. TYPIKON DE TZIMISKÈS

Τυπικόν (l. 24, 35, 72, 152)

[avant l'été 972]

Le moine du Stoudios Euthyme, agissant sur ordre de l'empereur et en accord avec les autorités athonites, établit le règlement de l'Athos.

Le texte. — A) Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche sans numéro, pièce 1), où Millet l'a photographié. Parchemin très épais, roulé, 3150×450 mm (Dölger, Facsimiles, col. 23: 3165×485), le haut légèrement arrondi; quatre pièces cousues l'une sur l'autre, haut sur bas. Les marges et les lignes ont été tracées à la pointe sèche. Chaque article commence par un alinéa dont la lettre initiale est plus grande; dans les deux cas où l'alinéa n'a pas été observé (l. 37 un blanc et une croix, l. 45 un blanc seul, marquant le début des articles), c'est la première lettre de la ligne suivante qui est d'un module plus grand. Dans la marge de gauche, les petits traits ondulés qui marquent le début de chaque article ont été probablement ajoutés par la main qui a numéroté les articles (mais tous ne le sont pas, et l'ordre de la numérotation n'est pas correct) et qui a ajouté deux titres (l. 102 περὶ ἀγενείων, l. 137 περὶ ζευγαρίων). L'encre du texte est noire; quelques mots effacés ont été repassés (l. 4-12, cf. apparat); trois finales abrégées ont été répétées en exposant (l. 6 τοῖς, l. 7 ἡρεμον, l. 11 τόπου); une faute a été corrigée dans l'interligne (l. 120 ἀστυχήτως); en rouge la signature de l'empereur, écrite en majuscules non accentuées; beaucoup plus bas, les signatures des moines sont d'encres de diverses couleurs, du plus clair au noir très foncé. Tilde court (parfois surmonté d'une croix de Saint-André) sur les nomina sacra, long sur les noms de

personnes; tréma sur les  $\iota$ , parfois apostrophe intérieure placée sur une voyelle (cf. l. 28, 37, 73, 75, etc.). Peu de fautes d'orthographe. — La bulle a disparu, mais on voit les quatre trous par où passait le cordon qui a laissé une empreinte très nette sur le verso du parchemin.

Le verso. La première pièce du parchemin porte quatre notices : 1) Sous une couche de peinture blanche, Millet a lu : Το πρωτότυ(πον) τυπικον τ... || τυποι του βασιλ(έως) Ιωαννου του Τζιμισκη. 2) D'une main du xive s. : + Τυπικον του ευσεδοῦς βασιλ(έως) Ιω(άννου) τοῦ Τζιμισχῆ + 3) Notice slave, écrite tête-bêche : S(vja)t(o)go Afanasia i c(a)ra Ιω(anna) Cimiskia tipik' za v''se s(vja)tye gwre o emnouheh [= eunuques] i o spaneh i o monastireh i o kelieh" i o protat.. i episkoup. || i za br''dasečenia [i] o igoumneh i o posloušnih protou i o s'borĕ i za v''se potreb(e)h s(vja)tie gωrĕ. 4) Après la notice slave, Millet a discerné « trois lignes en cursive, dont l'encre est devenue verte »; les quelques mots qu'il a pu déchiffrer (pas de photo) laissent reconnaître une formule de malédiction. - Sur la deuxième pièce, Millet a reconnu des traces d'écriture volontairement effacée; il s'agirait de treize lignes de signatures de moines, une centaine d'après les calculs de Millet; comme la première ligne des signatures se trouve près du bord supérieur de cette pièce, il se peut que nous ayons là, comme le pense Millet, la fin d'un document signé par des moines dont on aurait effacé les noms avant de réutiliser le parchemin de l'autre côté. Millet a lu quelques mots : l. 1  $[\mu o \nu \alpha] \chi(\delta \varsigma)$  xe  $[\dot{\eta}]$ γουμε(νος), l. 2 Ηαχοδος μ(ονα)χ(ὸς) κε, l. 3  $[\dot{\eta}]$ γουμ(ενος), l. 5 et 6 idem, l. 10 Θεοφανης, l. 11  $\pi\rho$ [εσδύτε]ρος. + [Νικηφ]ορος ..... [ή]γουμε(νος) +; il a aussi distingué, à deux endroits, quelques lettres qu'il pense pouvoir déchiffrer : ἐν ὀνόματι. Plus bas, traces de dix lignes, très effacées; les quelques lettres disparates que Millet a déchiffrées ne permettent pas de dire s'il s'agit d'un texte (venant après des suscriptions?) ou d'une notice (du typikon ou du document plus ancien?). -On ne distingue rien sur la troisième pièce. — Sur la quatrième, à 50 cm du bas et 8 cm plus haut que la signature impériale du reclo, vestiges d'une signature impériale qu'on lit à rebours (cf. Dölger, Tragos, p. 216-217, 218 et n. 9). — Album, pl. XI-XIX.

- B) Copie du typikon de Tzimiskès suivie de celle du typikon de Monomaque, établie en 1096, par les soins du prôtos Iôannikios et validée par le sceau du métropolite de Thessalonique Théodoulos. Elle se trouve au couvent d'Iviron, où Dölger puis Lefort-Mavromatis l'ont photographiée (voir la description dans le nº 8 B). Le début mutilé contenait peut-être une formule de ison analogue à celle qui précède le nº 8 (voir édition). Avant la signature de l'empereur, le copiste a ajouté : Ἡ δὲ ὑπογραφὴ τοῦ δασιλέως ἐστὶν αὕτη (signature); ensuite : Καὶ τοῦ πρώτου δὲ καὶ τῶν ἡγουμένων εἰσὶν αὅται (signatures); et après la dernière signature : ᾿Απηώρατο δὲ καὶ βούλλα χρυσῆ +++. Voir Album, pl. XXI, la fin du document.
- C) Copie du xve s. dans le codex Moscou Musée hist. 411 (anc. coll. synodale, Viad. 421), ff. 182-189. Elle porte au début le titre: Τυπικὸν τοῦ εὐσεδεστάτου βασιλέως Ἰωάννου τοῦ Τζιμισκῆ. Avant la signature de l'empereur le copiste a ajouté: Εἶχε δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς βασιλικῆς καὶ θείας χειρός (signature); ensuite: Εἶχε καὶ κάτωθεν ὑπογραφὰς ταύτας (signatures); et après la dernière signature: Εἶχε καὶ βούλλαν χρυσῆν ἀπηωρημένην μετὰ μετάξης ὀξείας. + Τὸ παρὸν ἴσον ἀντεδλήθη καὶ εὐρέθη κατὰ πάντα ἰσάζον τῷ πρωτοτύπω αὐτοῦ: + (sans aucune signature). Cette copie est, d'après notre collation, indépendante de la copie B.
- D) Copie au Prôtaton, dans le « Codex 5 », p. 1-10; Millet l'a vue mais il ne l'a ni photographiée ni décrite.

7. TYPIKON DE TZIMISKÈS (972)

E) Copies modernes: 1-2) Codices Iviron 754 et Hagias Triados (cf. Meyer, Hauplurkunden, p. 273); 3-4) Codices Pantéléimôn 204, p. 25 sq., et 281, p. 211 sq.; 5) Copie dans les archives de Vatopédi, dans un cahier de vingt-quatre pages (1784); 6) Copie de Kutlumus; 7) Copie de Philothéitès; 8) Codex Athènes Bibliothèque de la Boulè 170, p. 140-145: c'est la copie faite pour M. Gédéon par un moine de Lavra dans « un manuscrit »; 9) Le manuscrit de Saint-Paul, dans lequel P. Uspenskij a vu une copie, semble être celui de Hagias Triados, ou bien l'un est la copie fidèle de l'autre.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, I, p. 265-276, d'après la copie de Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 42-52; Pistès, Athos, p. 32-42; Mompherratos, Dikaion, p. 233-245, d'après l'édition Kalligas; Meyer, Haupturkunden, p. 141-151, d'après les codices Iviron 754 et Hagias Triados, et l'édition Kalligas; Smyrnakès, Athos, p. 293-299, d'après l'édition Uspenskij (?); Chatzhôannou, Chrysoboulla, p. 5-14, d'après l'édition Meyer; 'Αθωνική Πολιτεία. Thessalonique, 1963, p. 101-109.

Nous éditons l'original (A) et complétons les lacunes du début et celle des lignes 91 et 92 (qui par accident manquent sur les photos de Millet) par les copies B et C; en apparat nous ne signalons que deux divergences de l'édition Meyer (M) et, pour les signatures, les lectures divergentes de DÖLGER, Facsimiles (D).

Bibliographie: Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 79-89 (traduction russe), 89 (an. 971), 90-91 (traduction des signatures); Meyer, Haupturkunden, p. 31-33; Smyrnakės, Athos, p. 292; D. Anastasiević, La date du typicon de Tzimiscès pour le Mont Athos, Byz., 4, 1927/28, p. 7-11; Idem, dans Glasnik de la soc. scient. de Skopje 11, Sc. hum. 5, 1932, p. 248; Dölger, Facsimiles, nº 16; Idem, Regesten, nº 745; Idem, Kodikellos, p. 71; Idem, Epikritisches zu den Facsimiles, dans Diplomatik, p. 87-90; Idem, Tragos, p. 215-224; Idem, Mönchsland Athos, Munich, 1943, p. 94-95; Idem, dans BZ, 29, 1929, p. 442, 32, 1932, p. 292 n. 1; Actes Lavra², Introduction par Lemerle, p. 22-24.

Analyse. - Exposé: Le moine Athanase, prôtos de l'Athos, et le moine Paul se sont rendus à la Ville, où ils ont exposé à l'empereur les scandales et les conflits qui les opposaient depuis un certain temps au moine Athanase, higoumène de la laure impériale dite ta Mélana, par lequel plusieurs [Athonites] sont lésés; ils ont tout tenté, dirent-ils, mais ils n'ont pu trouver le moyen de rétablir la paix (l. 1-5). L'empereur [Jean Tzimiskès], qui attache un grand prix à ce que les moines vivent paisiblement et qui désapprouve que l'on confie le jugement de leurs affaires à des laïcs — les différends entre moines étant d'une autre nature que les griefs entre laïcs —, a ordonné [à Euthyme, moine du Stoudios,] de se rendre sur place et de prendre les mesures nécessaires (I. 6-13). Siégeant avec tous les higoumènes de la Montagne, en présence des deux parties et de l'assemblée de tous les frères, [Euthyme] a enquêté pendant toute une semaine et a conclu à l'innocence des deux parties, le différend qui les opposait étant suscité par le diable; ainsi la paix fut rétablie (l. 13-18). [Euthyme] a saisi l'occasion d'examiner d'autres affaires qui appelaient un redressement et de réconcilier d'autres moines qui avaient entre eux des différends (l. 18-21). Constatant que le scandale et la zizanie naissent des assemblées — qui pourtant se tiennent pour le bien des frères ---, [Euthyme] a décidé, en accord avec les moines et les higoumènes qui siégeaient avec lui et dont les signatures figurent au bas du typikon, de supprimer les deux assemblées de Pâques et de Noël, pour ne garder que celle de la fête de la Vierge; la pension (ῥόγα) sera conservée

jusqu'à ce jour; le prôtos viendra [à l'assemblée] accompagné de trois disciples, l'higoumène de Lavra Athanase, de deux, le moine Paul, d'un seul, les autres higoumènes, kelliotes et hésychastes y assisteront sans serviteurs, car ce sont surtout ces derniers qui provoquent le désordre et les querelles (l. 21-30). Par ce moyen [Euthyme] espère guérir le mal, rétablir la paix et éviter les discordes et le recours aux instances civiles et particulièrement à l'empereur. Si, avec le temps, la situation se redresse complètement et si les Athonites désirent unanimement restaurer une seconde assemblée, [Euthyme] y consent, à condition qu'il en soit informé par écrit et qu'on n'en prenne pas prétexte pour contrevenir en quoi que ce soit au typikon (l. 30-35). Quelques résolutions susceptibles d'être acceptées par l'empereur et convenant à la vie ascétique ont été proposées [par Euthyme] et approuvées par les higoumènes de la Montagne (l. 35-37).

Suivent vingt-huit clauses: [I] Aucun higoumène n'a le droit de redresser une faute concernant la communauté, ni d'interroger, corriger, blâmer ou condamner un frère coupable, à l'insu du prôtos; en revanche, le prôtos ne peut rien décider sans le consentement des higoumènes (l. 37-41). [II] Les moines tonsurés hors de la Montagne ne pourront acheter de petits établissements (ἀγρούς), ni s'installer sur des terrains libres, ni diriger un kellion, sans décision ou autorisation du prôtos et des higoumènes (l. 42-45). [III] Ceux qui viennent demander à être tonsurés seront reçus par les higoumènes; on ne tolérera pas [qu'ils s'établissent] hors « de l'enclos spirituel » [= comme ermites]; la tonsure n'aura lieu qu'après un an de noviciat et sur avis favorable de l'higoumène; en cas d'urgence, l'higoumène décidera s'il est besoin de tonsure immédiate, laquelle est conseillée pour les malades, afin que la mort ne survienne pas avant l'écoulement du délai fixé (l. 45-53). [IV] Le laïc qui a passé six mois ou un an sous la direction [spirituelle] d'un higoumène peut changer de directeur, s'il a des raisons valables de ne pas être satisfait, et si le nouvel higoumène choisi est reconnu digne de se charger d'une âme; en tout cas, il ne pourra partir sans le consentement de son ancien higoumène (l. 54-58). [V] Cette même liberté d'action, avec les mêmes restrictions, est donné aux moines. Défense est faite aux higoumènes d'attirer ou de recevoir un disciple à l'insu de son higoumène (l. 59-62). [VI] Les higoumènes sont libres de vendre, donner ou transmettre, de leur vivant ou par testament, leur propre établissement (ἀγρόν) à un disciple ou à qui que ce soit (l. 63-66). [VII] L'épitrope ne peut annexer un établissement laissé à sa garde, ni à la grande laure, ni à une autre laure, ni à son propre établissement, ni à un autre, mais il doit le vendre ou le donner à une personne qu'il en juge digne et qui n'en possède pas; ceci vaut aussi pour les biens donnés par acte de donation (l. 67-71). [VIII] Interdiction est faite aux moines de quitter leur père spirituel pour mener une vie vagabonde; après plusieurs sommations, ils seront placés malgré eux [sous l'autorité] d'un père spirituel (l. 72-74). [IX] Conformément à la prescription des Pères, il est défendu de livrer à la risée publique les pensées intimes de la confession (l. 75-76). [X] Les disciples parvenus au sommet de la spiritualité et de l'ascèse peuvent, s'ils le veulent, aborder le stade de l'hesychia et s'installer dans la solitude, mais avec l'accord de leur higoumène (l. 77-79). [XI] Les prêtres étrangers [à l'Athos] ne pourront célébrer la messe que s'ils sont porteurs d'une lettre de recommandation de leur évêque, ou s'il existe un témoignage sérieux [en leur faveur] (l. 80-81). [XII] Il est conseillé aux hésychastes et aux cénobites de ne pas se rendre visite les uns aux autres, durant le Grand Carême, sauf pour des raisons d'extrême importance; les higoumènes ne prescriront aucun travail manuel durant cette période, sauf le samedi; on ne mangera pas de poisson durant cette période, sauf au jour de l'Annonciation ou en cas de maladie (l. 82-87). [XIII] Interdiction aux

couvent du Stoudios, en vertu de la mission qu'il avait reçue de l'empereur Jean [Tzimiskès] de vive voix (ζώση φωνη) et par ordre écrit; cette rédaction a été approuvée par l'empereur et a reçu la garantie de son sceau (l. 151-161). Signatures autographes de l'empereur Jean [Tzimiskès], du prôtos et de cinquante-six higoumènes et moines (l. 152-175).

Notes. - Sur ce document, qui a été analysé et commenté par plusieurs savants (cf. bibliographie), voir aussi, Ire Partie, p. 95-102.

Datation. L'original ne porte aucun élément de datation. L'édition Kalligas, qui a certainement utilisé la copie conservée dans un ms. de Saint-Paul (cf. LE TEXTE E a), finit par les mots : ἐν ἔτει ςυπ΄ (971/972), mais nous ne savons pas si le copiste a trouvé cette date sur son modèle ou s'il l'a ajoutée lui-même. Philothéitès date l'acte tantôt « vers 970 », tantôt « de 972 ». D. Anastasiević (cf. bibliographie) rejette la date de l'édition Kalligas pour retenir celle de Philothéitès, 970, arguant que le typikon est antérieur au chrysobulle de Tzimiskès pour Lavra et que ce chrysobulle « est généralement daté du début du règne de Tzimiscès, soit en 970 ». En revanche, F. Dölger (art. cités, cf. bibliographie) a défendu la date « 971 oder 972 », 972 étant l'année qu'il retient le plus souvent : il pense qu'il n'y a aucune raison de rejeter la date donnée par une partie de la tradition, fondée peut-être sur des témoins inconnus de nous. Gependant, étant donné que ni l'original ni les copies anciennes (B, C) ne fournissent d'éléments de datation, les indications de copies tardives ne peuvent être que conjecturales. Nous ne pouvons donc pas dater avec précision le typikon, mais seulement fixer des dates limites : janvier 970-milieu 972. L'affaire se plaçant au début du règne de Tzimiskès (cf. Vie d'Athanase A, p. 48-49), le terminus ante quem doit être l'été 972, date à laquelle l'empereur partit en campagne en Mésopotamie (cf. M. Canard, La date des expéditions mésopotamiennes de Jean Tzimiscès, Ann. Inst. de Philol. et d'Hist. or. et sl. = Mélanges Grégoire, II, 1950, p. 99-108). Entre le début de 970 et le milieu de 972, il y a deux possibilités : janvier 970avril 971 et août 971-été 972. En effet les Athonites allèrent trouver l'empereur à Constantinople (l. 2); or, Tzimiskès en était absent durant sa campagne contre les Russes (avril-juillet 971 : Léon LE DIACRE, Bonn, p. 130-158, Kédrènos, Bonn, II, p. 392-413; cf. Ostrogorsky, Geschichie<sup>3</sup>, p. 245-246. Nous n'avons aucun moyen de choisir entre les deux possibilités; tout dépend du moment où les Athonites partirent pour la capitale et du temps qui s'écoula jusqu'à l'arrivée d'Euthyme à l'Athos. On peut aussi formuler l'hypothèse que l'affaire commença en 970, mais que la dernière opération, la signature de l'empereur au bas du document, n'eut lieu qu'en 972.

Prosopographie et litulature monastiques. Le prôtos Athanase ne nous est connu que par le présent document. C'est le cas aussi pour le rédacteur de l'acte, envoyé à l'Athos par l'empereur pour mettre fin au désordre; il se qualifie (l. 11) : ἡ ἡμῶν μετριότης, et il se nomme (l. 156) : Εὐθύμιος μοναχὸς τῆς τῶν Στουδίου (...) μονῆς. Le typikon de Monomaque le dit higoumène du Stoudios (cf. nº 8, I. 178), ce qui nous semble être une interprétation non fondée du rédacteur. Sur le moine Paul, que nous identifions avec Paul Xèropotamitès de la Vie A d'Athanase de Lavra, voir Ire Partie, p. 66-68.

Outre le prôtos, quelques officiers du Prôtaton ont signé le présent document : l. 169, l'économe Luc; l. 172, l'ecclésiarque Kosmas. A la l. 175, le dernier signataire se qualifie de koubouklèsios (sur cette fonction assez obscure, cf. Darrouzès, Offikia, p. 39-44 et Index, s.v.); c'est la

moines, sous peine d'expulsion de l'Athos, d'acheter et revendre des établissements dans un but lucratif (l. 88-91). [XIV] Interdiction aux frères de sortir de l'Athos, de nouer des liens de parrainage ou de fraternité avec des laïcs, d'entrer dans leurs maisons et de partager leurs repas (l. 92-94). [XV] Interdiction de vendre du vin à des laïcs en decà de la rivière Zygos, afin d'éviter de trop fréquents contacts entre moines et laïcs; s'il y a un excédent, on fera des échanges entre moines, éventuellement on le troquera contre des biens nécessaires apportés par des laïcs (l. 95-100). [XVI] Interdiction est faite aux higoumènes et aux kelliotes d'accueillir dans leurs établissements et de tonsurer des enfants, des imberbes ou des eunuques, sans le consentement du prôtos et de tous les higoumènes; le contrevenant, après sommations non suivies d'effet, sera expulsé de la Montagne (l. 101-106). [XVII] Les higoumènes illettrés mais avancés en spiritualité peuvent tonsurer leurs novices; quant à ceux qui se sont emparés de cette charge sans être capables de diriger leur propre personne, ils sont invités à recourir à des pères spirituels afin de bénéficier de leur secours par le moyen de la confession (l. 107-110). [XVIII] Si le détenteur d'un kellion, d'un champ ou d'une vigne veut l'abandonner, il recevra la moitié des dépenses qu'il y a éventuellement faites; s'il part parce que l'higoumène le harcèle, il recevra l'ensemble des sommes engagées (l. 111-114). [XIX] Si un moine embauché par un higoumène veut partir avant le terme convenu, il recevra le salaire du travail exécuté; si c'est l'higoumène qui, par son comportement, cherche à le faire partir sans sa paye, il aura droit au salaire intégral; si l'higoumène refuse de payer, c'est l'assemblée qui lui réclamera l'argent au nom du plaignant. De même, celui qui travaille sans contrat recevra intégralement son salaire, s'il est chassé ou obligé de partir (l. 115-121). [XX] Les corvées imposées par les higoumènes aux kelliotes doivent être abolies, car elles caractérisent les rapports entre laïcs. On peut, en revanche, s'entraider librement (l. 122-124). [XXI] L'économe a le droit d'expulser de la Mésè les querelleurs, car il est tenu pour responsable de tout trouble survenu. En cas d'absence, il laissera à sa place un homme capable de maintenir la paix parmi les moines. En cas de scandale hors de la Mésè, il doit trouver une solution équitable avec l'aide de trois ou quatre higoumènes du voisinage (l. 125-131). [XXII] Les animaux du « grand monastère », auxquels il est arrivé d'entrer à l'Athos avec le consentement de Lavra, n'y seront admis [à l'avenir] qu'en cas de nécessité ou d'incursion étrangère. Quant aux autres animaux, qui y entrent habituellement, c'est à l'assemblée de décider si on leur interdira ou non l'accès [de l'Athos] (l. 132-136). [XXIII] Interdiction est faite aux higoumènes de posséder des couples de bœufs, à l'exception de la grande laure qui en raison du grand nombre de ses moines est autorisée à en posséder un (l. 137-138). [XXIV] Interdiction de vendre des ligots hors de la Montagne et à des laïcs, sauf en cas de nécessité (l. 139-140). [XXV] Les maçons qui viennent travailler [à l'Athos] n'y amèneront pas d'enfants comme apprentis (l. 141-142). [XXVI] Tous les ans, à la fête de l'Assomption, l'économe rendra compte de son activité à l'assemblée; il gardera son poste selon que le prôtos et les higoumènes seront ou non satisfaits de lui (l. 143-146). [XXVII] L'argent qui aurait été dépensé pour la convocation des deux assemblées supprimées sera ajouté à la pension (ῥόγα) et distribué aux moines (l. 147-148). [XXVIII] L'élection du prôtos se fera sans aucun changement, conformément à la règle (τύπος) établie dès l'origine (l. 149-150).

Conclusion : Les Athonites ont l'obligation de n'enfreindre aucun des articles du typikon, car c'est avec l'accord unanime des higoumènes qu'ils ont été établis par Euthyme, moine du seule fois que nous rencontrons ce titre à l'Athos. On peut se demander si Sabas, qui est higoumène d'un monastère, n'avait pas porté ce titre avant sa venue à la Montagne, ou si, au début, le Prôtaton n'avait pas possédé un koubouklèsios, fonction disparue par la suite. — Un autre titre, plus curieux encore, est celui que porte le troisième signataire (l. 163) : Χριστόδουλος μοναχός καὶ ἡγούμενος δ τοῦ πρώτου. L'expression τοῦ πρώτου accompagne parfois le mot πρεσδύτερος. Voici les mentions que nous en connaissons : en 1016 et 1018, τὸν αῦρ Νικήταν τοῦ πρώτου (Actes Xèropotamou, nº 3, l. 19), Νικήτας μοναχὸς καὶ πρεσδύτερος τοῦ πρώτου (ibid., l. 57, et acte inédit de Vatopédi de 1018); en 1065, Θεόδωρον καὶ πρεσθύτερον ὁ τοῦ πρώτου (Actes Laura², no 34, l. 19); xie s. (?), Θεοδωρήτου (...) μοναχοῦ καὶ (...) πρεσδυτέρου τοῦ θεοφόρου πρώτου τοῦ (...) ὄρους τοῦ Γάνου (notice dans le ms. Athos Lavra A 52, cf. Grèg. Pal., 1, 1917, p. 56), ce Théodoret devant être un prêtre du prôtos et non pas le prôtos. Ges « prêtres du prôtos » sont sans aucun doute des prêtres qui desservaient l'église du Prôtaton. On peut supposer que l'appellation τοῦ πρώτου sert à marquer une distinction entre des prêtres attachés personnellement au prôtos et les prêtres envoyés et entretenus à Karyés par les grands couvents (cf. Actes Xénophon, nº 1, l. 265 : ἔχειν ὀφείλεις [le couvent de Xénophon] καὶ κληρικὸν ἕνα ἐν τῆ ἐκκλησία τῆς Μέσεως εὐλαδῆ). C'est également un office qui dépend directement du prôtos que celui de notre « higoumène du prôtos ». Mais aucune explication ne nous paraît convaincante. Il s'agit en tout cas d'une fonction du Prôtaton (l'explication de Mamalakes, Sainte Montagne, p. 45, qui voit sous ce titre « le nouvel higoumène du couvent d'où venait le prôtos », ne nous paraît pas satisfaisante). La rareté des mentions (la seule sûre est celle du présent acte) constitue encore une difficulté; l'office a-t-il disparu très vite, sans laisser d'autre trace? Cependant, on peut lire ainsi la première signature d'un acte de 1030 (Actes Rossikon, no 1, p. 4): Γεράσιμος ἡγούμενος ὁ τοῦ (πρώτου); en effet, sur l'original, la dernière lettre de la ligne paraît bien être un α. Dans ce cas, l'office subsista au moins jusqu'au milieu du x1e siècle.

Les renseignements qu'on peut tirer des signatures des higoumènes sont maigres, car la formule utilisée : μοναχὸς καὶ ἡγούμενος, sans le nom de l'établissement, empêche toute comparaison avec les signatures de quelques autres documents de la fin du xe s. Sur les deux ou trois établissements cités, voir Ire Partie, p. 88, 90-91, 92.

L. 25: τὰς δύο συνάξεις ἀποκοπῆναι. Sur cette disposition, voir Ire Partie, p. 116 et note 51.

L. 67-71 (cl. VII): sur le fonctionnement de cette sorte d'épitropie, cf. Actes Lavra<sup>2</sup>, nº 29.

L. 92: sur la pratique de l'άδελφοποίησις, cf. en dernier lieu G. Μιτηλεμισές-Νουλκος, Περὶ τῆς ἀδελφοποιτας ἐν τῆ ἀρχαία Ἑλλάδι καὶ ἐν τῷ Βυζαντίω, Τόμος Κωνσταντίνου Ἡρμενοπούλου, Thessalonique, 1952, p. 251-313.

L. 101 : νεωτέρους καὶ ἀγενείους. Dans Actes Xénophon, nº 1, l. 255-256, l'âge limite des imberbes est fixé à 20 ans.

L. 110: en principe, l'Église byzantine interdisait aux moines non prêtres de confesser (cf. Grumel, Regestes, nº 982 § 22, et P. Gautier dans REB, 27, 1969, p. 170 § 4), mais en fait non seulement les prêtres, mais de simples moines recevaient les confessions (cf. REB, ibid., p. 182). Un passage de la Diègèsis mérikè (Meyer, Haupturkunden, p. 170, l. 18-25), mis dans la bouche du patriarche, révèle l'attitude monastique sur ce problème. Voir aussi Appendice Ie, l. 9 et notes.

L. 132: μεγάλη μονή. Il s'agit du couvent de Péristérai, cf. Actes Laura<sup>2</sup>, Introduction, p. 23 note 42; p. 59 note 15.

L. 148: sur la roga de l'Athos, voir Ire Partie, p. 54-56.

L. 149-150 : sur l'élection du prôtos, voir Ire Partie, p. 124.

Actes mentionnés: 1) Accusation probablement écrite (cf. l. 3 : ἐνῆγον) des Athonites contre Athanase de Lavra : perdue. 2) Prostagma de l'empereur Jean Tzimiskès (l. 11 : διωρίσατο, l. 159 : θεῖα καὶ βασιλικὰ γράμματα) invitant Euthyme du Stoudios à régler les affaires de l'Athos : perdu; il n'est pas mentionné dans Dölger, Regesten.

[+ Οἱ τοῦ περιωνύμου ὄρους] τοῦ "Αθω εὐλαδέστατοι μοναχοί, ὅ τε 'Αθανάσιος ὁ εὐλαδέστατος μ[οναχὸς καὶ πρῶτος τοῦ "Ορους καὶ]  $||^2$  [Παῦλος ὁ εὐλαδέστατος μο]ναχός, ἐν τῆ θεοφυλάκτωγενόμενοι πόλει κατενώπιον τού φιλαγάθου βασιλέως ήμῶν [παραστάντες] ||3 [ἐνῆγον σκάνδαλά τινα] καὶ φιλονεικίας ἐφ' ἱκανοὺς χρόνους γίνεσθαι μεταξύ ἀυτῶν τε καὶ 'Αθανασίου τοῦ εὐ[λαδεστάτου] ||4 [μονα]χοῦ τῆς βασιλικῆς λάυρας τῆς οὕτω λεγομένης τὰ Μελανὰ καθηγουμένου, ὡς ὅτι περικόπτονται τινὲς (καὶ) [ἀδικοῦνται] ||5 [παρ' αὐ]τοῦ · ἔλεγον δὲ μὴδεμίαν μηχανὴν περινοηθῆναι εἰς τὸ ταῦτα διάλυθηναι καὶ εἰρήνην βραβευθηναι ἀυτο[ῖς]. ||6 [ἐΕντ]εῦθεν ὁ θεοστεφης καὶ κραταιὸς βασιλεὺς ἡμῶν ώς ύπὸ τ(οῖς) {οῖς} τοῦ Θεοῦ νόμοις ζῶν (καὶ) φυλαττόμενος ὑπ' ευθύτητος, δι[ὰ πολλῆς] ||7 [φ]ροντίδος τιθέμενος τὸ εἰρηνεύειν τοὺς μοναχοὺς καὶ τ(ὸν) ήρεμον (ον) καὶ γαλήνιον βίον βιοτεύειν εἴπέρ τινας, καὶ μὴ προα[ιρούμενος] ||8 ὑπὸ κοσμικὸν ἄγεσθαι κριτήριον ἀυτούς, μήτε δὲ παρὰ ἀρχοντικῶν προσώπων τὰ κατ' ἀυτοὺς διεξετάζεσθαι καὶ τὰ ὑ[π' ἀλλή]-||8λων κατ' ἀυτῶν λεγόμενα τοῖς πολλοῖς ἔκφορα γίνεσθαι, ἄλλωστε δὲ διὰ τὸ τὰ τῶν μοναχῶν τοῖς κοσμικοῖς μὴ διὰ βάθους [γινώσ]-||¹⁰κεσθαι — ἄλλα γὰρ τὰ τῶν μοναχῶν ἤθη αἴ τε διαφοραὶ καὶ ἐγκλήσεις καὶ αἱ κατ' ἀυτῶν ἐπαγόμεναι εὐθύναι, καὶ άλλα τὰ τῶν  $||^{11}$  κοσμικῶν ἐγκλήματα καὶ αἱ κατ' ἀυτῶν ἀπὸφάσεις —, διωρίσατο τῆ ἡμῶν μετριότητι έπὶ τοῦ τόπου {ου} γενέσθαι καὶ ἀμφότερα τὰ μέ-||12ρη ἑνῶσαι καὶ τὰ παρ' ἀυτῶν ἐναγόμενα ἑνωτίσασθαι καὶ τὴν ἥκουσαν τοῖς πράγμασι διόρθωσιν συνεπιδαλέσθαι ἡμᾶς, κατὰ [[18 τὴν τῶν θείων κανόνων εἰσήγησιν. Καὶ δὴ γενομένων ἡμῶν ἐπιτοπίως, συμπαρόντων ἀμφοτέρων τῶν διαδικαζομένων μερῶν, [14 τῶν τε ἦγουμένων ἀπάντων τοῦ "Ορους συνεδριαζόντων ἡμῖν, πάσης τε τῆς τῶν ἀδελφῶν συνάξεως συμπαρούσης, τῶν τε πραγμάτων ||15 κινηθέντων τε καὶ δοκιμασθέντων διὰ ἀκριδοῦς ἐρεύνης μέχρι μιᾶς ήμερῶν ἐυδομάδος, ἑυρέθη κατὰ πᾶσαν ὑπόθεσιν ἀμφότερα τὰ ||¹6 μέρη ἀνεύθυνα, εἰ καὶ παράδοξον πῶς τὸ λεγόμενον, τῶ βαθέως (καὶ) πν(ευματ)ικῶς ἐπὶστῆσαι δυναμένω τοῖς πράγμασι · ἡ γὰρ προχωρήσασα ||17 μεταξύ ἀυτῶν διαφορὰ ἐκ σατανικῆς ἐνεργείας συμδεδηκέναι διέγνωσται. Ἐντεῦθεν εἰρήνη βαθεῖα καὶ ἀστασίαστος ἐπεδραδεύ-||18θη ἀυτοῖς τῆ τοῦ Θ(εο)ῦ συνεργία καὶ χάριτι, πάντων των άμφισδητουμένων διαλυθέντων. Ἐπὶ τούτοις καὶ άλλας τινὰς ὑποθέ-||19σεις ἑυρηκότες διορθώσεως ἐπιδεομένας κατὰ τὸ ἡμῖν ἐγχωροῦν (καὶ) τὸ τοῖς θείοις κανόσι παριστάμενον ἀκριβὲς τὴν διόρθωσιν ἐποι-||20ησάμεθα, ἐτέρους τέ τινας τῶν μοναχῶν κατ' ἀλλήλων ἀμφισδητήσεις καὶ δίκας ἔχοντας έυρηκότες διελύσαμεν τούτους είρηνο- | 21ποιήσαντες. Ἐπὶστήσαντες δὲ τοῖς πράγμασιν ἀκριδέστερον ευρομεν καὶ ἐκ τῶν συνάξεων σκάνδαλά τινα φιλονεικίας τὲ καὶ ζιζάνια ἀ-||²²ναφύεσθαι · ἐπεὶ οὖν τὰς συνάξεις ἕνεκά τινος ὡφελείας ἀδελφῶν καὶ παρακλήσεως παρὰ τῶν ἐπὶνοησάντων γινώσκομεν ||23 ἐπίνενοῆσθαι, συνέβενεν δὲ ταῦτας εἰς τὸ ἐναντίον προβαίνειν, συνευδοκήσαμεν (καί) συνωκονομήσαμεν κοινή γνώμη και αιτήσει (και) θελήσει πάν-||24των τῶν συνεδριαζόντων ἡμῖν ἐυλαθεστάτων μοναχῶν καὶ ηγουμένων, ὧν τὰ ὀνόματα καὶ αἱ ὑπογραφαὶ ἐν τῷ τέλει τοῦ τυπικοῦ [[25 διασημαίνονται, τὰς δύο συνάξεις ἀπὸκοπῆναι, τοῦ τε Πάσχα καὶ τῆς Χ(ριστο)ῦ άγίας γεννησεως, καὶ ἄπαξ τδυ ἐνιαυτοῦ κατα την σεδάσμιον έορτην  $||^{26}$  της άχράντου Θ(εοτό)κου καὶ θεομήτορος ἐπὶσυνάγεσθαι ἀυτοὺς (καὶ) ACTES DU PRÔTATON. SECONDE PARTIE : ÉDITION DES ACTES

ποιεῖν τὴν σύναξιν · φυλάττεσθαι δὲ καὶ τὴν ῥόγαν μέχρι τῆς ἡμέρας ἐκείνης. [[27 'Εισηγούμεθα δυν κατὰ την ώρισμένην έορτην έρχεσθαι τὸν πρῶτον μετὰ μαθητῶν τριῶν καὶ μόνων, τὸν δὲ εὐλαδέστατον 'Αθανάσιον ||<sup>28</sup> καὶ κάθήγούμενον τῆς μεγάλης Λάδρας μετὰ δύο, καὶ τὸν μοναχὸν Παῦλον μεθ' ἑνός, τούς δὲ λοιπούς ἦγουμένους κελλιώτας τὲ καὶ ἡσυ-||²ºχαστὰς ἄπαντας ἄνευ ὑπουργῶν συνάγεσθαι, ἐπειδὴ ὡς ἑυρήκαμεν ἐκ τῶν ὑπουργῶν αἱ ἀταξίαι καὶ αἱ φιλονεικίαι ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον ||30 ἐγίνοντο. Ήμεῖς μὲν κατὰ τὸ ἐνόν, ὡς ἡμῖν δοκεῖ, τρόπον ἰάσεως περὶἐνοησάμεθα ὅπως καὶ τὸ τῆς ἐυλαβείας σεμνὸν περινοηθείη || 31 τοῖς τῶν μοναχῶν ἀμφοτέροις μέρεσι, καὶ εἰρηναία κατάστασις καθόλου κυρωθείη είς τὸ μὴ στασιάζειν ἀυτούς, μήτε σχίσματα, μήτε εἰς τὸ ἑξῆς  $||^{32}$  πρόσκομμα γίνεσθαι τοῖς κοσμικοῖς, καὶ μάλιστα τὰς θείας ἐνοχλεῖν ἀκοᾶς τοῦ φιλευσεβοῦς καὶ κραταιοῦ βασιλέως ἡμῶν  $\cdot$  εἰ δέ γε  $|\cdot|^{38}$  τοῦ καιροῦ προϊόντος τελεία κατάστασις γένηται τῆ τοῦ  $\Theta(\epsilon 0)$ ῦ συνεργία καὶ χάριτι, βουληθῶσι δὲ κοινῆ γνώμη πάντες καὶ ἐτέραν σύνα- $||^{84}$ ξιν γίνεσθαι, χαίρομεν ἐπὶ τούτω καὶ ἡμεῖς καὶ ἀγαλλιώμεθα, πλὴν παράκαλοῦμεν δηλοποιηθήναι καὶ ἡμῖν διὰ γραφής ἀυτῶν, ἵνα  $\parallel^{35}$  μὴ παρείσδυσιν λάδωσι καταλύειν τί ἐκ τοῦ τυπικοῦ. Εἰσηγητέον δυν ἡμῖν καὶ τύπους φυλάττεσθαι τοιοῦσδε οἱ (καὶ) θ(ε)ῷ εὐάρεστοι, ώς οἶμαι, νο- $||^{36}$ μισθήσονται (καὶ) τῷ φιλαγάθω βασιλεῖ ἡμῷν ἐναπόδεκτοι (καὶ) τῷ ἀσκητικῷ βίω ἐπὶτήδειοι, (καὶ) τῆ γνώμη πάντων (καὶ) κρίσει ἐκτεθέντες || 37 τῶν ἐν τῷ ὅρει τοῦ Ἄθω κἀθἠγουμένων.

Χρῆναι τοιγαρδυν ύπειλήφαμεν ώς εἴ γε ἄρα τί συμβαίη δεόμενον ἐπὶδιορθώσεως ||38 ἐις τὸ κοινόν, είτε ίδικῶς εἰς πρόσωπόν τινος ἔχον ἀδελφοῦ τὴν ἀναφορὰν τὸ ἐπὶσυμδαίνον ἐλάττωμα, ἐκτὸς εἰδήσεως τοῦ πρώ-||<sup>39</sup>του μὴ ἔχειν ἐπ' αδείας τινὰ τῶν ἡγουμένων ἐπανακρίνειν ἡ διορθοῦσθαι τοῦτο ἡ ἐπιτιμᾶν η κατά τοῦ ἐπταικότος ἀπὸφαίνεσθαι, μήτε ||40 δὲ πάλιν τὸν πρῶτον ἔχειν ἐπ' εξουσίας ἄνευ συνελεύσεως τῶν ἡγουμένων τοῦ "Όρους βουλῆς τε καὶ γνώμης ἀυτῶν ποιεῖν τί τῶν μὴ  $||^{41}$  ἀρεσκόντων ἀυτοῖς, εί και μάλιστα ἐπὶ λυσιτελεία τοῦ κοινοῦ εἴτέ τινος ἄλλου ίδικοῦ προσώπου τὸ γενόμενον δόζειε : —

||<sup>42</sup> Τοὺς ἐν ἑτέροις ἀπὸκειρομένους μοναστηρίοις εἴτα ἐκεῖθεν ἐξερχομένους καὶ τὸ σεμνὸν τοῦτο όρος καταλαμδάνοντας καὶ ἀξιου-||43μένους ὑπὸδοχῆς δίκαιον ἠγούμεθα καὶ βουλόμεθα μὴ ἐξουσίαν έχειν ἀυτούς μήτε ἀγρούς ἀνεῖσθαι, μήτε τόπους ἀδεσπότους κατὰ-||44κρατεῖν ἐξ οἰκείας ἀυτῶν ὁρμῆς καὶ θελήσεως, μήτε κελλίου ἐπὶστατεῖν, ἄνευ τῆς διακρίσεως καὶ ἐπὶτροπῆς τοῦ πρῶτου καὶ τῶν ||45 ήγουμένων : --

Προσήκει πάντας τούς πρὸς ὑμᾶς ἀφικνουμένους καὶ ἐπαγγελλομένους τὴν μοναχικὴν κουρὰν ἀναδέχεσθαι ||46 ὑπὸδοχῆς μὲν τυγχάνειν τούτους παρὰ πᾶσιν τοῖς ἠγουμένοις καὶ μὴδαμῶς ἔξω τῆς πν(ευματ)ικής συγχωρεῖσθαι μάνδρας, μὴ μέν- $||^{47}$ τοι καὶ ἀπὸκείρειν ἀυτοὺς ἐκ τοῦ παρὰχρήμα, ἄχρις ἄν τῶ ἐκκλη $\{σι\}$ σιαστικῶ κανόνι προσμείναντες ἐπὶ ἐνιαυτὸν ἕνα τὰ μο- $||^{48}$ ναχικὰ παιδευθῶσιν, καὶ βέδαιον ἐπὶδείξαιντο τὸν λογισμὸν ἀυτῶν (καὶ) ἀσάλευτων · καὶ δεικνυμένων αὐτῶν τοιοῦτων, τότε τῆ  $||^{49}$  κρίσει τοῦ ἡγουμένου τούτοις τὸ σχήμα τῶν μοναχῶν ἀμφιέννυσθαι. Ἐι δέ τις προσέλθοι κατὰ περίστασιν ἢ κατά τινα τρό- $||^{50}$ πον ἄλλον, ὀυκ έστιν δὲ τῶν ἐνδεχομένων ἐκδέξασθαι ἀυτὸν τὸν ἐνιαυτόν, ἀλλὰ άπαιτεῖ παρευθό ἀποτάξασθαι τὸν προσιόντα, τοῦτο ∥⁵ εἰς τὴν τοῦ ἡγουμένου κρίσιν ἀνατιθέμεθα : ἀυτὰ δὴ ταῦτα καὶ εἰς τὸν διά τινα ἀσθένειαν ἐπειγόμενον τοῦ κουρευθῆναι (καὶ) τὸ μοναδικὸν [[52 ἐνδύσασθαι σχήμα προαιρούμενον προτρεπόμεθα, ΐνα μή φθάσας ὁ θάνατος πρὸ τοῦ τὸν ώρισμένον καιρὸν ον έξεθέμεθα έπελ-[[53θεῖν τοῦ βίου τοῦδε ἀυτὸν μετὰστήσει : —

 $\parallel^{54}$   $\Delta$ εῖ τὸν προσερχόμενον κοσμικὸν τινὶ τῶν ἦγουμένων, εἶτα προσκαρτεροῦντα εξαμηνιαῖον χρόνον εἴτε καὶ ἐνιαυτόν, ἀπαρεσκόμενον || 55 δὲ προς τὸν ἡγούμενον διά τινας προφάσεις καὶ εὐλογοφανεῖς αἰτίας τοῦ μὴ ἀφελεῖσθαι ἀυτόν, εἰς ἔτερον ἡγούμενον πν(ευματ)ικὸν ||56 παρὰδίδοσθαι, δν ἂν ἀυτὸς ἐκλέξηται, μαρτυρούμενον δηλονότι (καὶ) παρὰ ἄλλων προσώπων ἀνεπιληπτον εἶναι καὶ ἱκανὸν  $||^{57}$  ψυχὰς

ώφελεῖν : μὴ ἐξεῖναι /δὲ/ ἀυτῷ ὑπὸχωρεῖν ἄνευ προτροπῆς εἰδήσεώς τε καὶ παρὰθέσεως τοῦ προήγησαμένου, ἀλλὰ τῆ  $||^{58}$  βουλῆ ἀυτοῦ καὶ γνώμη παρὰδίδοσθαι εἰς ὃν ἀν ἡρετίσατο : —

||59 "Ει τις μοναχὸς ἐυλόγως ἀπαρέσκεται τοῦ συνδιάγειν τῷ ἡγουμένω ἀυτοῦ διά τινας αἰτίας βλάδος προξενούσας τῆ ψυχῆ ἀυτοῦ, ||60 εἰ καὶ τάχα παρ' ἀυτοῦ τὸ μοναχικὸν σχῆμα εἴληφεν, ἀλλ' δυν έυρίσκειν έτερον ήγούμενον, καὶ γνώμη καὶ βουλῆ καὶ προτροπῆ  $\|^{61}$  τοῦ προηγησαμένου  $\pi(\alpha \tau)\rho(\delta)\varsigma$ , παραδίδοσθαι άυτόν. Μή έξεϊναι δέ τινι τῶν ἡγουμένων παρεγγυώμεθα έτέρου ἠγουμένου μαθητὴν δέξασθαι, ||62 ἄνευ τῆς τοῦ ἡγουμένου ἀυτοῦ εἰδήσεως · εἰ δέ τις φωραθείη ἀνδραποδίζων τὸν τοιοῦτον μαθητήν, μὴ παραδεδόσθαι ἀυτὸν τῷ τοιοῦτω : —

[[83 "Ει τινι τῶν ἡγουμένων ἔτι περιόντι αίρετὸν καταφανείη πωλεῖν ἢ χαρίζειν ἴδιον ἀγρὸν ἢ καὶ διαπέμπειν έν ὧ ἄν βούληται προσώ-||64πω, ἢ καὶ μετὰ τὴν ἐντεῦθεν τοῦ βίου ἐκδημίαν τὰ ἀυτὰ διατάσσεσθαι περὶ τῶν ἀυτῶ διὰφερόντων, ἐξείναι ἀυτῶ μετὰ πάσης ||65 ἀδείας τῆ ἰδία δεσποτεία καὶ ἐξουσία κεχρῆσθαι προτρεπ/ό/μεθα καὶ μὴδαμῶς κωλύεσθαι εἰ δὲ προς τὸν μαθητὴν ἀυτοῦ θελήσει ||66 καταπέμψαι τὴν τοῦ τοιούτου ἀγροῦ δεσποτείαν καὶ κυριότητα, ἔξεστιν ἀυτῶ καὶ τοῦτο διαπράσσεσθαι (καί) μή παρά τινος έμποδίζεσθαι : —

||67 "Ει τις τῶν ἡγουμένων τοῦ "Όρους μέλλων τελευτᾶν καταλείψει τινὶ τῶν ἐπὶτρόπων τὸν ἀγρὸν ἀυτοῦ εἰς τὸ καλῶς καὶ θεαρέστως ||<sup>68</sup> διοικῆσαι τὰ περὶ ἀυτοῦ καὶ οἰκονομήσασθαι, μὴ ἐξεῖναι τινὶ ἀυτῶν ἐξουσί(αν) ἔχει[ν] προσκυροῦν τὸν τοῦ τελευτῶντος ἀγρὸν μήτε ||60 ἐν τῆ μεγάλη Λάδρα, μήτε έν έτέρα, μήτε έν άλλοτρίω άγρῶ, μήτε έν ίδίω, άλλὰ πιπράσκεσθαι ἢ χαρίζεσθαι εἰς άξιόλογον καὶ  $\parallel^{70}$  ἐυλαδὲς πρόσωπον, εἴ γε ἄρα φαίνοιτο μὴ ἔχων ἀγρὸν ἔτερον · ὡσαύτως καὶ τὰ ἀπὸ χαριστικῆς διδόμενα τισὶ κατὰ τὸν ἡη- $||^{71}$ θέντα ὅρον τηρείσθωσαν ἀπὸ τοῦ παρόντος : —

||72 "Όσοι ἀπὸ τῶν ἱδίων ἡγουμένων ὑπὸχωροῦντες οὐ προαιροῦνται εἰσελθεῖν ἐν ὑποταγῆ  $\pi(\alpha \tau) \rho(\delta)$ ς κατά τὸ παρ' ἡμῶν ἐκτεθὲν τυπικόν, ἀλλὰ  $||^{78}$  βούλονται θρασέως καὶ ἀπαιδεύτως τὸ "Ορος ἄπαν περιϊέναι καὶ μισθαρνεῖν, ὀύτοι (καὶ) ἄπαξ (καὶ) δεῖς καὶ πολλάκις πἀρἀινήσθω- $||^{74}$ σαν, καὶ εί μή βούλονται πειθαρχεῖν τοῖς ἐπὶ τῷ συμφέροντι ἀυτῶν λέγουσι, ἄκοντες καὶ μή βουλόμενοι πν(ευματ)ικοῖς πατράσι παρὰδεδόσθωσαν : —

||75 'Εντελλόμεθα καὶ πάρἀινοῦμεν ώστε μὴ ἐξεῖναί τινί, κατὰ τὸν ἀρχαῖον τῶν ἀγίων π(ατέ)ρων όρον, θεατρίζειν  $\mathring{\eta}$  ἐκπομπεύειν δια- $||^{76}$ λογισμούς τινῶν καὶ ἐξομολογήσεις  $\cdot$  εἰ δέ τις τοῦτο ποιῶν φοραθείη, όποϊός ποτ' ἄν εἴη, τοῖς τῶν κανόνων ἐπὶτιμίοις ὑπὸκείσθω : —

||77 "Όσοι τῶν ὑποτακτικῶν πν(ευματ)ικοὶ καὶ ἀσκητικοὶ ἔφθασαν γεγονέναι διὰ τῆς τῶν ἀρετῶν έργασίας (καί) οἱ ἦγούμενοι ἀυτῶν κρίνου-||<sup>78</sup>σιν ἱκανοῦς εἶναι προς τὸ τῆς ἡσυχίας ἀπὸδύσασθαι στάδιον, ἐπιτρέπομεν (καὶ) συνευδοκοῦμεν καὶ ἡμεῖς τούτους κατὰ μόνας ||79 καθῆσθαι (καὶ) κατὰ τὴν ἀρέσκειαν καὶ κρίσιν τῶν ἡγουμένων ἀυτῶν ἀσκεῖσθαι : —

||80 Περί τῶν εἰσερχομένων ἀγνώστων ἱερέων εἰσηγητέον ὥστε μὴ ἔχειν ἐξουσίαν ἀυτοὺς ἱερουργεῖν μήτε ίδία μήτε κοινῆ τῆς  $\theta$ είας  $||^{81}$  κατατολμάν λειτουργίας, ἐκτὸς συστατικοῦ γράμματος τῶν ἐπὶσκόπων ἀυτῶν ἢ βεβαίας μαρτυρίας καὶ ἀληθοῦς : —

||82 Παράινοῦμεν δὲ καὶ τοῦτο · κατὰ τὸν καιρὸν τῆς άγίας τεσσαρακοστῆς πάντας, τούς τε κατὰ μόνας ἀσκοῦντας καὶ τοὺς ἐν τῷ κοινῷ, [[88 ἐν ησυχία καθέζεσθαι (καὶ) μὴ παραδάλλειν ἔτερον τῷ έτέρω, έχτῶς ἐυλόγου προφάσεως ἢ ἀνάγκης χατεπείγούσης ἢ καὶ περὶ ||84 θεραπείας τῶν πονηρῶν και αισχρών διαλογισμών . έτι μην μηδενι έξεῖναι των [ἀδελφών] ήγουμένων κατά τὰς άγίας ταῦτας ||85 ἡμέρας ἐργατείας ποιεῖν, πλὴν ἐν τοῖς Σάδδασιν, μὴ ἄλλό τι ἐχτῶς τῶν πν(ευματ)ικῶν ὁρᾶσθαι ἐπὶτηδεύοντα . προς τούτοις ἰχθύων ||86 μετάληψις ἐν ταῖς ἀγίαις ταῦταις ἡμέραις τὸ καθόλου μὴ

7. TYPIKON DE TZIMISKĖS (972)

έξέσθω ύμῖν, ἐκτὸς τῆς σεβασμίας ἑορτῆς τοῦ τῆς ὑπεραγίας Θ(εοτό)κου εὐαγγε-||87λισμοῦ (καὶ) ἀσθενείας τινὸς ἐνοχλούσης : —

| 188 "Οσοι τῶν μοναχῶν ἀγροῦς κτησάμενοι πωλοῦσιν ἀυτούς εἶτα πάλιν ἄλλους ἀνούμενοι ἄυθις μεταπιπράσκουσιν φιλαργυρίας ἔνεκα | 189 καὶ αἰσχροκερδείας ὀυ παραιτούμενοι καπηλικῶς ἐμπορεύεσθαι, τούτους εἴργεσθαι τῆς τοιαύτης ψυχοβλαβοῦς ἐμπορίας παντὶ | 190 τρόπω διεντελλόμεθα ἡ παντὸς εξελαύνεσθαι τοῦ "Όρους, δηλαδὴ μὴ διορθουμένους μετὰ μίαν καὶ δευτέραν νουθεσίαν | 191 μηδὲ ἀπὸ τῆς πονηρᾶς ὁδοῦ ἐπιστρέφοντας: —

ν || <sup>92</sup> Μηδενὶ συγχωρείσθω τῶν ἀδελφῶν τοῦ "Ορους ἐξέρχεσθαι (καὶ) συντεκνίας ἢ ἀδελφοποιήσεις ποιεῖν μετὰ κοσμικῶν · (καὶ) εἰ προλα-|| <sup>93</sup>δόντές τινες τοιδυτόν τι κατεπράξαντο, μηκέτι εἰς τοὺς οἶκους ἀυτῶν ἀπίτωσαν ἢ συναριστάτωσαν ἢ συνδειπνείτωσαν ἢ || <sup>94</sup> ὅλως μετ' αυτῶν συμποσιαζέτωσαν :—

| 195 Περὶ τοῦ δινου διοριζόμεθα γνώμη κοινῆ (καὶ) προτρεπόμεθα, ἐπειδήπερ αἰρετὸν ὑμῖν τοῦτο κατεφάνει τὸ πρακτέον εἰσηγήσασθαι, | 196 μηδένα τολμᾶν ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ζυγοῦ (καὶ) ἐνδοτέρω ἐπὶ τὸ "Όρος τοῦτον εἰς κοσμικοὺς πιπράσκειν, ὡς ἐκ τούτου συγχωρεῖσθαι | 197 τοῦς ἔξωθεν ἐπὶχωριάζειν τοῖς μοναχοῖς πυκνότερον (καὶ) τῆς βιοτικῆς λύμης τούτους ἀναπληροῦν · ἀλλ' εἰ καὶ περισσεύοντα | 198 γεωργοίει τἰς τούτον, μοναχοῖς πιπρασκέτω (καὶ) παρὰ τῶν ἀνουμένων ὁ μὴ ἔχει ἀντὶλαδέτω · διὰ δὲ τὸ ἐνδεεῖς χρειῶν εἶναί τινας | 199 τῶν ἐν τῶ "Όροι μοναχῶν — οὐ γάρ εἰσιν ἄπαντες ἀνελλειπεῖς —, εἰ καὶ κοσμικοί τινες τύχοιεν προς τὸ "Όρος φοιτῆσαι μετὰ χρειῶν τινῶν | 100 ἄν τὸ "Όρος ἐπὶδέεται, το τινικαύτα διὰ τὴν ἀπαραίτητον χρείαν (καὶ) ἀυτοῖς ἀντὶκἀταλάττεσθαι συγχωρεῖσθω ὁ οἶνος : —

||101 Τούς νεωτέρους καὶ ἀγενείους καὶ εὐνούχους ἕνεκεν κουρᾶς τῷ "Ορει πρὸσφοιτῷντας παντελῷς μὴ προσδέχεσθαι παρεγγυώ-||102μεθα μετὰ πᾶσης ἀσφαλείας : εἰ δέ τις ἀπἀραίτητος καὶ ἀναγκαία ἐπὶσυμδαίη περίστασις, ἄνευ βουλῆς καὶ γνώμης ||103 καὶ ἐπισκέψεως τοῦ τε πρώτου καὶ τῷν ἡγουμένων ἀπάντων τοῦ "Όρους, διεντελλόμεθα μηδὲν γίνεσθαι μητέ τινα προσίεσθαι ||104 μήτε ἀποκείρειν. Εἰ δέ τις τῷν ἡγουμένων ἢ τῷν κελλιοτῷν κατὰφρονήσας τῷν τυπωθέντων εἰσαγάγει εἰς τὸν ἀγρὸν ἀυ-||105τοῦ εἴτε εἰς τὸ κελλίον ἐυνοῦχον ἡ παιδίον, καὶ παράγγελθεὶς ἄπαξ καὶ δεῖς ὀυ τὴν προσήκουσαν διόρθωσιν ἐπὶδείξαιτο, τοῦ-||106τον παντελῷς τοῦ "Όρους ἐκδιώκεσθαι λυσιτελεῖν ηγουμεθα: —

11 || 107 "Οσοι τῶν ἀδελφῶν, ἰδιῶται μὲν ὅντες τῶ λόγω πν(ευματ)ικοὶ δὲ τῆ γνώσει, ἔφθασαν γεγονέναι ἡγουμενοι, ἐχέτωσαν ἐπ'αδείας κουρεύειν || 108 τινὰς τῶν προσιόντων ἀυτοῖς ὥσπερ καὶ οἱ λοιποὶ τῶν ἡγουμένων (καὶ) μὴ εἰργέσθωσαν · ἔτι δυν (καὶ) ἀυτούς τούς ἡγουμένους || 109 μὲν γεγονότας δια τὸ φθάσαι τὴν διακονίαν ἀρπᾶσαι ταύτην, μὴ δυναμένους δὲ μὴδε ἐαυτούς διὰκυδερνὰν, τούτους || 110 εντελλόμεθα πν(ευματ)ικοῖς παρὰδάλλειν πατρᾶσι (καὶ) τῆς παρ' ἀυτῶν ἀπὸλαύειν ὡφελείας διὰ τῆς τῶ<ν>λογισμῶν ἐξαγορεύσεως : —

| | | 111 \*Ει τις ἐν ὑποταγῆ εἰσιὼν τινὸς τῶν ἡγουμένων, εἴτε ἀπὸ ξένης παρὰδάλοι, θελήσει καὶ γνώμη ἀυτοῦ κελλίον οἰκοδομή-| | 112 σειεν, μὴ ἀναπαυόμενος δὲ βουληθείη ἐκεῖθεν ὑπαναχωρῆσαι μὴ ἐνοχλούμενος παρὰ τοῦ ἡγουμένου ἀυτοῦ, λαμδανέτω τὴν ἡμί-| | 113 σειαν τῆς ἐξόδου τοῦ κελλίου ἀυτοῦ · εἰ δὲ παρὰ τοῦ ἡγουμένου θλιβόμενος βούλεται μεταναστεῦσαι, λαμδάνειν τὴν ἔξοδον ἀυτοῦ ἀνελ-| | 114 λιπῶς παρεγγυώμεθα, εἴθ' οὔτως ὑπαναχωρεῖν · ἀυτὰ δὴ ταῦτα περί τε χωραφίου καὶ αμπελῶνος διοριζόμεθα: —

1Χ ||115 'Ει τις μοναχὸς εἰσελθών δουλεύσει τινὶ τῶν ἠγουμένων ἐπὶ εστυχημένω ἐνιαυτῶ, ἔσωθεν δὲ τοῦ ὡρισμένου τούτου καιροῦ κατ'ἀλιγο-||116 ρήσας ὑπαναχωρήσειεν, ἐξέστω ἀυτῶ λαμδάνει/ν/ τὸν μισθὸν τῆς δουλείας αὐτοῦ · εἰ δὲ κακουργία τινὶ χρώμενος ὁ ἠγούμενος ||117 καὶ μετὰ δουλείαν

τετραμηνιαίου ή καὶ ἑξαμηνιαίου χρόνου πειραθείη θλίψαι τὸν ἀδελφὸν ἐν τῷ διώκειν ἀυτὸν ἀμισθί, ἐξ ο-||118λοκλήρου λαμβάνειν τὸν μισθὸν ἀυτοῦ προτρεπόμεθα · εἰ δέ γε ἀντίδιατίθετο ὁ κατὰ πάθος ἀπὸστερῶν μὴ διδόναι μισθὸν τὰ ||119 δουλεύσαντι, ἐναγέτω κατ' ἀυτοῦ τοῖς γέρουσι, (καὶ) ἀνὑπερθέτως ἀπαιτείσθω ὁ μισθὸς ἀυτοῦ παρ' ἀυτῶν ἐξ ολοκλήρου (καὶ) τῷ ἐγκαλοῦντι δεδόσθω · ||120 ὡσἀύτως καὶ τὸν ἀστυχήτως εἰσιόντα ἐν ὑποταγῆ καὶ δουλεύοντα, διωκόμενον δὲ παρὰ τοῦ ἡγουμένου εἴτε θλιβόμενον παρ' ἀυτοῦ ||121 (καὶ) ὑπαναχωροῦντα, λαμβάνειν ἀυτὸν ἐξ ολοκλήρου τὴν ῥόγαν ἀυτοῦ παρὰ τοῦ ἡγουμένου ἐντελλόμεθα : —

||122 Τὰς λεγομένας ἀγγαρείας ἐκκοπῆναι προσηκόντως ἠγησάμεθα τὰς παρὰ τῶν κελλιοτῶν προς τοὺς ἠγουμένους γινομένας · ταῦτα ||123 γὰρ κοσμικῆς ὀυ μοναδικῆς <ζωῆς> ἐστᾶσι σύμβολα. Εἰ δέ τις ἐκοντὶ μὴ κἀτἀναγκάζοντός τινος αἰρεθείη ἀφίχθαι (καὶ) βοηθῆσαι τινί, ἐν τῆ ἐξουσία ||124 τοῦ δουλεύοντος κεῖσθω τοῦτο: —

||125 Τῶ τὴν τῆς Μέσης ἐπὶστασίαν ἐνκεχειρισμένω οἰκονόμω διἐντελλόμεθα τὸ ἔχειν ἐπ' αδείας εἴ γε ἄρα ἐφευρίσκει τινὰς σκάνδαλα ||128 καὶ φιλονεικίας διεγείροντας, τούτους ἐξελαύνειν τῆς Μέσης καὶ γὰρ εἴ τι παρ' ἀυτῶν συμδαίει ζιζάνιον γίνεσθαι καὶ ||127 μὴ τὴν προσήκουσαν διόρθωσιν παρὰ τοῦ οἰκονόμου δέξηται, ἡ αἰτία εἰς ἀυτὸν διὰδήσεται. Εἰ δὲ διά τινας δουλείας ||128 ἀναγκαίας ἑυρεθείη ἀπὸδημήσας τοῦ "Όρους, καταλιμπάνειν ἀντ' ἀυτοῦ ἄν(θρωπ)ον ἱκανὸν κρείττονα πάντων διευθύνοντα τοὺς μο-||128 ναχοὺς πρὸς εἰρηναῖαν κατάστασιν. Εἰ δέ τι (καὶ) ἔξω τῆς Μέσης συμβαίει σκάνδαλον κατὰ τὸ "Όρος γεγονέναι, ὀφείλειν τὸν οἰ-||180 κονόμον προτρεπόμεθα συ <μ>παρὰλαμβάνειν μεθ' ἐαυτοῦ τρεῖς ἢ καὶ τέσσαρας ἡγουμένους ἐκ τῶν πλησιαζόντων τῶ τό-||131 πω ἐν ῶ τὸ σκάνδαλον ἐπὶσυμβέδηκεν, (καὶ) διὰ ἀκριδοῦς ἐρεύνης τὴν προσήκουσαν διόρθωσιν ἐπὶχορηγῆσαι τῶ πράγματ(ι): —

[] [] [] Επεὶ δυν πρὸ χρόνων τινῶν διὰ τὴν τῶν ἐθνῶν ἐπιδρομὴν ἑυρέθη τὰ κτήνη τῆς μεγάλης μονῆς εἰς τὸ "Όρος εἰσελθόντα εἰδήσει [] [] [] Τῶν ἐν τῆ μεγάλη Λάδρα, προτρεπόμεθα μηκέτι τοῦτο γενέσθαι ἐκτὸς ἀνάγκης ἢ πάλιν ἐπὶδρομῆς τῶν ἐθνῶν · τὸ ἀυτὸ δὲ [] [] [] (καὶ) παρὰ τῶν λοιπῶν ἡγουμένων παραφυλαττέσθω, ὥστε μὴ ἱδικῶς εἰσάγειν ἀυτά. Περὶ δὲ τῶν συνήθως εἰς τὸ "Όρος εἰσερχομέ-[] [] [] [] [] κτηνῶν τῆ κοινῆ γνώμη τῶν γερόντων εἰς τὴν ἀυτῶν προαίρεσιν τοῦτο ἀνὰτιθέμεθα, κάν τε προαιρῶνται ἐκκόψαι ἀυτὰ τοῦ [] [] [] [] μὴ εἰσάγεσθαι, κάν τε μή :—

κιτι ||187 Καὶ περὶ ζευγαρίων πάρἐγγυώμεθα μὴ ἔχειν τινὰς ταῦτα τῶν ἡγουμένων, εἰ μὴ μόνην τὴν μεγάλην Λάβραν ζευγάριον ἕν διὰ ||138 τὴν ἀναγκαίαν χρείαν (καὶ) διὰ τὸ πολυαν(θρωπ)ον ἀυτὴν εἶναι, (καὶ) τὸ ἐκτὸς ζευγαρίου ἀνένδεκτον εἶναι τὴν Λάβραν συνίστασθαι :—

χχιν ||139 Περὶ τῶν ἐν τῷ "Όρει κοπτομένων δαδίων παρὰ τῷν μοναχῶν βουλόμεθα μὴ ἔξωθεν τοῦ "Όρους ἐκφέρειν (καὶ) πιπράσκειν ἀυτά, ||140 ἀλλ' ἐν τῷ "Όρει πωλεῖσθαι : εἰ δὲ ἀναγκαία χρεία κἀτἐπείγοι (καὶ) εἰς κοσμικοὺς πιπρασκέτωσαν : —

ταν ||141 Περὶ δε τῶν εἰσερχομένων οἰκοδόμων γνώμην διδόαμεν μὴ συνεἰσέρχεσθαι ἀυτοῖς παιδία χάριν τῆς συνεπιδολῆς καὶ συνδρο-||142μῆς τῆς πρὸς τὸ ἔργον :---

() 143 Περὶ τῆς προδολῆς τοῦ ὀικονόμου ἐντελλόμεθα ἵνα κατὰ τὴν σεδάσμιον εορτὴν τῆς κοιμήσεως τῆς ὑπεραγίας Θ(εοτό)κου περὶ () 144 τὴν σύναξιν, ὅτε καὶ τὸν λόγον ὀφείλει ποιεῖσθαι τῆς ἐγχειρεισθείσης ἀυτῶ οἰκονομίας, εἰ μὲν καλῶς διὰτιθέμενος ἑυρίσκεται () 145 περὶ ἀυτὴν (καὶ) εἴ γε ἀρέσκονται ὅ τε πρῶτος (καὶ) πάντες οἱ ἠγούμενοι εἰς ἀυτόν, μενέτω εν τῆ διακονία ἀυτοῦ ἀνἐνόχλητος, εἰ δὲ μὴ () 146 ἀρέσκονται ἐξεοῦν ἀυτὸν τῆς τοιαύτης ἐγχειρίσεως (καὶ) ἄλλον προδάλλεσθαι συγχωρουμεν : —

χχνιι ||147 'Επεὶ δὲ τῶν δύο συνάξεων ἐχκοπησῶν ἐπάναγκες περιττεύειν ἄπερ ὥφειλεν εἰς παράχλησιν τῶν γερόντων ἐξοδιάζεσθαι, καὶ ταῦ-||148τα μίγνυσθαι τῆ ῥόγα (καὶ) τοῖς μοναχοῖς διανήμεσθαι : — .

7. TYPIKON DE TZIMISKÈS (972)

xxviii ||<sup>149</sup> Περί δὲ τῆς προδολῆς τοῦ πρώτου τὸν ἐξ αρχῆς καὶ ἄνωθεν παράκολουθήσαντα τύπον φυλάττεσθαι προἀιρούμεθα βέ-||<sup>150</sup>δαιον καὶ ἀκίνητον : —

"Όρους ἐμμένειν καὶ μηδαμῶς ||152 κατατολμᾶν τινὰ πρὸς ἀνατροπὴν χωρεῖν τῶν τοῦ τοιοῦτου τοιπικοῦ κεφαλέων συνοίσιν ἡγησάμεθα. Εἰ δὲ τίς φοραθείη ||153 παρὰ φαῦλον θέμενος ἄπερ κοινῆ γνώμη καὶ οὐ μόνη τῆ ἡμῶν ὁρμή τε καὶ ἐξουσία ἐκτέθειται (καὶ) τετύπωται, ὑπὸκείσθω τοῖς ||154 τῶν θείων κανόνων ἐπὶτιμίοις ὡς κατὰπεπατικῶς τὴν ἰδίαν συνήδεισιν καὶ ἀφορμὴ σκανδάλου (καὶ) βλάδης μεγίστης τοῖς ||155 πολλοῖς γινόμενος. Διώρισται ταῦτα καὶ τετύπωται κοινῆ γνώμη καὶ συναινέσει πάντων τῶν τοῦ "Αθω εὐλαδεστάτων ||166 ἡγουμένων παρὰ 'Ευθυμίου μοναχοῦ τῆς τῶν Στουδίου ἐυαγεστάτης μονης. Καὶ προς τούτοις ἔνεκα τοῦ τελεωτέραν ||157 ἀσφαλεστέραν τε καὶ παγίαν αὐτὰ λαδεῖν τὴν βεδαίωσιν (καὶ) διαμονὴν ἐν τῆ κρίσει καὶ ἐπισκέψει Ιω(άννου) τοῦ φιλαγάθου κρα-||168 ταιοῦ τε καὶ εἰρηνοποιοῦ βασιλέως ἡμῶν ἀνατέθειται, (καὶ) ὡς παρὰ τῆς ἀυτοῦ ἀηττήτου καὶ κραταιᾶς βασιλείας ζῶση ||159 φωνῆ διορισθέντων (καὶ) ἀπόσταλέντων καὶ διὰ τιμίας καὶ ἀγίας κελεύσεως τῶν θείων καὶ βασιλικῶν γραμμάτων ||160 δεξαμένων ἡμῶν τὰ καθ' έκαστον ἐξετᾶσαι (καὶ) ἄπασαν διαλῦσαι διαφοράν, εἰρηνοποιῆσαι τὰ καὶ τυπῶσαι ἄπαντα ||161 τὰ πραχθέντα, ὡς κανονικῶς προδάντα ἀποδέδεκται καὶ βασιλικῆ σφραγίδι ἐπεισφάλισται.

#### $||^{162}$ + ΙΩΑΝΝΗΣ ΕΝ Χ(ΡΙΣΤ)Ω ΤΩ Θ(Ε)Ω ΠΙΣΤΟΣ ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΡΩΜΑΙΩΝ +

 $||^{163} + Aθ$ ανασιος μο(να)χ(ὸς) και (πρῶτος)

- + Αθανάσιο(ς) (μον)αχ(ός) (καὶ) ἡγουμενος τῆς μεγα(λης) Λαύρας
- +  $X_{\rho \cup \sigma \tau \circ \delta \circ \upsilon \lambda}(\circ \varsigma) \mu_{\sigma}(v \alpha) \chi(\delta \varsigma) (x \alpha l) \eta \gamma \circ \upsilon \mu(\varepsilon v \circ \varsigma) \circ \tau \circ \upsilon \pi_{\rho} \omega_{\tau}(\circ \upsilon)$

 $||^{164} + I$ ακωδο(ς) (μον)αχ(ὸς) πρ(εσ)δυτ(ερος) κ(αὶ) ήγουμενο(ς)

- +  $\Theta\omega\mu\alpha\varsigma$   $\mu\sigma(\nu\alpha)\chi(\delta\varsigma)$   $\pi\rho(\epsilon\sigma)\delta\upsilon(\tau\epsilon\rho\sigma\varsigma)$   $\kappa(\alpha l)$   $\gamma\gamma\sigma\upsilon(\mu\epsilon\nu\sigma\varsigma)$
- + Iω(άννης) μο(να)χ(ὸς) και πρ(εσ)δ(ὑτε)ρος :
- + Καληνηκος μο(να)χ(ὸς) πρ(εσδύ)τερος κε ηγουμ(ενος)
- +  $Av\theta(\iota\mu o \varsigma)$   $\mu o(v\alpha)\chi(\delta \varsigma)$   $\kappa(\alpha i)$   $\iota\gamma(o i)\mu \epsilon(vo \varsigma)$

 $| |^{165} + \text{Hλιας} \, \mu(\text{ονα})\chi(\text{ος}) \, \pi \text{ρεσδυτ(ερος)} \, \text{κε ηγουμ(ενος)}$ 

 $||^{166} + ^{\prime}$ Αρσένι(ος) (μον)α(χὸς) κ(αὶ) ηγούμεν(ος)

- +  $\Delta$ ανιήλ μο (να)χ(δς) κ(αὶ) ηγούμενο(ς)
- +  $I\omega(\alpha\nu\eta)$   $\mu(\nu\alpha)\chi(\delta)$  καὶ ηγούμενος · · ·
- + Αντωνιο(ς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγουμε(νος).
- + Θεοδοσιος (μον)αχ(ός) κ(αὶ) ηγουμε(νος).
- + Ανδ(ρέας) μο(να)χ(ὸς) κ(αὶ) ηγουμενος

 $| |^{167} + \Delta$ ιονυσίος μο (να)χ(ός) πρε(σδύτερος) (καὶ) οιγουμεν(ος) . · .

- + Κοσμας μο(να)χ(ός) (καί) ηγουμ(ενος)
- +  $\Theta \circ \mu(\tilde{\alpha} \varsigma) \mu(\circ \vee \alpha) \chi(\delta \varsigma) \times \eta \gamma \circ \circ \mu(\varepsilon \vee \circ \varsigma)$ :
- + Ιλαρίον (μον)αχ(ός) (καί) ηγουμενος
- + Γεοργιος ο ζογραφος

 $||^{168}$  + Μεθοδιο(ς) μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ηγουμ(ενος)

- + Νηκηφορος μο(να)χ(ός) κέ ιγουμεν(ος)
- +  $\Theta$ εοδουλ(ος) μο (να)χ(ὸς) ὁ Aβλεπ(ης) /χ(αὶ) ηγουμενος +/

+  $\text{Eu}\theta(\text{ύμιος})$   $\mu_0(\text{να})\chi(\text{ός})$   $\varkappa(\text{αὶ})$   $\text{οι}\gamma(\text{ού})\mu(\text{ενος})$ 

+ Ζαχαρι(ας) (μον)αχ(ός) (καξ) ηγουμ(ενος)

+ Μιχαηλ μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ἡγουμ(ενος).

||169 + Γεοργηος μοναχος κε ηγουμενος

+ Μηχαηλ ο προζβητερος ηγ<0>υμενος:

+ Λουκας μο(να)χ(ὸς) (καὶ) οἰκο(νόμος)

+ Nixodyho(3) ho( $\alpha$ ) $\chi$ ( $\alpha$ ) ( $\alpha$ ) hyonhe( $\alpha$ )

 $||^{170}$  + Iω(άννης) μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ηγουμε(νος)

+ Λουκας μ(ονα)χο(ς) + Ηγνατι(ος) μοναχ(ός)

+ Στεφα(νος) μο(να)χ(ός) +

Παυλο(ς) μο(να)χ(ός) (καὶ) πρε(σδύτερος) +

Ανδρε(ας) μο(να)χ(ὸς) κ(αὶ) ἡγουμε(νος)

 $||^{171}$  + 'Αρσένιος μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ιγουμ(ενος).

+ Γαβριηλ μο(να)χ(ός) (καὶ) ηγουμε(νος)

+ Δαμιανο(ς) μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ηγουμε(νος) +

+ Νικηφόρο(ς) μο(να)χ(ὸς) (καὶ) ηγουμ(ενος).

+ Βασι(λειος) μο (να)χ(ός) (καὶ) ηγουμ(ενος)

+ Βασιλ(ειος) μο(να)χ(ός) κ(αὶ) ιγουμε(νος)

 $||^{172}$  + Συμεων μο(να)χ(ός) (καὶ) ηγουμ(ενος).

+ Μαρχος μο(να)χ(ός) πρ(εσδύτερος) (καὶ) ηγουμ(ενος)

+ Κοσμας μο(να)χ(ός) κ(αὶ) εκκλησιαρχης :

+ Θεοφιλος μο(να)χ(ός) και ηγουμενος

||178 + Νικολαος (μον)αχ(ός) (καὶ) ηγουμε(νος) ο καλιγράφ(ος)

+  $\sum \epsilon \rho \gamma \eta(o \zeta) \mu(o \nu \alpha) \chi(o \zeta) (\kappa \alpha \lambda) \eta \gamma o u \mu(\epsilon \nu o \zeta)$ 

+  $Kog\mu(\tilde{\alpha}\varsigma)$   $\mu o(\nu \alpha)\chi(\dot{o}\varsigma)$   $(\kappa \alpha \dot{\iota})$   $\eta \gamma ou\mu(\epsilon \nu o\varsigma)$ 

+  $K_{0}$   $\sigma\mu(\tilde{\alpha}_{5})$   $\mu_{0}(\nu\alpha)\chi(\delta_{5})$  ( $\kappa\alpha$ )  $\eta\gamma$   $\sigma\nu\mu(\epsilon\nu_{0})$   $\delta$   $\tau$   $\sigma\nu$   $\Theta$   $\epsilon$  0  $\kappa$   $\tau$   $(\sigma\nu)$ 

 $| |^{174}$  + Δημητ(ριος) μο(να)χ(δς) (καὶ) ηγουμ(ενος)

+ Λαζαρος μο(να)χ(ός) (καὶ) ἡγουμ(ενος)

+ Συμεών μο(να)χ(ός) (καὶ) ηγουμ(ενος)

+ Αντωνιο(ς) μο(να)χ(ός) (καὶ) ηγουμ(ενος).

+  $\Theta$ εοδου(λος) (μον)αχ(ὸς)  $\kappa(\alpha i)$  ιγουμενος.

||175 + Νικηφορος μο(να)χ(ός) κ(αὶ) πρ(εσδύτερος)

+ Σαδας μο(να)χ(ὸς) κ(αὶ) ηγουμενος κ(αὶ) κουδουκλησηος +

L. 2 Παΰλος: traces du nom subsistent dans B || 1. 4 τὰ Μελανὰ καθηγουμένου repassé || 1. 5 περινοη]θήναι εἰς τὸ ταῦτα διαλυ[θήναι repassé || 1. 6 ἡμ]ῶν ὡς ὑπὸ τοῖς τοῦ Θεοῦ νόμοις ζῶν repassé || φυλ]αττόμενος repassé || 1. 9 ἄλλωστε repassé || 1. 7 καὶ τὸν ἡρεμον καὶ γαλήνι[ον repassé || 1. 8 ἀρχο]ντικῶν προσώπων τὰ κατ' αὐ[τοὺς repassé || 1. 9 ἄλλωστε δὲ διὰ τὸ τὰ τῶν μο[νοχῶν repassé || 1. 10 καὶ ἐγκλήσεις καὶ αἱ repassé || 1. 11 διωρίσατο τῆ ἡ[μῶν repassé || ἐπὶ τοῦ τόπου repassé || 1. 12 καὶ τὴν ἡκουσαν τοῖς πράγμασι διόρθωσιν συνεπιδαλέσθαι repassé || 1. 42-45 après 1. 45-53 Μ || 1. 48 lege ἀσάλευτον || 1. 73, 105 δεῖς: lege δὶς || 1. 84 entre τῶν et ἡγουμένων Α écrit : ἀδελφῶν, rayé par lui-même ou par une autre main (?) || 1. 123 suppléer ζωῆς, ou corriger κοσμικοῖς οὐ μοναδικοῖς comme Μ || 1. 152 lege συνοίσειν || 1. 163 πρωτ(ου) : πρωτ(άτου) (?) D cl. notes || 1. 164 Ανθ(ιμος) : ᾿Αθανάσιος Β Μ(ε)θ(ό)δ(ιος) D || 1. 168 || κ(αὶ) ηγουμενος + / : ajouté en onciales au-dessous, om. D || 1. 169 προζδητερος : lege πρεσδύτερος || 1. 170 avant Ηγνατιος deux lettres effacées : +λη Ηγνατιος D.

#### 8. TYPIKON DE MONOMAQUE

Τυπικόν (l. 176)

Septembre, indiction 14 a.m. 6554 (1045)

Le moine Kosmas Tzintziloukès, agissant sur ordre de l'empereur et en accord avec les autorités athonites, établit un nouveau règlement qui complète l'ancien.

LE TEXTE. — L'original a disparu. Il en existe :

- A) Une copie ancienne (xm² s.) conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche sans numéro, pièce 2-3), où Millet l'a photographiée, mais pour laquelle nous n'avons pas retrouvé de notes. Elle se compose de quatre pièces de parchemin (2655 en tout × 400 mm, selon le Katalogos), collées haut sur bas, dont deux sont décollées; une cinquième pièce, qui devait porter les signatures, a disparu, la quatrième s'arrêtant à la date (cf. diplomatique). Le document est conservé roulé. État de conservation médiocre : le début est illisible, les quatorze premières lignes sont déchirées à droite et à gauche; à la fin l'écriture est effacée par l'humidité. Les marges ont été tracées à la pointe sèche; orthographe assez correcte; tilde sur les nomina sacra, les noms propres, les chiffres et les mots abrégés; des blancs sont laissés entre les articles. Cette copie a été écrite par le même scribe, Jean ecclésiarque de Vatopédi, qui a établi un acte de Rossikon de 1169 (photo au Collège de France). Au début de la l. 34, une main postérieure a écrit : περὶ ἀγενίους. Au verso, deux notices grecques modernes : 1) No 10; 2) ὀκτὸ κωμάτηα τοῦ τράγου, συνενωμένος ὅλος, et une notice slave : Tipik'' za vse opr(a)vdanie i za s(vja)šč(e)niki ωt koliko leta da boudet diakωn i ωt koliko ....... || i koliko da stoje kosmit ou s(vja)tie gωrẽ popom da se postrižout a ....... || iždĕ ne isv''n'' s(vja)tie gωrẽ nasledoue i sei tipik'' za vse i za vsja ........ || .asia tipikou. Album, pl. XX.
- B) Copie officielle établie en 1096 (le texte du nº 8 est écrit à la suite du typikon de Tzimiskès : cf. nº 7 B), validée par le sceau du métropolite de Thessalonique Théodoulos; actuellement à Iviron, elle a été photographiée par Dölger, puis par Lefort-Mavromatis : papier, 3910×230 mm, en dix pièces, les deux premières cousues, les autres collées haut sur bas. État de conservation médiocre : le début et la fin sont déchiquetés; une longue déchirure verticale descend jusqu'à la l. 15; les quinze premières lignes (typikon de Tzimiskès) sont illisibles; l'encre a rongé le papier en plusieurs endroits; le texte du nº 8 a peu souffert, sauf quelques signatures effacées par l'humidité. Le sceau a disparu avec un fragment du papier, mais il subsistait au début du xixe s. (cf. diplomatique). Encre brunâtre; écriture régulière, orthographe correcte, abréviations courantes; tilde sur les nomina sacra, les noms propres et les mots abrégés, coupé d'une croix de Saint-André sur l'an du monde, qui est répété par une main moderne dans la marge inférieure (,5xe'); fréquemment, tréma sur les i. Album, pl. XXI-XXIII.
- C) Copie ancienne (xie-xiie s.) conservée à Iviron, que Dölger, puis Lefort-Mavromatis ont photographiée. Parchemin, 1906×570 (haut 202) mm, en deux pièces cousues bas sur haut. État de conservation médiocre : taches d'humidité, trous, encre effacée par endroits, à partir du milieu

8. TYPIKON DE MONOMAQUE (1045)

217

du texte. — Un sceau de plomb est attaché par un cordon au pli du bas, lequel est renforcé par un petit morceau de parchemin. Il est difficile de dire si le sceau est d'origine, ou si on l'a attaché plus tard. Diamètre 27 mm.

Droit : Vierge orante avec inscription  $\overline{MP}$   $\overline{\Theta\Upsilon}$   $M(\dot{\eta}\tau\eta)\rho$   $\Theta(\epsilon\sigma)\ddot{\upsilon}$ 

 $NO\Sigma$ 

Revers:

ΥΠΕΡΑ ΓΙΑΘΚΕ + Ύπεραγία Θ(εοτό)κε ΤΟΥΑΘω τοῦ "Αθωνος

Au recto, deux notices géorgiennes (M<sup>me</sup> Hélène Métrévéli, directrice de l'Institut d'Histoire des Textes de Tbilisi, pense qu'elles peuvent dater du x<sup>10</sup> siècle); toutes deux font mention de Georges,

higoumène d'Iviron, qui signe cet acte. — Album, pl. XXIV-XXV.

D) Copie ancienne (XIII<sup>e</sup>-XIV<sup>e</sup> s.) conservée à Lavra, où Dölger l'a photographiée (A. Guillou ne l'a pas retrouvée). Papier, mesures inconnues, état de conservation mauvais : elle a été déchirée horizontalement en deux; les bords des deux morceaux sont déchiquetés; trous. Elle s'arrête à la date.

- E) Copie du xve s. dans le codex Moscou Musée hist. 411 (anc. coll. synodale Vlad. 421), ff. 189-196. Elle s'arrête à la date. Elle porte le titre : Τυπικὸν τοῦ 'Αγίου 'Όρους γεγονὸς ἐπὶ τῆς βασιλείας τοῦ ἀειμνήστου βασιλέως κῦρ Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου.
- F) Copie au Prôtaton dans le « Codex 5 », p. 10-19, que Millet a vue, mais qu'il n'a ni photographiée ni décrite.
- G) Copies modernes: 1-2) Codices Iviron 754 et Hagias Triados (cf. Meyer, Haupturkunden, p. 274); 3-4) Codices Pantéléimôn 204, p. 37, et 281, p. 226; 5) Copie de Kutlumus; 6) Copie de Philothéitès; 7) Théodoret de Lavra a fait une copie qui aurait été conservée à Esphigménou (mais elle ne semble pas y être: communication de J. Lefort. Il s'agit probablement de la copie incorporée dans «L'Histoire de l'Athos» de Théodoret, cf. ci-dessus, p. 171 et note 41); 8) Codex Athènes Bibliothèque de la Boulè 170 (cf. nº 7 Le Texte, Copie E<sub>8</sub>). Voir l'examen des rapports entre toutes ces copies dans les notes, diplomatique.

Éditions: Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 277-290, d'après la copie de Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 62-72; Mompherratos, Dikaion, p. 245-256, d'après l'édition Kalligas; Meyer, Haupturkunden, p. 151-162, d'après les copies Iviron 754 et Hagias Triados, et l'édition Kalligas; Smyrnakès, Athos, p. 300-308, d'après Uspenskij (?); Chatzilôannou, Chrysoboulla, p. 14-23, d'après l'édition Meyer.

La copie du Prôtaton étant de toutes les copies anciennes la moins satisfaisante, nous prenons comme base de notre édition la copie B, qui est la plus ancienne et la meilleure, mais dont nous écartons six leçons. Pour des raisons de commodité, nous numérotons les lignes en partant du début du présent acte, sans compter celles du document qui le précède. Comme le font la plupart de nos copies, nous séparons les articles par un espace. En apparat, nous ne mentionnons que les divergences les plus importantes des copies anciennes (A, B, C, D, E), sans tenir compte de la tradition moderne, ni des éditions précédentes.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 169-181 (traduction russe), 183-184, 290, 291, 325-326 (signatures); Pistès, Athos, p. 50 (éd. de la fin); Meyer, Haupturkunden, p. 36-38; Smyrnakès, Athos, p. 292.

ANALYSE. --- Formule annongant la copie du typikon établi par le moine Kosmas Tzitziloukès sur l'ordre de l'empereur Constantin Monomaque (l. 1-2). Préambule : L'empereur a le devoir de se soucier non seulement des affaires temporelles, mais aussi de la bonne marche de la vie monastique (l. 3-10). Exposé: Les moines athonites, qui ont laissé par indolence le diable semer le désordre et la zizanie parmi eux, se sont adressés à l'empereur pour le prier d'envoyer [à l'Athos] un moine expérimenté qui trouverait le moyen de guérir leurs maux (l. 10-17). L'empereur y a consenti et a adressé l'écrit suivant [à Kosmas Tzintziloukès] (l. 17-21). Graphè impériale: « Les moines du monastère de la Sainte Montagne sont venus rapporter à l'empereur que les prescriptions de leur typikon et de leurs chrysobulles restaient lettre morte : leurs différends sont portés devant les tribunaux civils; des moines se hissent à l'higouménat après décision desdits tribunaux. Des différends se sont aussi manifestés récemment parmi eux concernant l'higoumène, aussi bien que des questions spirituelles (l. 21-25). L'empereur a jugé bon d'envoyer sur place un homme capable, le destinataire de la présente étant le meilleur de tous, pour qu'il recherche le typikon et les chrysobulles, qu'il examine les différends et qu'il trouve, sans tenir aucun compte de la décision du juge, des solutions appropriées, et qui soient conformes aux usages et aux prescriptions anciennes. L'empereur en sera informé, car il ne veut pas que des innovations soient introduites à la Sainte Montagne. Quant à l'élection du prôtos, elle doit se faire selon la règle (τύπος) ancienne et l'élu doit se présenter à l'empereur » (l. 25-34). Se conformant à l'ordre impérial, le moine Kosmas Tzintziloukès s'est rendu à la Sainte Montagne et a convoqué tous les moines et les higoumènes (qui dépassent le nombre de cent quatre-vingts) à la laure de Karyés, selon la coutume, et il leur a fait part de sa mission (l. 34-41). [Kosmas], les higoumènes et le prôtos étant réunis, on constata que les troubles venaient du diable. On donna ensuite lecture du chrysoboullon typikon et des chrysobulles; après quoi, [Kosmas] demanda [à l'assistance] quelles clauses (τύποι) [du typikon] avaient besoin d'être révisées (1. 41-45).

Suivent quinze clauses: [I] Il apparut que la clause interdisant l'accès aux monastères des eunuques et des imberbes n'était plus respectée; on décida à l'unanimité, selon le vœu du prôtos Théophylaktos et des higoumènes de Lavra Néophytos, de Vatopédi Athanase et d'Iviron Georges, et selon le propre jugement du rédacteur, que les higoumènes, les épitérètes et les autres gérontes expulseraient toutes ces personnes de la Montagne (l. 45-53). [II] Des bateaux athonites vont faire du commerce jusqu'à la capitale. [Comme le typikon ne prévoyait rien sur ce point], on chercha et on trouva un typikon écrit et signé sous le règne de Basile [II], qui interdisait, sous peine d'expulsion [de l'Athos], ce moyen d'enrichissement, n'autorisant que la possession de petits bateaux pour aller vendre à Thessalonique et aux alentours le vin en excédent (l. 53-62). Revenir à cette disposition parut à tous inadmissible : cela les obligerait à quitter l'Athos le jour même. Il fut donc décidé que les monastères auraient le droit de posséder de petits bateaux de deux à trois cents modioi pour aller jusqu'à Thessalonique et à Ainos vendre leurs produits excédentaires et en rapporter le nécessaire; ces bateaux ne voyageraient pas durant le Grand Carême, et ne feraient pas de commerce. En cas de transgression, ils seraient vendus par le prôtos au profit de la communauté. Les grands

bateaux seraient désarmés, sauf ceux qui étaient possédés en vertu des chrysoboulla sigillia, et sauf celui de Vatopédi, lequel a été autorisé par un acte du prôtos et des higoumènes (l. 62-77). [III] Malgré les prescriptions des typika et des ordonnances impériales, beaucoup de monastères possèdent des moutons et des chèvres, et la laure de kyr Athanase possède même des vaches. [Kosmas] leur demanda de s'en défaire. Tous acceptèrent, sauf l'higoumène de Lavra Néophytos; il allégua que sa laure, très peuplée, ne pouvait subsister sans les animaux, qui d'ailleurs y étaient introduits depuis plus de cinquante ans avec l'assentiment des higoumènes (l. 78-86). En accord avec le prôtos et les higoumènes, il fut convenu que Lavra conduirait ses moutons [hors de l'Athos], mais que, le poisson ne suffisant pas à nourrir ses sept cents moines, elle y maintiendrait ses vaches, gardées toutefois à une distance de douze milles de tout monastère et par des moines (l. 86-93). [IV] Étant donné que le nombre des moines de la laure de kyr Athanase est passé de cent à sept cents, on accorde [à Lavra] quatre couples de bœufs, au lieu d'un, pour servir à pétrir le pain, mais non pas pour labourer. On accorde aussi à Vatopédi, monastère très peuplé, un couple de bœufs pour faire le même travail (l. 93-99). [V] Tous consentent à ce que le monastère des Amalfitains possède un bateau de fort tonnage qui, à l'exclusion de tout trafic commercial, servira à transporter de la capitale les vivres dont le monastère a besoin et que les fidèles lui procurent (I. 99-101). [VI] Interdiction aux bateaux athonites, sous peine de confiscation, de faire le commerce du bois, des ligots ou de la poix; la vente de ces produits est permise entre moines pour les besoins de leurs monastères (l. 102-106). [VII] Interdiction aux moines de passer d'un monastère à l'autre, sans le consentement de leur higoumène (l. 106-109). [VIII] Les dernières volontés des higoumènes exprimées par testament doivent être respectées; conformément à l'ancien typikon, on décide que tout acte visant à transgresser ces volontés sera considéré comme nul (l. 109-116). [IX] L'higoumène qui cherche à révoquer un acte de vente ou de donation, librement établi et signé par lui et par des témoins, sera chassé de sa charge, et toute disposition nouvelle prise par lui sera considérée comme nulle (l. 116-123). [X] Chacun est libre de couper le bois de chausse où il veut. On peut aussi se procurer librement le bois de charpente sur la partie commune de la Montagne, et sur les terres des monastères avec l'accord de ces derniers (l. 123-128). [XI] Les anciens prôtoi ayant distribué les terrains de la communauté sans discernement, ces derniers sont devenus rares; pour cela, il a été décidé à l'unanimité d'interdire aux prôtoi à venir toute donation ou vente de ces terrains (l. 128-133). [XII] La laure de Karyés a été transformée en véritable comptoir, où les moines vendent même des articles dont l'usage leur est défendu. On interdit cette pratique sous peine d'expulsion du coupable de la laure (l. 133-136). [XIII] Presque tous les moines se plaignent que les higoumènes des grandes laures arrivent aux assemblées assistés par plusieurs serviteurs qui font régner la peur et le désordre dans les réunions et se querellent en dehors d'elles (l. 136-140). Ces accusations visant en premier lieu l'higoumène de Lavra Néophytos, celui-ci se déclara prêt à revenir aux clauses de l'ancien typikon : deux serviteurs pour lui, trois pour le prôtos, aucun pour les autres. Cette solution ne satisfaisant point ces derniers, il fut décidé que le prôtos serait accompagné de trois serviteurs, l'higoumène de Lavra de six, ceux de Vatopédi et d'Iviron de quatre chacun et tous les autres d'un seul. Ces serviteurs séjourneront dans les kellia des monastères et n'assisteront pas aux réunions; à la rigueur, l'higoumène de Lavra et le prôtos pourraient être accompagnés d'un ou deux serviteurs, les higoumènes de Vatopédi et d'Iviron d'un, mais ceux-ci n'auront pas le droit d'intervenir dans la discussion (l. 140-154). [XIV] Il a été décidé à l'unanimité que les affaires importantes seraient jugées par les assemblées générales, sous la présidence du prôtos, assisté, chaque fois que cela se pourrait, de l'higoumène de Lavra et des autres higoumènes notables, en présence de tous les autres gérontes, en dehors de toute partialité, de tout lien d'amitié ou de passion. Les affaires de moindre importance peuvent être jugées sur place par le prôtos accompagné de quinze higoumènes, qui ne doivent pas être toujours les mêmes (l. 154-163). [XV] Tous les participants à l'assemblée se sont récriés contre les moines et les higoumènes qui ordonnent diacres, et même prêtres, des jeunes gens de moins de vingt ans; et contre ceux qui laissent par testament leur charge d'higoumène à des jeunes de cet âge. [Kosmas] ordonne formellement l'abandon de ces habitudes pernicieuses : conformément aux canons, l'âge limite pour les diacres sera de vingtcinq ans, pour les prêtres et les higoumènes, de trente ans (l. 163-169).

Conclusion: Les présentes prescriptions ont été prises après réflexion et délibération, en accord avec les moines et higoumènes dont les noms se trouvent plus bas, par le moine Kosmas Tzintziloukès, conformément à l'ordre impérial; elles ont été signées par les plus notables des gérontes de l'Athos et données aux moines pour qu'ils s'y conforment (l. 170-175). Clause pénale (l. 175-176). Le présent typikon doit être présenté à l'empereur pour confirmation, comme cela a été fait pour le typikon établi par Euthyme, moine et higoumène du Stoudios, agissant sur l'ordre de feu l'empereur Jean [Tzimiskès] (l. 176-181). Ceci a été établi, écrit et signé par : le prôtos Théophylaktos, l'higoumène [de Lavra] Néophytos, l'higoumène de Vatopédi Athanase, l'higoumène d'Iviron Georges, l'higoumène de Zygou Jean, et les autres moines et higoumènes notables de l'Athos; date (l. 181-184).—
[Le document] a été certifié (κεκανικλωμένον), scellé par le sceau impérial et signé par les higoumènes dont les noms suivent (l. 184-185). Signatures du prôtos et de trente et un higoumènes et moines (l. 186-196).

La présente copie, collationnée par le prôtos Iôannikios sur les typika originaux et reconnue conforme, a été envoyée à l'empereur [Alexis Ier Comnène] par Niphôn, moine de la Grande Lavra et hésychaste, en septembre, indiction 5, a.m. 6605 [= 1096] (l. 197-201).

Notes. — Diplomatique. Le nombre élevé des copies anciennes montre que le second typikon suscita parmi les Athonites un aussi grand intérêt que le premier; cela ne rend que plus inexplicable la perte de l'original du second, qui devait être gardé au même endroit que le premier. Telle que nous la connaissons aujourd'hui, la tradition du document se divise en deux branches : a) les copies complètes, c'est-à-dire celles qui portent les signatures; b) les copies qui s'arrêtent à la date (l. 184). La copie la plus importante de la première catégorie, copiée sur l'original en 1096 (cf. le texte B), se trouvait dans les archives de Lavra dans le troisième quart du xviiie siècle (cf. le cartulaire manuscrit de Cyrille, prohigoumène de Lavra, p. 95, no ξ', notice publiée par Spyridon de Lavra dans Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher, 7, 1930, p. 399, l. 23-29, où il faut corriger la date absurde ,ζφε' en ,ζφνδ' [= 1045] la première fois, et en ,ζχε' [= 1096] la seconde). Cyrille note également que la copie a été certifiée par le métropolite de Thessalonique Théodoulos (sur ce dernier, cf. Laurent, Corpus des sceaux, V, 1, p. 332-333) « dont la bulle de plomb est conservée». Au début du xixe siècle Théodoret de Lavra a vu lui aussi le sceau qu'il décrit ainsi : « 'Η σφραγίς μολυδδίνη κρέμαται καὶ νῦν διὰ νήματος λινοῦ ἔχουσα γράμματα κεφαλαιώδη · Σφραγίς Θεοδούλου Θεσσαλονίκης» (il faut, en effet, attribuer à Théodoret cette remarque que l'on trouve dans la

copie G<sub>6</sub>: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 291, et dans la copie G<sub>4</sub>: cod. Pantéléimôn 281, p. 241). C'est sur cette copie de 1096, alors conservée à Lavra, qu'a travaillé Théodoret (G<sub>7</sub>); il fut démarqué par Philothéitès (G<sub>6</sub>) et par Jacques de Néa-Skètè (G<sub>3</sub> et G<sub>4</sub>). Philothéitès, qui mentionne que la copie B se trouve à Lavra (cf. Uspenskij, ibid., p. 280 n. 2), rapporte aussi (ibid., p. 291) une tradition, erronée à notre avis, selon laquelle la copie B s'est trouvée un moment donné à Esphigménou (remarque répétée par le cod. Pantéléimôn 281, p. 241); les liens de Théodoret avec ce couvent suffisent à expliquer cette assertion. — Il est probable que la copie de Kutlumus (G<sub>5</sub>: cf. Uspenskij, ibid., p. 325-326) se fonde, au moins pour cet acte, elle aussi, sur Théodoret, car elle porte les signatures. La copie C est indépendante de B (cf. l'apparat : leçons divergentes, surtout dans les signatures); elle fut donc exécutée sur l'original, ou sur une autre copie complète aujourd'hui perdue. Alexandre Lavriôtès a vu à Iviron la copie C, dont il décrit le sceau et qu'il considère comme l'original (cf. Ekkl. Al., 2e période, 4, 1887, p. 410).

L'archétype de la deuxième branche semble être la copie A. Comme elle s'arrête en fin de ligne et à la fin d'une pièce de parchemin, on déduira qu'elle comportait initialement une autre pièce portant les signatures et, éventuellement, une validation; elle a dû la perdre très tôt, avant le xive siècle, si, comme nous le pensons, toutes les autres copies tronquées s'inspirent d'elle. Cette dépendance est prouvée par la collation en ce qui concerne les copies E, G<sub>1</sub> et G<sub>2</sub>; elle est moins évidente pour D, qui présente quelques leçons communes avec B, mais rien qui ne puisse venir d'un copiste intelligent et connaissant les institutions athonites; or, D est une copie réfléchie (cf. l'apparat).

Immédiatement après la date, la copie B ajoute : "Εστι δὲ τὸ τοιοῦτον κεκανικλωμένον καὶ βεδουλλωμένον τῷ βασιλικῷ βουλλωτηρίω καὶ ὑπογεγραμμένον παρὰ τῶν τότε ὄντων καθηγουμένων, ὧν τὰ ὀνόματά εἰσι ταῦτα, suivent les signatures. Nous apprenons ainsi que l'original portait le sceau de l'empereur, comme le typikon de Tzimiskès, mais non pas sa signature. En effet, on ne peut traduire, comme Philothéitès et Smyrnakès, le mot κεκανικλωμένον par : signé par l'empereur. En règle générale, le kaniklôma est l'addition dans un acte impérial des mots de recognition à l'encre rouge (cf. Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 29, 36). Étant donné la nature du document, il ne devait comporter dans le texte aucun mot en rouge. Force est d'accepter l'explication fournie par le chrysobulle de juin 1046, que Constantin Monomaque émit pour confirmer le présent typikon (Acte nº 9, l. 44-46 : Τοῦτο μὲν (le typikon) τῆ σφραγίδι ἡμῶν ἐσφραγίσαμεν καὶ κατὰ τὰς συνάψεις ἐκάστης μεμβράδος τῷ διὰ κινναβάρεως κανικλώματι ἐκυρώσαμεν, ἵνα μηδέν μηδέποτε περὶ αὐτὸ κακουργηθείη. Ceci nous apprend que l'opération consistant à inscrire quelques mots sur les jointures du verso pour préserver l'acte de toute manupilation s'appelle, elle aussi, κανίκλωμα et qu'elle peut être faite à l'encre rouge. Certes, toutes les notices originales que nous possédons sur des kollèmata sont en noir (cf. Dölger-Karayannopulos, Urkundenlehre, p. 36 n. 2); il est vrai aussi que l'Acte nº 9 n'est conservé que par des copies modernes; mais cela n'autorise pas à mettre en doute l'indication, sauf si l'on estimait que les mots διὰ κινναδάρεως ont été ajoutés par un copiste et que toutes les copies du nº 9 dérivent du texte de ce copiste, ce qui ne paraît pas être le cas.

Prosopographie. L'empereur envoie au Mont Athos le moine Kosmas Tzintziloukès (l. 35, 172; cf. aussi nº 9, l. 20-21 : Κοσμᾶ . . . τῷ κατὰ τοὺς Τζιντζιλουκίους), qu'il considère comme la personne la plus compétente pour résoudre les problèmes athonites. Ce même moine jouissait de la confiance

THE RES

8. TYPIKON DE MONOMAQUE (1045)

de l'empereur Michel IV le Paphlagonien qui, le 10 décembre 1041, reçut de sa main la tonsure (cf. Psellos, Chronographie, éd. E. Renauld, Paris, 1926, t. I, p. 83-84; Kédrènos, Bonn, II, p. 533-534). Michel ayant été tonsuré dans le couvent qu'il avait fondé, les Saints-Anargyres du Kosmidion, il est raisonnable de supposer que Kosmas, probablement le père spirituel de l'empereur, était moine de ce couvent. Le sceau de Kosmas est publié par Laurent, Corpus des sceaux, V, 2, nº 1271. C'est probablement ce même Kosmas qui fonda un monastère aux alentours de Mosynopolis (cf. ibid., p. 189-190), connu par un sceau (ibid., nº 1270) et par un acte de 1294 (cf. Actes Esphigménou², Appendice E). Un autre membre de la famille Tzintziloukès, le cartulaire Basile, se distingua un siècle plus tard (cf. N. Svoronos, dans Tr. et Mém., 1, 1965, p. 364-365 et note 196).

Higoumènes et monastères athonites. Le prôtos Théophylaktos (l. 49, 89, 181, 186), dont notre document fournit la première mention, occupe cette fonction jusqu'en 1051 au moins (voir liste des prôtoi, nº 15). Néophytos, higoumène de Lavra (l. 50, 83, 141, 181, 186), qui paraît être l'homme fort de l'Athos à ce moment, n'a pas laissé d'autres traces (cf. Actes Lavra<sup>2</sup>, p. 50, 55), tandis qu'Athanase de Vatopédi (l. 50, 182, 186) nous est connu par plusieurs documents, les plus anciens étant de 1020 : acte d'Iviron inédit, et de 1021/22 : notice dans le codex Moscou Musée Historique 438 (anc. coll. synod., Vlad. 299), f. 203, où il porte la qualification de gérôn; voir aussi Ire Partie, p. 91 et note 315; Actes Esphigménou<sup>2</sup>, no 3, notes. Georges l'Ibère (l. 51, 182, 187), appelé aussi Georges l'Hagiorite, est le troisième higoumène d'Iviron de ce nom; notre document et Actes Kastamonitou, nº 1, de mars 1047, donnent les seules dates précises de son higouménat, que nous connaissons aussi par sa Vie; cf. une notice sur Georges, par J. Kirchmeyer, dans Diction. de Spiritualité, 6, 1967, col. 240-242. L'higoumène de Zygou, Jean (l. 183, 187), signe immédiatement après l'higoumène de Vatopédi dans Actes Rossikon, nº 3 (1048), p. 24, et est mentionné parmi les higoumènes notables (λογάδες) dans Actes Xèropotamou, nº 5 (1056), l. 7; la place que lui assignent ces actes, aussi bien que notre document, montre l'importance que revêtait à cette époque son couvent, un des plus anciens de l'Athos; voir Ire Partie, p. 93.

Le copiste a disposé les signatures (l. 186-196) en trois colonnes, les simplifiant parfois pour y parvenir, comme le prouve la comparaison avec la copie C (cf. apparat, l. 193, 194). A signaler la place relativement basse qu'occupe l'higoumène d'Esphigménou Cyrille (seule mention connue) que toutes les copies modernes ont transporté après Jean de Zygou.

Les copies anciennes du présent document et deux actes originaux de Vatopédi (photos au Collège de France) permettent de résoudre le problème du couvent de kyr Athanasiou. Il est maintenant acquis que ce monastère est autre que Lavra. Son higoumène est Pierre en 1045 (cf. l. 188) et en 1056 (Actes Xèropotamou, nº 5, l. 7), Théodose en 1059 et en 1066 (Actes de Vatopédi inédits): dans le dernier acte, il est précisé que Théodose est moine et higoumène μονῆς τοῦ κῦρ ᾿Αθανασίου τῶν Μηλεῶν, appellation qui se trouve aussi dans la copie C du présent document et qui existe probablement dans B, effacé à cet endroit. Mèléai était le nom de la région nord de l'Athos, là où se trouvait l'ancien couvent de Chilandar et quelques autres petits établissements (cf. par ex. Ἦλίας . . . ἡγούμενος τῶν Μηλεῶν: Dölger, Schatzkammer, nº 103, l. 45, et deux actes inédits d'Iviron et de Vatopédi; μονὴ τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου et μονὴ γέροντος Λαυρεντίου τοῦ Παξιμαδᾶ: Actes Chilandar Suppl., nº 1, p. 13). Tous furent annexés au territoire accordé au nouveau Chilandar en 1198 (cf. Actes Chilandar, nºs 3, l. 7-8; 4, l. 48, 63; 5, l. 13 sq.; 13, l. 51-52). Un des petits monastères de Mèléai fut celui τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τοῦ κυροῦ ᾿Αθανασίου dont

l'higoumène Mélétios signe en tant que voisin en 1076 : Actes Chilandar Suppl., nº 1, p. 14 ; cet établissement est à identifier avec notre monastère τοῦ κῦρ ᾿Αθανασίου τῶν Μηλεῶν. Tombé, comme tant d'autres, rapidement en ruine, il passa sans doute avec les autres anciens établissements de la région sous la dépendance de Chilandar.

Deux monastères (Saint-Eustratios, l. 191, et Saint-Onuphre, l. 196) n'ont laissé, à notre connaissance, d'autre trace que la signature de leur higoumène au bas du présent acte; pour quatre autres (de la Vierge, l. 189 et 192, du Sauveur, l. 192, et de Saint-Nicolas, l. 195), il est impossible de proposer une identification précise, parmi les nombreux couvents connus sous ces vocables; on dira seulement que le même Bartholomaios du Sauveur signa un acte de 1048 (Actes Rossikon, nº 3, p. 26) et qu'un monastère de Saint-Nicolas, sans autre précision, est souvent mentionné dans les actes du xie siècle (par ex. Actes Lavra2, nº 25, l. 51; Actes Rossikon, nºs 1, 2 et 5, p. 4, 14, 42; Acies Xèropolamou, nº 6, l. 64). — La plupart des autres higoumènes apparaissent dans d'autres actes de l'époque : Sur Hilariôn de Saint-Nicéphore (= Xèropotamou) (entre 1034 et 1071), Syméon de Galiagra (entre 1040 et 1056) et Nicéphore de Berroiôtou (entre 1034 et 1071), cf. Actes Esphigménou<sup>2</sup>, p. 38, 39, 47, 48; Jean de Kaspakos: ibid., nº 1 (1034), l. 43, et Actes Chilandar Suppl., nº 1 (1076), p. 15; Élie de Xèropotamou (= Saint-Paul) : Actes Laura2, nº 29 (1035), l. 26; Athanase de Kyr Sisôè: Actes Kastamonitou, nº 1 (1047), l. 21, Actes Rossikon, nº 3 (1048), p. 24, et Actes Zographou, nº 3 (1049), l. 41; Léontios de Phalakrou et Théodore de Kaletzè: Acles Rossikon, nº 3 (1048), p. 24; Jean de Phakènou: Acles Kastamonilou, nº 1 (1047), l. 23; Nicéphore de Xèrokastrou : ibid., l. 6, 10, et Actes Rossikon, nº 4 (1057), p. 36; Gérasimos de Loutrakiou: Actes Xèropotamou, nº 5 (1056), l. 4, et Actes Rossikon, nº 4 (1057), p. 38; Nicéphore de Saint-Éphrem : ibid., p. 38; Michel de Saint-Pierre : Actes Lavra2, nº 25 (1024), l. 49, nº 29 (1035), l. 31.

Autres remarques. Voir le commentaire de ce document et une comparaison avec le typikon de Tzimiskès, Ire Partie, p. 102-107, où nous discutons aussi les problèmes que soulèvent certains passages de l'acte inséré.

- L. 21 : τῆς μονῆς τοῦ 'Αγίου "Ορους. Voir Ire Partie, p. 62 et notes 7, 8, 10.
- L. 23, 45, 78: τυπικά. On peut se demander si le pluriel est ici une manière de désigner le typikon de Tzimiskès, ou si le rédacteur fait allusion aux typika particuliers des couvents. Nous inclinons plutôt vers la seconde interprétation, étant donné que les trois problèmes dont il est question, l'élection de l'higoumène, les eunuques et les imberbes, les animaux, sont traités dans le typikon d'Athanase pour Lavra (pour la l. 23, cf. Meyer, Haupturkunden, p. 108, l. 27 sq., cf. p. 124, l. 3-6, p. 128, l. 14-16; pour la l. 45, ibid., p. 118, 33 p. 119, 5; pour la l. 78, ibid., p. 121, l. 19-21). On sait que les typika d'autres couvents s'inspiraient du typikon de Lavra.
- L. 28 : κόπος ἔμμισθος. Il s'agit de la récompense spirituelle, dont Kosmas deviendrait digne en aidant les Athonites, et non pas d'une récompense matérielle.
  - L. 34 : την ἐκλογην βασιλείαν μου. Voir Ire Partie, p. 103 et note 80.
  - L. 56-57 : ἔγγραφον Βασιλείου. Voir Ire Partie, p. 95, note 2.
- L. 82, 83 : ἀποκτήσασθαι, ἀπόκτησις. Le préfixe ἀπό est ici privatif; on traduira donc le verbe : pour s'en démettre, et le nom : l'abandon.
- L. 92 : καὶ παρὰ μοναχῶν αὐτὰς νέμεσθαι. La précision que les vaches devaient être gardées par des bergers moines, fait penser que probablement l'existence de bergers laïques sur le Mont

Athos commençait déjà à préoccuper les Athonites. On sait par la Diègèsis mérikè quelle importance ce problème prit avant la fin du xie siècle; voir Acte no 10, notes.

L. 93 : ἐτυπώθη ἄνωθεν. L'adverbe ne renvoie pas à un passage antérieur du présent acte, mais au typikon de Tzimiskès, cf. Acte nº 7, l. 137-138.

L. 117: ἀνταλλαγωγή. Nous avons gardé cette forme, que l'on retrouve dans un acte de 982 (inédit d'Iviron) et de 1018 (Actes Lavra², nº 24, l. 29, 33, 35, 36, 37).

L. 162: μη ἐξέστω - συμπαραλαμδάνειν. Peu à peu l'habitude s'instaura que le prôtos fût secondé par les higoumènes des établissements voisins des monastères en conflit; ils connaissaient les données du litige mieux que les autres higoumènes et pouvaient avoir un intérêt particulier à suivre l'évolution de l'affaire.

Acte inséré: Ordonnance de l'empereur Constantin IX Monomaque (γραφή, l. 20, 35; ἐπιταγή, l. 36; πρόσταξις, l. 37, 172; cf. κελεύει, l. 27) qui enjoint au moine Kosmas Tzintziloukès de se rendre à l'Athos et de rédiger un document qui complète l'ancien typikon : l. 21-34; Dölger, Regesten, nº 874.

Actes mentionnés: 1) Requête, peut-être écrite, des moines athonites (ἐδέοντο, ἐδεήθησαν, l. 16, 22; αἴτησις, l. 18; cf. καταθύμιον, l. 40) pour demander à l'empereur d'intervenir et de faire cesser les désordres : perdue. 2) Le typikon du Mont Athos établi sous le règne de Jean Tzimiskès (τυπικόν, l. 22, 28, 56, 107, 179; χρυσόδουλλον τυπικόν, l. 43, 145; παλαιὸν τυπικόν, l. 103, 113, 143) = Acte nº 7. 3) Des typika (l. 23, 45, 78) de divers couvents; voir notes. 4) Divers chrysoboullia (l. 22, 24, 28, 43; διατάξεις βασιλέων , l. 32; βασιλικαὶ διατάξεις, l. 78) qui accordaient des privilèges aux Athonites. 5) Acte d'un juge (l. 30 : τῆς τοῦ κριτοῦ πράξεως) : perdu; cf. Ire Partie, p. 103. 6) Un «ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον τυπικόν» de l'époque de Basile II (l. 56-57) qui interdisait aux monastères athonites la possession de grands bateaux : perdu; cf. Dölger, Regesten, nº 821; voir notes. 7) Divers chrysoboulla sigillia (l. 76) qui permettaient à quelques couvents athonites (dont Lavra, cf. Actes Lavra², nº 55) de posséder de grands bateaux, permission assortie d'une exemption de charges : perdus. 8) Acte du prôtos et des higoumènes (ἔγγραφος ἀρέσκεια, l. 77) donnant à Vatopédi le droit de posséder un bateau de fort tonnage : perdu. 9) Ordonnance de l'empereur Jean Tzimiskès (ἐπιταγή, l. 178-179) : voir nº 7, actes mentionnés 2.

+ Τὸ ἴσον τοῦ γεγονότο(ς) τυπ(ικοῦ) ἐν τῶ 'Αγ(ίω) ''Ορει π(αρὰ) Κοσμᾶ (μον)αχ(οῦ) του Τζι- $||^2$ τζιλού(κη), προστά(ξει) τοῦ ἀοιδίμου βα(σιλέως) κῦρ Κωνσταντ(ί)ν(ου) τοῦ Μονομάχ(ου) +++  $||^3$  + 'Ανακτορικῆς τῷ ὅντι καὶ θεί(ας) (καὶ) βασιλικωτ(ά)τ(ης) φρενὸ(ς) τὸ μὴ μόνον πολιτ(ικῶν) πραγμάτ(ων) ἐπιμέλειαν ἀκριδῆ ποιεῖσθ(αι) (καὶ) στρατοῦ  $||^4$  φροντίζ(ειν) καὶ ἔθνη τροποῦσθ(αι) πολέμια (καὶ) ἐχθρούς καταδουλοῦσθ(αι) (καὶ) πόλ(εις) πολυαν(θρώπ)ους ὑπὸ τ(ὴν) οἰκείαν ἄγειν χεῖρα, ἀλλὰ  $||^5$  (καὶ) τὸ θείων ἐξαιρέτ(ως) θεσμῶν καὶ ἱερῶν κανόν(ων) ἀντέχεσθ(αι), (καὶ) τῶν τῷ Θ(ε)ῷ ἀνακειμ(έν)(ων) καὶ κόσμον φυγόντων καὶ ἐν ὅρεσι  $||^6$  διαιτωμέν(ων) καὶ μόνου ἐχομέν(ων) Θ(εο)ῷ ἀρετῆς τὲ ἐπιμελομέν(ων) καὶ μηδὲν ταύτ(ης) πλέ(ον) εἰδότ(ων) πολλὴν ποιεῖσθ(αι) τ(ὴν) πρόνοιαν, ὡς  $||^7$  μὴ μόνον ἐπηρειῶν (καὶ) ἄλλης πάσ(ης) κακώσε(ως) ἀνωτέρους αὐτοὺς συντηρ(εῖν) (καὶ) φιλοτιμί(αις) ἀμείδεσθ(αι) βασιλ(ικαῖς) ὡς ἀληθ(ῶς)  $||^8$  (καὶ) πλουσί(αις), ἀλλὰ καὶ τ(ὰς)

τούτων παρατροπ(ὰς) τ(ὰς) ἐκ σατανικοῦ φθόνου ἄτε ἀν(θρώπ)οις ἐπισυμδαινούσ(ας) ἐπανορθοῦσθαι ||<sup>9</sup> (καὶ) τὸν σάλον τούτων ἱστᾶν (καὶ) τὰ διερρωγότα συνάπτ(ειν) (καὶ) πρὸ(ς) εἰρήν(ην) (καὶ) ὁμόνοιαν άγειν τὸν ἐξαίρετον τοῦ K(υρίο)υ λα(ὸν) (καὶ) περιούσιον, οἶα  $||^{10}$  δὴ (καὶ) ἐπὶ τοῦ φιλοχρίστου (καὶ) εὐσεδεστάτου βα(σιλέως) ἡμῶν κῦρ Κωνσταντ(ί)ν(ου) τοῦ Μονομάχου ἔξεστι κατιδ(εῖν). Οἱ γὰρ (μον)αχ(οὶ) τοῦ περιωνύμ(ου) ||<sup>11</sup> ὅρους τοῦ "Αθω τ(ιων) ἄλλων μᾶλλ(ον) σφοδρότερ(ον) κ(α)τὰ τοῦ κοινοῦ ἐχθροῦ (καὶ) πολεμίου ἄνωθεν τοῦ ἀν(θρωπ)είου γένους τ(ἡν) παρά-||<sup>12</sup>ταξ(ιν) ἀεὶ ποιούμενοι, ούδ' αὐτὸν ἔσχον ἀμελοῦντα ἢ κατολιγωροῦντα τοῦ ἀντιπολεμ(εῖν) τούτ(οις) (καὶ) ἀντιμάχεσθ(αι) · (καὶ) γὰρ ῥα- $||^{18}$ θυμήσασι (καὶ) ἀπονυστάξασιν ἐν τῷ καλῷ τούτ(ων) σπόρω τ(ῆς) τε εἰρήν(ης) (καὶ) ἀγάπ(ης) (καὶ) ὁμονοίας, τὰ τ(ῆς) μάχ(ης) καὶ ἔριδο(ς) (καὶ) ||14 διχοστασί(ας) λανθανόντ(ως) ἐπέσπειρε ζιζάνια. Ἐπὶ πολύ δὲ τοῦ τοιούτου προδάντο(ς) κακοῦ, τῆ βασιλ(ικῆ) προσῆλθον ||15 οὕτοι μεγαλειό- $\tau(\eta)\tau(\iota)$  έξαιτούμενοι τῶν ἐπηρτημένων κακῶν (καὶ) τοῦ ἐξ ἀυτῶν τικτομένου ψυχικοῦ κινδύνου  $\delta$ ι' ἀυτ $(\tilde{\eta}\varsigma)$  λύσ(ιν)  $||^{16}$  εύρ $(ε\tilde{ι}ν)$  · τοῦτο  $\delta$ ὲ γενέσ $\theta$ (αι) ἐδέοντο  $\delta$ ι' ἀποστολ $(\tilde{\eta}\varsigma)$  τιν $\delta$  $(\varsigma)$   $(μον)αχ(ο\tilde{υ})$  τῶν πεΐραν ἐχόντ(ων) βίου μοναδικοῦ (καὶ) θείων θεσμῶν (καὶ) διορθώσε(ως) (καὶ)  $| |^{17}$  θεραπεί(ας) τῶν ἐπισυμβαινόντ(ων) ἐκ τ(ῶν) τοῦ πονηροῦ σκανδάλ(ων). Ὁ δὲ ἡηθ(εἰς) φιλόχριστο(ς) ἄναξ (καὶ) ἐδέξατο τούτους,  $||^{18}$  καὶ εὐμενῶς εἶδε κ(αὶ) ἡκροάσατο τῶν λεγομ(έν)(ων), (καὶ) προσήκατο τὴν αὐτ(ῶν) ἀίτησ(ιν), (καὶ) ἀποστεϊλαι οἷον αὐτοὶ ἐπεζήτουν ὑπεσχε- $||^{10}$ το μοναχ(όν), ὡς ἂν διόρθωσ(ιν) δι' αὐτοῦ τὰ μὴ καλ(ῶς) γενόμενα δέξωνται, (καὶ) κ(α)τάστα(σ)(ις) τῷ "Ορει (καὶ) ὁμόνοια ἀληθ(ἡς) τοῖς ἐν ἀυτῶ ἀσκου-||²⁰μένοις (μον)αχ(οῖς) ἐπιδραδευθῆ. Διά τοι τοῦτο καὶ σεδαστὴν καὶ τιμίαν τ(ῆς) ἀυτοῦ βα(σιλείας) γραφὴν πρὸ(ς) τοὺς εὐτελ(εῖς) ἡμ(ᾶς) ἐξα-||²ιπέστειλεν αὐτ(αῖς) λέξεσι διαλαμδάνουσαν τάδε. « Οἱ (μον)αχ(οἰ) τ(ῆς) μον(ῆς) τοῦ ' $A\gamma$ (ίου) 'Όρους πρὸ καιροῦ τινὸ(ς) εἰσελθόντες  $||^{22}$  εἰς τ(ήν) βα(σιλείαν) μου ἐδεήθησαν ὡς παρὰ τ(ἡν) δύναμ(ιν) τοῦ τυπικοῦ αὐτ(ὧν) (καὶ) τὧν ἐναποκειμέν(ων) ἐν τῷ "Όρει χρυσοδουλλ(ίων) καθέλκοντ(αι) ||<sup>23</sup> εἰς κοσμικὰ δικαστήρ(ια), (καὶ) τῆ δυναστεία τούτ(ων) προχειρίζοντ(αι) (καὶ) ἡγούμενοι (καὶ) τᾶλλα πάντα γίνοντ(αι), ἡ δὲ τ(ῶν) τυπ(ικῶν) δύναμ(ις)  $||^{24}$  (καὶ) αἱ τ(ῶν) χρυσοδουλλ(ἱων) διατάξ(εις) ἐν γράμμασι μόν(οις) κεῖνται · (καὶ) ἐπεὶ (καὶ) νῦν ἀνεφύησαν τινὰ ζητήματα μέσον αὐτῶν ||<sup>25</sup> περί τε τοῦ ἡγουμένου (καὶ) περί τινων ψυχικῶν αἰτιαμάτ(ων), δεῖν ἔκρινεν ἡ  $\beta\alpha$ (σιλεία)  $\mu$ (ου) τὴν το $\mu$ (ὴν) τῶν ὑποθέ(σε)(ων) ἐμπιστεῦσαι  $||^{26}$  ἀνδρὶ  $\kappa$ (α)τὰ  $\Theta$ (εδ)ν βιοῦντι καὶ τ(ῆς) διορθώσε(ως) τῶν ψυχικ(ῶν) παθ(ῶν) πείραν ἔχοντι, ἴνα μὴ τὸ ποίμνιον τοῦ Χριστοῦ πρὸς ἄλληλα ||27 στασιάζον ἐπὶ πολύ διαμένοι, κρείττων δὲ σοῦ οὐδ(εἰς) ἔσται ὁ μεταχειρισόμενο(ς) τὰ πράγματα.  $\Delta$ ιὰ τχῦτα κελεύει σοι  $||^{28}$  ἵνα κόπον ἔμμισθον ὑπομείν(ης), (καὶ) ἀπέλθ(ης) ἔκεῖσε καὶ ζητήσ(ης) τὸ τυπ(ικὸν) (καὶ) τ(ὴν) τῶν χρυσοδουλλί(ων) διάταξ(ιν), ἔτι δὲ (καὶ) ||²θ τὰ κινούμενα πάντα παρ' ἀυτῶν ἐρευνήσ(ης) (καὶ) τὴν θεραπεί(αν) πρόσφορον εἰσενέγκ(ης), ἐν μηδενὶ προσισταμέν(ης) σοι ||<sup>80</sup> τ(ης) τοῦ κριτοῦ πράξε(ως), δηλώσ(ης) δὲ κ(α)τὰ λεπτὸν(καὶ) τὰ παρὰ τ(ης) εὐλαδεί(ας)σου διοικηθέντ(α), ἵνα (καὶ) ἡ βα(σιλεία) μ(ου) διάγνωσ(ιν) ἔχουσα ἔκτοτε ||81 τοὺς ἴσως ἀντιλέγ(ειν) έθέλοντ(ας) ἀποκρούηται · οὐδὲν γὰρ ἡ βα(σιλεία) μ(ου) νεώτ(ε)ρ(ον) καινισθῆναι βούλετ(αι) ἐπὶ τῶ ἀγ(ίω) τούτω ὄρει, ||32 ἀλλὰ τοὺς παλαιοὺς θεσμούς τε καὶ τύπους φυλαχθῆναι (καὶ) κ(α)τὰ τ(ὰς) διατάξ(εις) τῶν μακαριστῶν βασιλ(έων) τὰ πάντα ||33 γενέσθ(αι), (καὶ) τὰ περὶ ψυχικῶν δὲ ἄπαντα αἰτιάματα σὺν ἀκριδεία λυθῆναι τῆ ση ἐπιστασία καὶ δοκιμασία, ἀλ-|| ¾λὰ καὶ τὴν ἐκλογὴν τοῦ (πρώτου) κ(α)τὰ τὸν παλαιὸν τύπον γενέσθ(αι) (καὶ) ἀποσταλῆναι εἰς τ(ἡν) βασιλ(εἰαν) μου ». Ταῦτα ||35 τοίνυν

L. 3 μη : οὐ C lacune A | l. 6-7 ὡς μη : πασαν οὐ C lacune A.

L. 8 σατανικοῦ BC : δαιμονικοῦ D τοῦ AE || ἐπανορθοῦσθαι : -σται C lacune A. || 1. 10 δἡ : δὲ C lacune A || κατιδεῖν : κατανοεῖν D || 1. 12 ἀεὶ : οπ. DE || 1. 15 φανερῶς après ψυχικοῦ aj. D || 1. 17 τούτους : αὐτοὺς D || 1. 24 μέσον : ἀνὰ μέσον AE || 1. 29 σοι : σου C || 1. 31 τούτω : οπ. C || 1. 33 δὲ BD : δἡ A δεὶ C effacé E.

τῆς βασιλ(ιχῆς) (χαὶ) θείας χελευούσ(ης) γραφῆς, παραγενόμενο(ς) ἐγὼ Κοσμ(ᾶς) ἐλάχιστο(ς) (μον)α- $\chi$ (ὸς) ὁ Τζιντζι-|[<sup>36</sup>λούκης ἐν τῷ ἀγ(ἱω) τούτω ὅρει, ἄτε θεοφιλοῦς τ(ῆς) ἐπιταγ(ῆς) οὕσ(ης), καὶ εὐλόγου κ(αὶ) δικαί(ας) τ(ῆς) βασιλ(ικῆς)  $||^{37}$  (καὶ) θείας προστάξε(ως), συνεκαλεσάμην ἄπαντ(ας) τούς ἐν τῷ τοιούτω ὄρει ὑπάρχοντ(ας) εὐλαδεστάτους (μον)αχ(ούς) (καὶ) ||38 καθηγουμένους, τῷν όγδοήκοντα καὶ ρ΄ πλέον ὑπάρχοντας, τοῦ παραγενέσθ(αι) πρό(ς) ἡμ(ᾶς) ἐν τῆ τῶν Καρε(ῶν) λαύρα ||30 ώς ἔθο(ς) · οἴ καὶ συνηθροίσθησαν ἄμα τῷ μηνυθῆν(αι) ἄπαντες, καὶ πολλὰ μὲν τῷ Θ(ε)ῷ ηὐχαρίστησαν, οὐκ ολίγα δὲ (καὶ) [[40 τοῦ κραταιοῦ ὑπερηύξαντο, ὅτι περ τὸ τοὑτ(οις) καταθύμιον εἰς πέρ(ας) ήγαγε (καὶ) ὁ λόγω ὑπέσχετο ἐπὶ τῶν ἔργ(ων) ἐκπε-||41πλήρω(κε). Συγκαθεσθέντες οὖν ἡμ(εῖς) τοῖς δηθεῖσι καθηγουμ(έν)(οις) (καὶ) τῷ (πρώτω) τοῦ "Ορους (καὶ) τ(ῷν) μεταξύ ἀμφοτέρ(ων) κινουμ(έν)(ων) ||42 ἀχροασάμ(εν)οι, εΰρομεν μηδὲν ἄλλο ἢ ἐπήρειαν δαιμόν(ων) ὑπάρχοντα τὰ παρ᾽ αὐτ(ῶν) προτεινόμενα (καὶ) ἔρ(ιν) ἀλό-||48γιστον. Ἐπιζητησάντων δὲ ἡμῶν τὸ τοῦ "Ορους χρυσόδουλλον τυπι(ικὸν) (καὶ) τὰ παρὰ τ(ῶν) μακαριστ(ῶν) βα(σιλέων) γενόμ(εν)α χρυσοδούλλια, [|44 ἦνέχθησαν ἄπαντα καὶ εἰς ἐπήκοον πάντ (ων) ύπανεγνώθησαν · ήρωτήσαμεν δὲ (καὶ) τίνες οἱ τύποι οὓς διορθωθῆν (αι) τ (ῆς) β (ασιλικῆς) ι ||45 ἐδέοντο μεγαλειότ(η)τ(ος). (Καὶ) πρό γε πάντ(ων) ἔφησαν τ(ὴν) ἐν τοῖς τυπι(κοῖς) αὐτ(ῶν) έναποκειμ(έν)(ην) ἀσφάλ(ειαν), ήγουν τὸ μὴ εὐνούχους ἢ ά- $||^{48}$ γενείους ἐν τῷ "Ορει δέχεσ $\theta$ (αι) ἢ ἀποχείρ(ειν) ἢ ἐν ἀγρῷ ἢ ἐν μοναστηρ(ίω) κατέχ(ειν) τούτους, καταφρονηθῆν(αι) παρά τινων (καί) δεϊσθαι ||47 πάντ(ως) τὸ τοσοῦτον κακὸν διορθώσε(ως). Εὐθύς οὖν εἰς ἐκδίκησ(ιν) τούτου ὁρμηθέντες αὐτοὶ (καὶ) διόρθωσ(ιν) τοῦ προσήκοντο(ς),  $||^{48}$  εὕρομεν ἄπαντ(ας) ἀπό τε μεγάλ(ων) ἕως μικρ(ῶν) εὐπειθήσαντ(ας) (καί) σύν προθυμία πάση ὑποσχομένους τοῦ "Ορους ἄπαντα ||49 τὰ τοιαῦτα ἀπελάσαι πρόσωπα, ή δὲ τούτ(ων) ἐξέωσ(ις) κοινῆ γνώμη (καὶ) θελήσει τοῦ τε εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) (καὶ) (πρώτου) Θεοφυ(λά)κτ(ου), ||50 (καί) Νεοφύτου τοῦ εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) κ(αὶ) τ(ῆς) μεγ(ά)λ(ης) Λαύρ(ας) καθηγουμένου, (καὶ) 'Αθανα(σίου) τοῦ εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) καὶ τ(ῆς) [[ε] τοῦ Βατοπεδ(ίου) καθηγουμένου μο(νῆς), (καὶ) Γεωργ(ίου) τοῦ εὐλαδεστάτ(ου) (μον)αγ(οῦ) (καὶ) τ(ῆς) τῶν 'Ιδήρων καθηγουμένου μο(νῆς), καὶ ἡμ(ῶν) ||52 αὐτῶν κρίσει καὶ δοκιμασία ἐπιτέτραπται γενέσθ(αι) παρά τε τῶν εὐλαδεστάτ(ων) (μον)αχ(ῶν), καθηγουμένων (καὶ) ἐπιτηρητ(ῶν) [[53 τοῦ "Ορους καὶ  $_{\rm II}$  τῶν συναποσταλέντων τούτοις γερόντ $(\omega v)$ .  $\Delta$ εύτερον οὖν ἐπὶ τούτ $\omega$  κεφάλαιον ἐκίνουν  $||^{54}$   $\dot{\omega}$ ς ότι, πλοῖα τινὲς τῶν (μον)αχ(ῶν) καὶ ἡγουμένων κ(α)τεσκευακότες, οἶνον καί /τ(ι)ν(α)/ ἔτερα εἴδη έξωνούμενοι, εἴς τε τ(ὴν) βασι-||⁵δλεύουσαν καὶ ἑτέρας πόλ(εις) ἀπέρχοντ(αι) καὶ ἐμπορικ(ῶς) ταῦτα διάπιπράσχουσι · ζητήσαντες οδν καὶ περὶ τούτου, ||56 εἴ γε τετύπωται τούτοις παρά τινο(ς) μετὰ τ(ήν) τοῦ τυπ(ικοῦ) διάταξ(ιν) πλοῖα κεκτῆσθ(αι), εὕρομεν ἔγγραφον καὶ ἐνυπό-||⁵γγρα(φον) τυπι(κὸν) ἐπὶ τοῦ μακαρίτου βασιλ(έως) κῦρ Βασιλείου κοινῆ γνώμη τοῦ τε τηνικαῦτα πρώτου καὶ πάντ(ων) τῶν ἐν ||58 τῶ "Όρει προσκαθημένων (μον)αχ(ῶν) γεγενημέν(ον), οὐ μόνον οὐκ ἐπιτρέπον ἀλλὰ καὶ κωλύον μάλλον τὸν τοιοῦ-||59τον καπηλικὸν πορισμόν, (καὶ) ἀπέλασ(ιν) τὴν ἐκ τοῦ "Ορους τελείαν τιθέμενον τὸ ἐπιτίμιον τοῖς τοιοῦ-||60τόν τι κατατολμῶσι διαπράτιεσθ(αι), κεκτῆσθ(αι) δὲ συγχωροῦν πλοιάρια μικρά καὶ μέχρι Θεσ(σαλονίκης) καὶ τῶν ||61 ταύτ(ης) ἔνδον πολιγνί(ων) τὸν περιττεύοντα οἶν(ον) τ(οῖς) (μον)αχ(οῖς) ἀπεμπολ(εῖν) παρεγγυώμενον, εἴ γε μὴ πλοῖα ἔξωθ(εν) παραγένοιν- $||^{62}$ το, μή μέντοι ἐξ ἄλλ(ων) ἀνεῖσθ(αι) (καὶ) εἰς ἑτέρους πωλ(εῖν), ὅπερ φιλαργυρί(ας) καὶ αἰσγροκερδεί(ας) έστ(ὶν) ἴδιον. Ἡδουλήθημεν οὖν [[68 (καὶ) αὐτοὶ ἀναγκάσαι τούτους τῷ ἀυτῷ στοιχῆσαι κανόνι, άλλ' έδοξεν άπασι τὸ πράγμα βαρὺ λίαν (καὶ) ἐπαχθές · διεδεδαιώσαντο [[64 γὰρ ὡς, εἰ μὴ πλοῖα

κέκτηνται εἰς μετακομιδήν τ(ῶν) τ(ῆς) μο(νῆς) αὐτ(ῶν) χρειῶν (καὶ) διάπρασ(ιν) τ(ῶν) ὀπωρ(ῶν) (καὶ) τοῦ περιττεύοντο(ς) τισ(ὶν) οἴνου, ||65 μὴδὲμί(αν) ἡμέραν ἐν τῷ "Ορει προσμεῖν(αι) δύνασθ(αι). Πολλ(ῆς) οὖν περὶ τούτου ζητήσε(ως) γενομ(έν)(ης), συνηρέσθησαν ἄπαντες ἵνα κέκτητ(αι) ||66 τὰ μοναστήρ(ια) πλοιάρ(ια) μικρά, χωρήσε(ως) ὑπάρχοντα σ΄ ἢ (καὶ) τ΄ μοδ(ίων), εἰς χρεῖαν μόν(ην) (καὶ) ὑπηρε(σίαν) ἐξαρκοῦντα αὐτ(ῶν), ἀπέρχοντ(αι) δὲ μέχρι ||67 Θεσ(σαλονίκης) καὶ Αἴνου κ(αὶ) τὰ περιττεύοντα τούτοις διδόντες οἱ (μον)αχ(οὶ) ἀντιλαμδάνωσι τὰ ἐνδέοντα, μὴ ἐξεῖν(αι) δέ τινι τού-||68των  $\kappa(\alpha)$ τὰ τὰς ἀξίους ἡμέρ $(\alpha c)$  τ $(\tilde{\eta} c)$  ἀγ $(i\alpha c)$   $\kappa(\alpha i)$  μεγ $(\alpha)$ λ $(\eta c)$  τεσσαρακ(o)στ $(\tilde{\eta} c)$  προόδους ποι $(\epsilon \tilde{\iota} v)$ (καί) ἔξω τοῦ "Όρους μετὰ πλοί(ων) ἐξέρχεσθ(αι), ἀλλὰ προσμέν(ειν) ||69 τοῖς οἰκείοις μοναστηρ(ίοις) (καὶ) ἀπερισπάστ(ως) Θ(ε)ῷ τὲ προσανέχ(ειν) καὶ ἑαυτοῖς · μήτε δὲ ἐκ τοῦ "Όρους μήτε ἔξωθεν εἴδη τινὰ ἐξω- $||^{70}$ [νεῖσθ]αι, σῖτον φημὶ ἢ κριθ(ὴν) ἢ οἶνον ἢ ἔλαι(ον) ἢ ἕτερόν τι τὸ οἱονοῦν, (καὶ) έμπορικ(ῶς) ἀλλαχόσε ὡς οἱ βιωτικοὶ πραγ- $||^{n}$ ματεύεσθ(αι) · δ δὴ (καὶ) γέγονεν σἰκονομικ(ῶς) κ(αὶ) τετύπωτ(αι), ἀσφαλιζομένων δηλαδὴ τῶν τὰ τοιαῦτα κτήσασθ(αι) μελλόντ(ων)  $||^{72}$  πλοῖα πρός τε τὸν (πρῶτον) τοῦ "Όρους (καὶ) τὸ κοιν(ὸν) ὡς, εἴ γε τοῦ παρόντο(ς) τύπου καταφρονήσουσιν, ἵνα πιπράσκωνται ||73 τὰ τούτ(ων) πλοῖα παρά τε τοῦ πρώτου (καὶ) τοῦ κοινοῦ καὶ τὸ τούτ(ων) τίμημα δίδοται τῶ τοῦ "Όρους οἰκονόμω, ὡς ἀν ||74 εἰς κοιν(ἀς) χρεί(ας) ἐξοδιάζηται, μὴκέτι δὲ συγχωρεῖσθαι τὸν τοῦτο κ(α)ταπραξάμενον έτερον πλοῖ(ον) κτᾶσθ(αι) ἢ τοῦ "Όρους ἐξέρχεσθ(αι), ||75 ἴνα (καὶ) οἱ λοιποί, ἀποστολικ(ῶς) φάναι, φόδον έξουσι · τὰ δὲ μεγάλ(α) πλοῖα κέκριται παρασταλῆν(αι) τέλεον, ἐκτὸ(ς) τῶν φι- $||^{76}$ λοτιμηθέντ(ων) ἔχ(ειν) ταῦτα διὰ χρυσοβούλλ(ων) σιγιλλί(ων) τ(ων) μακαριστ(ων) βα(σιλέων)ήμ $(\tilde{\omega} v)$ , (καὶ) τ $(\tilde{\eta} \zeta)$  τοῦ Βατοπεδ(ίου) μο $(v\tilde{\eta} \zeta)$  οἶα (καὶ) ταύτ $(\eta \zeta)$  ἔκπαλαι  $||^{77}$  τυπωθείσ $(\eta \zeta)$  πλοῖ(ον)κεκτῆσθ $(\alpha i)$  δι' ἐγγρά(φου) ἀρεσκεί(ας) καὶ θελήσε(ως) τοῦ τηνικ(αῦ)τ(α) (πρώτου) (καὶ) τ(ὧν)III λοιπ(ῶν) τοῦ "Όρους καθηγουμένων. ||<sup>78</sup> Τρίτον δὲ προετείνοντο κεφάλαιον λέγοντες ὅτι πάντ(ων) τῶν τυπικῶν κ(αὶ) τῶν βασιλ(ικῶν) διατάξε(ων) προσταττόντ(ων) ||76 ἐπίσ(ης) μὴδόλως ἐξεῖν(αι) τινὰ τ(ῶν) (μον)αχ(ῶν) κτήνη ἢ ζεύγη βοεικὰ κεκτῆσθ(αι), μήτε μὴν ἀπὸ ξέν(ης) χάρ(ιν) νομ(ῆς) εἰς τὸ "Ορο(ς)  $||^{80}$  εἰσέρχεσθ(αι), εἰ μή τοι κ(α)τὰ θέλησ(ιν) τ(ῶν) (μον)αχ(ῶν) τοῦτο γένητ(αι), τὰ νῦν πολλὰ τ(ῶν) μοναστηρ(ίων) ἐκτήσαντο πρόδατα κ(αὶ) αἶγ(ας), ἡ δὲ [[81 Λαύρα τ[οῦ] κῦρ ᾿Αθανα(σίου) (καὶ) βόας. Συνιδόντες οὖν καὶ ἡμ(εῖς) ὡς εὐλόγως περὶ τούτου κινοῦσι (καὶ) καλῶς, πᾶσιν ἐ-|[8ºθέμ(ε)θα σπουδήν (καὶ) ἀποκτήσασθ(αι) ταῦτα πάντ(ας) οῖς ἀθέσμ(ως) ἡ τούτ(ων) προσεγένετο κτῆσ(ις). Καὶ δὴ οἱ μὲν ἄλλοι ἄπαντες [[83 σὺν πρόθυμία τὴν τούτων ἀπόκτησ(ιν) κ(α)τεδέξαντο, ὁ δὲ εὐλαδέστατο(ς) (μον)αχ(ὸς) Νεόφυτο(ς) διετείνετο ώς ἀδύνατ(όν) ἐστι τού-||84των ἄνευ τὸ πολύ πλῆθο(ς) τῶν τῆ  $\kappa(\alpha)$ τ' ἀυτ(ὸν) λαύρα (μον) $\alpha\chi(\tilde{\omega}\nu)$  (καὶ) ἀδυνάτ( $\omega\nu$ ) γερόντ( $\omega\nu$ ) διοικεῖσθ( $\alpha$ ι) · προεδάλλετο δὲ εἰς εὔ- $||^{85}$ λογον δῆθεν μὴ παρ' ἀυτοῦ τὴν τούτ(ων) γενέσθ(αι) εἰς τὸ  $^{\prime\prime}$ Ορο $(\varsigma)$  εἰσαγωγ(ήν), ἀλλὰ πρὸ ν' ήδη χρόν(ων) ύπὸ τῶν πρὸ ἀυτοῦ ἡγουμε-|| 88νευσάντ(ων), κ(α)ταδέξασθ(αι) δὲ τὸ γεγονὸ(ς) κ(αὶ) τούς τοῦ "Όρους καθηγουμένους. 'Ημῶν δὲ κ(αὶ) ἄυθ(ις) ἰσχυρ(ῶς) ἐνισταμ(έν)(ων) τ(ἡν) μὲν τ(ῶν) ||87 προδάτ(ων) ἐξέωσ(ιν) κατεδέζατο, ἀγελαί(ας) δὲ βοῦς κεκτῆσθ(αι) ἐν τόπω ἰδιάζοντι κ(αὶ) ἀπωκισμ(έν)ω εἰς παραμυθίαν τ(ῶν) ||88 ἀσθεν(ῶν) κ(αὶ) ταλαιπώρ(ων) γερόντ(ων) ἡτεῖτο · κ(α)τένευσαν οὖν εἰς τοῦτο κ(αὶ) οἱ τοῦ "Ορους καθηγούμενοι ἄπαντες (καὶ) ὁ ἀυτ(ῶν) (πρῶτος) ὁ ||89 πολλάκ(ις) ρηθ(εὶς) εὐλαδέστατο(ς) (μον)αχ(ὸς) Θεοφύ(λα)κτ(ος), ἐφάνησαν δὲ καὶ ἡμ(ᾶς) περὶ τούτου δυσωποῦντες. (Καὶ) δὴ εἰδότες (καὶ) αυτοὶ  $||^{90}$  ώς ἀδύνατ(όν) ἐστιν ἑπτακοσίους (μον)αχ(οὺς) ἐκ μόνου

L. 35-36 Τζιντζιλούκης : Τζιντζιλούκις C || 1. 40 après κραταιοῦ suppl. βασιλέως || 1. 44 ἠρωτήσαμεν ACDE : ἠρωτήθησαν B || 1. 48 ἀπό τε : ἐκ τε τῶν D || ἔως : ἔως καὶ τῶν D || 1. 50 καὶ² : om. C || 1. 50-51 καὶ 'Αθανασίου – μονης² après καὶ Γεωργίου – μονης² transp. C || 1. 63 διεδεδαιώσαντο ACDE : διεδεδαιοῦντο B.

L. 65 ἐν : om. B || 1. 68 ἀξίους B : om. D ἀγίας καὶ σεδασμίους ΑΕ lacune C || ἔξω : ἀπὸ C || 1. 72 τύπου : τυπικοῦ C om. E || 1. 75 ἴνα - ἔξουσι : I Tim. 5, 20 || 1. 76 ταῦτα : τὰ τοιαῦτα D || 1. 79 τῶν μοναχῶν : om. D || 1. 80 τοι ΑΕ : τι BCD || 1. 82 καὶ¹ : om. CD || 1. 83 ὁ δὲ : ἀλλὰ ὁ C || ὡς : om. D || ἐστι : εἴναι D || 1. 84 εἰς ΑΒΕ : ὡς CD || 1. 85 εἰς ΒΕ : πρὸς ΑCD || 1. 88 οὖν : om. B || αὐτῶν BD : τούτων C ἀγιώτατος ΑΕ.

ίχθύο(ς) διατρέφεσθ(αι), ώκονομήσαμεν τῆ /τε/ αἰτήσει τοῦ καθηγουμένου εἶξαι (καὶ) ||® τῆ τῶν γερόντ(ων) κ(αὶ) καθηγουμέν(ων) τοῦ "Όρους συγκατανεῦσαι ἀρεσκεία ' (καὶ) τετύπωτ(αι) μήκοθεν πάντ(ων) τῶν μοναστηρ(ίων)  $[]^{92}$  ὑπάρ $\chi(ειν)$  τ(ἀς) ἡηθείσ(ας) βοῦς ὡς ἀπὸ μιλί(ων) ιδ', (καὶ) παρὰ ιν (μον)αχ(ῶν) αὖτ(ἀς) νέμεσθ(αι), (καὶ) μὴ τὸ οὐνολ(ον) τ(οῖς) μοναστηρ(ίοις) πλησιά-||98ζ(ειν). Ἐπεὶ δὲ καὶ ζεῦγο(ς) ἐν ἐτυπώθη ἄνωθεν κεκτῆσθ(αι) τ(ἡν) Λαύραν τοῦ κῦρ ᾿Αθανα(σίου) εἰς ὑπηρεσίαν  $\tau(\tilde{\eta}_{\varsigma})$  ζύμ $(\eta_{\varsigma})$  τοῦ ἄρτου  $||^{94}$   $\tau(\tilde{\omega}_{}^{}$ ) ἀδε $(\lambda \phi \tilde{\omega}_{}^{})$ , τὰ νῦν δὲ εἰς ἐπτακο $(\sigma$ ίους) ἀπὸ ρ' ηὐξήθησαν, ἤρεσεν ἄπασ(ιν) τοῖς ἐν τῷ "Όρει (μον)αχ(οῖς) καὶ ἔτερα τρία ζεύγη ||<sup>95</sup> προστεθῆναι τῷ ἐνί · (καὶ) τῆ πάντων άρεσκεία (καὶ) αὐτοὶ συναινέσαντες τυποῦμεν κεκτῆσθ(αι) μὲν τὰ τοιαῦτα ζεύγη ||96 εἰς ὑπηρεσίαν τ $(\tilde{\eta}\varsigma)$  τ $(\tilde{\omega}\nu)$  άδε $(\lambda \phi \tilde{\omega} \nu)$  ζύμ $(\eta \varsigma)$  ώς εἴρη $(\tau \alpha \iota)$ , μή μέντοι δὲ τὸ σύνολον μετὰ τ $(\tilde{\omega} \nu)$  τοιούτ $(\omega \nu)$  ἀροτριᾶν ἢ σπόρον τινὰ τῆ γῆ ||97 καταδάλλεσθ(αι) · ἀκονομήθη δὲ καὶ εἰς τὴν τοῦ Βατοπεδ(ίου) μο(νήν), διὰ τὸ πολυάν(θρωπ)ον (καὶ) αὐτὴν ὑπάρχ(ειν), ἐν ζεῦγο(ς) εἶν(αι) ||98 εἰς ὑπηρεσίαν τ(ῆς) ζύμ(ης) τοῦ άρτου τῶν ἀδελφῶν, ὡς ἀρεσθέντων δὴ κ(αὶ) ἐν τούτω τοῦ τε πρώτου κ(αὶ) τῶν λοιπῶν ά-||99πάντ(ων) ν γερόντων. 'Αλλά καὶ περὶ πλοίου μεγάλου ὧκονόμηται παρὰ πάντ(ων) ἴνα κέκτηται ἡ μο(νἡ) τῶν ἀμαλ-||100φηνῶν διὰ τὸ μὴ ἄλλως ταύτην δύνασθ(αι) συνεστάναι, μὴ μέντοι δὲ εἰς ἐμπορείας τούτω χρῆσ $\theta(\alpha i)$ , ἀλλ' εἰσέρ- $||^{101}$ χεσ $\theta(\alpha i)$  δι' αὐτοῦ εἰς τ $(\dot{\eta} v)$  βασιλεύουσαν κ $(\alpha i)$  εἰσάγειν εἴ τι ἐκ τ $(\ddot{\eta} \varsigma)$ νι  $\kappa(\alpha)$ τ' αὐτούς μο(νῆς) βούλοντ( $\alpha$ ι) ( $\kappa$ αὶ) παρὰ τ( $\tilde{\omega}$ ν) φιλοχρίστων διακονεῖσθ( $\alpha$ ι).  $||^{102}$  Επεὶ δὲ καί τινες περὶ τούτου ἐνήγαγον ὡς ὅτι ξύλον ἐργάσιμον κ(αὶ) σανίδ(ια) (καὶ) δάδ(ας) καὶ πίσσαν ἐξάγουσί τινες τ $(\tilde{\omega}_V)$  (μον)αχ $(\tilde{\omega}_V)$  ἀπό τοῦ  $||^{108}$  "Ορους διὰ πλοί $(\omega_V)$ , καὶ ἀπεμπολοῦσι ταῦτα τοῖς κ $(\alpha)$ τὰ κόσμον, κεκώλυται δὲ τὸ τοιοῦτ(ον) (καὶ) παρὰ τοῦ παλαιοῦ τυπικοῦ, ἐπι-||<sup>104</sup>σκήπτομεν μὴ δεῖν τινὰ τοῦ λοιποῦ τὸ τοιοῦτον διαπράττεσθ(αι), ἀλλὰ τοῖς ἔνδον τοῦ "Ορους ταῦτα ἀπεμπολ(εῖν) εἰς ἰδίαν τῶν ||105 μοναστηρ(ίων) αὐτῶν χρείαν · εἰ δέ τ(ις) φωραθῆ τοῦτο διαπραξάμενο(ς) ζημιωθήσετ(αι) (καὶ) νιι αὐτ $(\dot{\eta}$ ν) τ $\dot{\eta}$ ν ναῦν δν τρόπον εἰ- $||^{106}$ ρ $\dot{\eta}$ καμεν ἄνωθεν. Περὶ δὲ τοῦ μ $\dot{\eta}$  δεῖν  $|(\mu$ ον)αχ $(\dot{0}$ ν) ἀπὸ μοναστηρ(ίου) ἐξέρχεσθαι (καὶ) ὑφ' ἑτέρ(ων) δέχεσθ(αι) διεξοδικώτ(ε)ρ(ον) ὁ οὐρανο- $||^{107}$ φάντωρ (καί) θεῖος Βασίλ(ειος) διετάξατο · ἐκώλυσε δὲ τοῦτο γίνεσθ(αι) (καί) τὸ τοῦ "Όρους τυπικόν, μὴ έξεῖν $(\alpha\iota)$  διαλαμδάνον άνευ  $||^{108}$  εἰδήσε $(\omega\varsigma)$  κ $(\alpha\iota)$  θελήσε $(\omega\varsigma)$  τῶν ἡγουμένων δέχεσθ $(\alpha\iota)$  ἀδελφὸν ἀπὸ μοναστηρ(ίου) ἐξελθόντα ὑφ' ἑτέρας ἀδελφότ(η)τ(ος), εἰ μή που [|109 τοῦτ(ον) ὁ τῆς αὐτοῦ μο(νῆς) νιιι προεστώς παραδώ ταύτη, θελήσει οἰκεία (καὶ) συναινέσει τ(ῆς) ὑπ' αὐτ(ὸν) ἀδελφότ(η)τ(ος). δὲ ||110 εἰς τὰς ἡμετέρ(ας) ἀκοὰς κ(αὶ) τοῦτο, μᾶλλον δὲ ἐπὶ τῶν πραγμάτ(ων) αὐτῶν εὕρομεν, ὡς κ(α)τατολμώσι τινές τὰς ||<sup>111</sup> διατάξ(εις) τῶν ἀποιχομέν(ων) ἡγουμέν(ων) ἀνατρέπ(ειν) κ(αὶ) ἀκυροῦν κ(αί) ἐν οῖς ἐκεῖνοι διορίζοντ(αι) ἐπιδια-||112τάσσεσθ(αι) (καί) εἰσάγ(ειν) ἡγουμένους κ(αί) ἐζάγ(ειν) (καὶ) τᾶλλα πάντα ἀπερισκέπτως ποιεῖν. Τυποῦμεν οὖν κ(αὶ) περὶ τούτου, ||113 τῷ παλαιῷ σὐνωδᾶ ποιούντες τυπικώ, ίνα βέβαιαι συντηρώντ(αι) (καὶ) ἀμετακίνητοι τ(ών) μεθισταμ(έν)(ων) αί διατάζεις, ||114 (καί) κ(α)τὰ τ(ὴν) περίληψιν τῶν ὑπ' ἐκείν(ων) γινομ(έν)(ων) διαθηκ(ῶν) πάντα γίνεσθ(αι) κ(αἰ) διενεργεῖοθ(αι) · εἰ δέ τινές πειραθεῖεν παρὰ ταῦτα ||115 τί διαπράξασθ(αι), τὸ μὲν πραχθὲν ὑπ' αὐτῶν ιχ μενέτω άργὸν (καὶ) ἀνόνητον, αὐτοὶ δὲ τ(οῖς) τῶν κανόνων ἐπιτιμί(οις) ||116 ὑποκείσθωσαν. "Έγνωσται δὲ τῆ ταπεινώσει ἡμ(ῶν) ὡς κ(αὶ) δωρε(ἀς) τινὲς ἀγρῶν (καὶ) μοναστηρ(ίων) (καὶ) πράσ(εις) ἀυτ $(\tilde{\omega} v)$  (καὶ)  $||^{117}$  ἀνταλλαγωγ(ὰς) ποιοῦντες, (καὶ) ἐν ταύταις τὸν τίμιον στ $(\alpha v)$ ρὸν ἰδιοχείρως διαγαράττοντες, κ(αί) πολλούς ἄλλους προσκα- $||^{118}$ λούμενοι μάρτυρ(ας) τῶν γεγονότ(ων), (καί)

τούτ(ων) δμοί(ως) ἐκείν(οις) συγκαταπηγνύντ(ων) τὰ ἔδια σίγνα ἰδιοχείρ(ως), εἰς μετά- $||^{119}$ μελον μετά ταῦτὰ χωροῦσι (καὶ) τῶν γενομέν(ων) ἀνατροπήν, θρασέ(ως) φεῦ (καὶ) τολμηρ(ῶς) τοῦ τοσούτου καταφρονοῦντες ||120 πράγματο(ς), κάντεῦθεν πρῶτον μὲν τ(ἡν) χριστιαν(οῖς) άρμόζουσαν άθετοῦντες πίστ(ιν), ἔπειτα καὶ τ(ην) ἰδίαν κατάπα-||121τοῦντες συνείδησ(ιν). Διά τοι τοῦτο, ἀρεσκεία τοῦ τε εὐλαδεστάτου (πρώτου) (καὶ) τ(ῶν) λοιπῶν πάντ(ων) καθηγουμέν(ων), τετύπωτ(αι)  $||^{122}$  παρ' ἡμ(ῶν) ίνα τοῦ λοιποῦ ὁ τοιούτου κατατολμ(ῶν) πράγματο(ς) (καὶ) ἀυτ(ῆς) ἐκπίπτει τ(ῆς) ἡγουμενεί(ας). κ(αὶ) ἔτερο(ς) ἀντ' αὐτοῦ ἐκ τῆς κ(α)τ' ἀυτὸν  $||^{128}$  μο(νῆς) προχειρίζητ(αι), (καὶ) τὰ παρ' ἀυτοῦ  $\times$  γεγονότα ἐπὶ τ(ῆς) προτέρ(ας) μένη ἀσφαλεί(ας). Περὶ δὲ κοπ(ῆς) ξ[ὑλ](ων) ἐνεκάλουν  $||^{124}$  τινὲς τ(ῶν) ἐν τῷ "Όρει (μον)αχ(ῶν) κωλύεσθ(αι) παρὰ τ(ῶν) δυνατωτέρ(ων) μοναστηρ(ίων) κόπτ(ειν) εἴς τε χρείαν καύσε(ως) τῶν μαγειρ[εί](ων) [αὐ]τ(ῶν) (καὶ) τῶν ἀρ-||<sup>125</sup>τοποιεί(ων) (καὶ) εἰς χρείαν τῶν είς οἰκοδομ(ὰς) συντεινόντ(ων). Ἐτυπώσαμεν οὖν (καὶ) περὶ τούτου ἵνα τὰ μὲν εἰς χρείαν καύσε(ως) ||126 ξύλα όθεν ἄν βούλωντ(αι) ἀναλαμδάνωντ(αι), τὰ δὲ εἰς οἰκοδομ(ὰς) ἐν μὲν τῷ κοινῷ ὅρει ἀδεῷς κόπτωσι (καὶ) ἀκω-||127λύτ(ως), ἐν δὲ τ(οῖς) τῶν μοναστηρ(ίων) περιορισμοῖς εἰδήσει τῶν ἑκάστ(ης) μο(νῆς) (μον)αχ(ῶν) (καὶ) ἐπιτροπῆ (καὶ) τοῦ προεστῶτο(ς) ταὑτ(ης) τοῦτο  $||^{128}$  διαπράττεσθ(αι), χι (καὶ) όσα ἄν οὕτοι ἐπινεύσωσι τοσαῦτα κόπτ(ειν) κ(αὶ) ἀναλαμδάνεσθ(αι). Πολλοὶ δὲ τ(ῶν) (μον)αχ(ῶν) διενεκάλουν ||129 ὡς ἢν μέν ποτε πολύς ὁ τοῦ κοινοῦ τόπο(ς) (καὶ) διαρκ(ῶν) εἰς χρείαν αὐτῶν, διὰ δὲ τὸ τοὺς κ(α)τὰ καιροὺς πρώτους διά τιν(ας) μερικ(ὰς) ||180 φιλί(ας) ἡ καὶ ἄλλάτα μετά τιν(ων) (μον)αχ(ῶν) κ(αὶ) καθηγουμέν(ων) ὀλιγοστ(ῶν) ἢ (καὶ) πλειόν(ων), δωρεῖσθ(αι) τοῦτον ἐν οἶς αν κ(αὶ) βούλοιντο, ||131 ὀλιγωθῆν(αι) μὲν τὸν ἐπίκοινον τόπον, στενοχωρεῖσθ(αι) δὲ ἐντεῦθεν τὰ μοναστή- $\rho(\iota \alpha)$ . (Καὶ) δὴ τῆ πάντ(ων) κρίσει καὶ ἀρεσκεία τετύπ(ω)τ(αι)  $|\cdot|^{182}$  μὴ ἐξεῖν(αι) μηδενὶ τοῦ λοιποῦ τ(ῶν) μελλόντ(ων) ἐν τῆ τοιαύτη ἀνιέναι ἀρχῆ ἐκ τ(ῶν) κοινῶν τοπί(ων) δωρεῖσθ(αι) τινὶ ἢ ἀπεμxii ||133πολ(εῖν). Τὴν δὲ λαύραν τῶν Καρε(ῶν) φασ(ὶν) ἀντὶ λαύρ(ας) ἐμπόριον γενέσθ(αι), ὥστε καὶ ἀυτὰ τὰ ἀπηγορευμένα (μον)αχ(οῖς)  $||^{134}$  πιπράσκεσθ(αι) ἐν ἀυτῆ. (Καὶ) ἐκρίναμεν καὶ ἐτυπώσαμεν τῆ ἀρεσκεία πάντ(ων) μέν(ειν) ταύτ(ην) κ(α)τὰ τὸν παλαι(ὸν) τύπον, ||<sup>135</sup> (καὶ) ἐν οἶς ἄν εὑρίσκωντ(αι) τὰ ἀπηγορευμένα ταῦτα εἴδη — αἰδοῦμαι γ(ὰρ) κατ' ὅνομα λέγ(ειν) ἀυτά — ἐκδιώκεσθ(αι) τούτους χιιι τέλεον ||186 ἐκ τ(ῆς) τοιαύτ(ης) λαύρ(ας). Έπεὶ δὲ πολὺς ὁ θρύλο(ς) ἦν διὰ τὸ λέγ(ειν) σχεδὸν ἄπαντ(ας) ὅτι, μετὰ πολλῶν ὑπουργῶν  $||^{137}$  οἱ τ(ῶν) μεγίστ(ων) λαυρ(ῶν) ἡγούμενοι ἐν τ(αῖς) συνάξεσι παραγινόμενοι, πολλ $(\tilde{\omega}v)$  κακ $(\tilde{\omega}v)$  αἴτιοι τ $\tilde{\omega}$  άθροίσματι τ $(\tilde{\omega}v)$  γερόντ $(\omega v)$  (καὶ)  $||^{188}$  καθηγουμέν $(\omega v)$ κ(αὶ) τῆ τούτ(ων) συναγωγῆ γίνοντ(αι), ὡς ἐντεῦθεν ἔσωθεν μὲν φόδους, ἔξωθεν δὲ μάχ(ας) ἀποτίκτεσθ(αι), ἀλ-||<sup>139</sup>λὰ κ(αὶ) αὐτ(οῖς) τοῖς κρίνουσι (καὶ) δοκιμάζουσι τὰ εἰς διόρθωσ(ιν) τοῦ κοινοῦ κινούμενα έμπόδιον ού μικρ (ὸν) τὸ τοιοῦτον | 140 καθίστατ (αι), διὰ τὸ ἕκαστ (ον) τ (ὧν) ὑπουργ (ὧν) δ ἂν βούλητ (αι) θρασέ(ως) λέγ(ειν) (καὶ) αὐθαδ(ῶς) (καὶ) πρὸ(ς) τοὺς κρίνοντ(ας) διαμάχεσθ(αι) · προσῆ- $||^{141}$ πτον δὲ ώς ἐπὶ τὸ πλεῖστον τῷ τ(ῆς) Λαύρ(ας) καθηγουμένω τὸ π(ᾶν). Ὁ δὲ τοιοῦτο(ς) εὐλαδέστατ(ος) (μον)αχ(ὸς) Νεόφυτο(ς) κ(αὶ) καθηγούμενο(ς)  $||^{142}$  τ $(\tilde{\eta}$ ς) τοιαύτ $(\eta$ ς) τοῦ κῦρ 'Αθανα $(\sigma$ ίου) Λαύρ $(\alpha$ ς)  $(x\alpha l)$  εἰς τάλλα μὲν πάντα  $x(\alpha)$ τὰπειθ $(\dot{\eta}\varsigma)$  διὰ φιλάγαθον πρόθεσ(ιν) τῆ ἡμετέρα ταπει- $|l^{143}v\dot{\omega}(\sigma\epsilon l)$ όφθείς, καὶ ἐν τούτω δὲ τῶν ἄλλ(ων) πάντ(ων) φαν(εὶς) κ(α)ταπειθέστερ(ος), ἀρέσκεσθ(αι) ἔλεγεν είς τ(ἡν) τοῦ παλαιοῦ τυπι(κοῦ) διάτα-||144ξ(ιν), αὐτ(ὸν) μὲν μετὰ /δύ[ο] μόν(ων)/ ὑπουργῶν παραγίνεσθ(αι), μετὰ δὲ τρι(ῶν) τ(ὀν) (πρῶτον), τοὺς δὲ λοιποὺς ἄνευ ὑπουρ $\gamma$ (ῶν) ἄπαντ(ας) ·  $||^{145}$  οὕτω γ(ἀρ) τὸ χρυσόδουλλ(ον) τυπικ(ὸν) διὰ τὸ ὁλιγοάν(θρωπ)ον εἶν(αι) τηνικ(αῦ)τ(α) τὸ "Ορο(ς) παρε-

L. 90 τοῦ καθηγουμένου : τῶν καθηγουμένων ΑΕ || 1. 96 τῆ γῆ : om. D || 1. 97 πολυάνθρωπον : λαύραν D || 1. 100-101 εἰσέρχεσθαι : ἀπέρχεσθαι D || 1. 102-103 ἀπὸ τοῦ "Ορους : aj. par le scribe (?) dans la marge B om. D || 1. 107 διετάξατο : cf. PG, 31, col. 1421-1424 || 1. 109 δὲ ; δὲ καὶ C || 1. 112 οδν : δὲ D || 1. 115 τί : om. D || ὑπ' : παρ' D || 1. 116 δὲ : om. ΑΕ.

L. 118 Ιδιοχείρως BD : οἰκειοχείρως ACE || 119 τοσούτου BC : τοιούτου ADE || 1, 130 ἄλλάτα : lege ἀλλάττα || καί² : οπ. AE || 1, 137 παραγινόμενοι ACDE : παραγενόμενοι B.

κέλεύετο. Οἱ δὲ τ(ῶν) λοιπ(ῶν) μοναστηρ(ἱων) καθηγούμ(ε)ν(οι)  $||^{146}$  τοῦτο ἀκούσαντες ἐδυσχέραναν, (καὶ) ἀδύνατον εἶν(αι) ἐνίσταντο ἄνευ ὑπουργῶν τῶν τῷ γήρα τοὑτ(ων) κ(αὶ) τῆ ἀσθενεία ||147 ὑπηρετ(εῖν) όφειλόντ(ων) ἐν τ(αῖς) συνάξεσι παραγίνεσθ(αι). Διὰ τοῦτο συναρεσθέντες ἄπαντες ἡτήσαντο τυπωθῆν(αι) τὸν μὲν  $||^{148}$  κ(α)τὰ καιρούς (πρῶτον) μετὰ τρι(ῶν) ὑπουργ(ῶν) παραγίνεσ $\theta$ (αι), τ(ὸν) δὲ τ(ῆς) εὐαγεστάτ(ης) Λαύρ(ας) τοῦ κῦρ ᾿Αθανα(σίου) καθηγούμενον | 149 μετὰ ἔξ, τ(ὸν) δὲ τοῦ Βατοπεδ(ίου) ήγούμενον μετὰ τεσσάρ(ων), ώσαύτ(ως) κ(αὶ) τ(ὸν) ήγούμ(εν)ον τ(ῆς) τ(ῶν) Ἰδήρ(ων) μο(νῆς), τούς δὲ λοιπούς ά- $|^{150}$ παντ(ας) μεθ' ἐνό(ς) · εἶν(αι) δὲ τούς τοιούτους ὑπουργούς ἐν τ(οῖς) τ $(\~ων)$  μοναστη- $\rho(i\omega v)$  αὐτ $(\ddot{\omega}v)$  κελλί(οις), (καὶ) μὴ τῆ συνάξει παραδάλλ(ειν)  $||^{151}$  ὅλ(ως), μὴδὲ συναναμίγνύσ $\theta(αι)$ τ(οῖς) κρίνουσι γέρουσι (καὶ) εἰς ὄχλησ(ιν) τούτ(ων) κ(αὶ) περὶκοπ(ὴν) γίνεσθ(αι) · εἰ δὲ θέλει ἕνα η ||152 δ[ύ]ο ὁ τ(ης) περιωνύμου Λαύρ(ας) τοῦ κῦρ ᾿Αθανα(σίου) καθηγούμενο(ς) παρίστασθ(αι) ἀυτῶ, ώσαύτ(ως) (καὶ) ὁ (πρῶτος), (καὶ) ὁ τοῦ Βατοπεδ(ίου) δὲ ἡ-||153γούμενο(ς) (καὶ) ὁ τ(ῶν) Ἰδήρ(ων) άνὰ ἕνα, παριστάσθωσαν μέν, μὴ μέντοι τὸ σύνολον λαλείτωσαν  $\cdot$  ὁ δὲ μὴ βουλόμενο $(\varsigma)$   $||^{154}$  σιωπᾶν, κιν ἐκδαλέσθω (καὶ) ἄκων τοῦ τ(ῶν) π(ατέ)ρων συλλόγου. Ἐπὶ τούτοις οὖν πᾶσι (καὶ) τοῦτο τετύπωτ(αι) άρεσκεία ||155 πάντ(ων), ίνα ἁι ἀξιόλογοι ὑποθέσ(εις) ἄπασαι εἰς τ(ὰς) καθολικ(ὰς) κρίνωντ(αι) συνάζ(εις), άυτοῦ τὰ τοῦ (πρώτου) προκαθεζομένου (καὶ) συγκα- $||^{156}$ θεζομέν(ων) τούτω τοῦ τε εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) κ(αὶ) καθηγουμέν(ου) τ(ῆς) Λαύρ(ας) τοῦ κυροῦ ᾿Αθανα(σίου) (καὶ) τῶν λοιπῶν προκρίτων ἡγου-||167μένων, εἴ γε δηλονότι τῶ "Ορει περίεισι (καὶ) τῆ συνάξει ἐνδημοῦσι, (καὶ) πάντ(ων) τῶν ἄλλων εὐλαδεστάτ(ων) γερόντ(ων)  $||^{158}$  συμπαρόντ(ων) καὶ συγκρινόντ(ων) (καὶ) μετὰ φόδου  $\Theta(\epsilon 0)$ ῦ (καὶ) ἀληθεί(ας) προσωποληψί(ας) τὲ πάσ(ης) ἐκτὸ(ς) (καὶ) δοσοληψίας (καὶ)  $||^{159}$  μερικ(ης) φιλίας κ(αί) προσπαθείας (καί) άλλου πάθους παντό(ς), ήγουν φθόνου, ἔριδο(ς), μνησικακί(ας), πάντα δοκιμα-||180ζέσθω κ(αί) [έ|κδι[δα]ζέσθω τὰ κινούμενα. Εί δέ τινες μικρ(άς) τινας (καί) εὐτελεῖς ύποθέσ(εις) έχοντες τῷ πρώτω προσέλθωσιν, ||161 ἵνα συμπαραλαμδάνη ὁ τοιοῦτο(ς) πεντεκαίδεκα ήγουμένους (καὶ) μετὰ τούτ(ων) ἀπέρχητ(αι) (καὶ) τ(ὴν) τῶν ἐσφαλμέν(ων) ποιῆται διόρ- $||^{162}[\theta]\omega(\sigma\iota\nu)|$ μὴ ἐξέστω δὲ τῷ πρώτω τοὺς αὐτοὺς ἀεὶ συμπαραλαμδάν(ειν), ἀλλ' ἐν τάυτη μὲν τῆ ὑποθέ(σει) τούτους, χν ἐν ἑτέρα δὲ ἐτέρους, ||¹63 ἵνα μὴ ὑπόνοιαι (καὶ) σκάνδαλα ἐν τῷ κοινῷ ἀναφύωντ(αι). "Ο δὲ ἔδει  $\tau(\tilde{\omega} v)$  άλλων τύπων προτεθήναι, ως πάντ $(\omega v)$  άναγκαιότ $(\epsilon) \rho(ov)$ ,  $||^{164}$  τοῦτο ἔσχατον οἱ τιμιώτ $(\alpha) \tau(o\iota)$ γέροντες ἄπαντες ἐπὶ τ(ῆς) συνάξε(ως) ἐξεφώνησαν, ὅτι περ τινὲς τῶν (μον)αχ(ῶν) (καὶ) ἡγουμέν(ων) εἴτε  $\dot{\alpha}$ - $|^{165}$ πλότητι εἴτε κουφότ $(\eta)$ τ $(\iota)$  εἴτε κανόν $(\omega v)$  ἀπειρία ἀγόμενοι παῖδ $(\alpha \zeta)$  οὔπ $\omega$  τοῦ εἰκοστοῦ χρόνου ἐπιδάντ(ας), οὐ μόνον διακό(ν)ους ἀλλὰ (καὶ) πρ $\dot{\epsilon}(σδυ)$ τ $(\dot{\epsilon})$ ρ(ους)  $||^{166}$  χειροτονοῦσιν, ἄλλοι δὲ καὶ ἡγουμέν[ους] τ[ῆ]ς ἀυτ(ῆς) ἡλικί(ας) ὄντ(ας) διά τινα ἀγχιστείαν ἣ (καὶ) ἄκαιρον προσπάθειαν, ώς μὴ ||<sup>167</sup> θέμ(ις), κ(α)ταλιμπάνουσ(ιν) ἐν διαθήκαις. Ταύτην οὖν τ(ὴν) ἄθεσμον (καὶ) παράλογον πράξ(ιν) — ἵνα μὴ λύμ(ην) λέγω (καὶ) φθοράν (καὶ)  $||^{168}$   $\tau(\~ων)$  θεί(ων) (καὶ) ἱερῶν κανόν(ων) ἀνατροπ(ήν) — ἐκ ῥιζῶν ἀνασπῶντες, ὁρίζομεν (καὶ) τυποῦμεν εἴκοσι μὲν (καὶ) πέντε γρόν(ων) γειρο-||<sup>169</sup>τονεῖσθ(αι) διάκονον κ(α)τὰ τοὺς θείους θεσμούς, τριάκον(τα) δὲ πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ον), τοῦ αὐτοῦ δὲ χρόνου (καὶ) ήγούμενον ἐν διαθήκ(αις) καταλιμπάν(ειν).  $| |^{170}$  Οὖτοι οὖν οἱ ἔνθεσμοι τύποι κ(αὶ) ψυχωφελ(εῖς) ούχ ἐξουσιαστιχ(ῶς) ούτε μὴν αὐθεντ(ιχῶς) ούτε ἀδουλεύτ(ως) ἢ ἀπερισχέπτ(ως), ἀλλὰ  $||^{171}$  θελήσει (καὶ) ἀρεσκεία ἀπάντων τ(ῶν) τοῦ "Όρους εὐλαδεστάτ(ων) (μον)αχ(ῶν) κ(αὶ) καθηγουμ(έν)(ων), ών (καί) αι ύπογραφαι τὰ ὀν[όματ]α [κατω]-[[172 τέρω δηλώσουσιν, ἐτυπώθησαν (και) ἐπράχθησαν

παρ' ἐμοῦ Κοσμᾶ εὐτελοῦς (μον)αχ(οῦ) τοῦ Τζιντζιλού(κη) κ(α)τὰ τ(ἡν) θεί(αν) (καὶ) βασιλ(ικὴν) πρόστα (ξιν),  $||^{178}$  (καὶ) ὑπεγράφησαν π(αρὰ) τῶν ἀξιολογωτέρ (ων) γερόντ (ων) τοῦ ὄρους " $A\theta\omega$ , (καὶ) τοῖς (μον)αχ(οῖς) ἐπεδόθησαν ἀντιλήψει τοῦ κραταιοῦ (καὶ) άγ(ίου) ||<sup>174</sup> ἡμ(ῶν) βα(σιλέως) ούστιν(ας) τύπους κ(αὶ) θεσμούς, ὡς ἐξ ἀποστολ(ῆς) βασιλ(ικῆς) παρ' ἡμῶν ἐκτεθέντ(ας) τῶν εὐτε- $\lambda(\tilde{\omega}\nu)$ , ἀπαραθραύστ[ους τηρεῖν]  $||^{175}$  [ό]φείλουσ(ιν) ἄπαντες οἱ ἐν τῶ ἀγ(ίω) τούτω ὅρει (μον)αχ(οἱ). 'Ο δὲ παραδαίν(ων) τούτους (καὶ) τῆ τῶν θεί(ων) κανόν(ων) δίκη ὑποπεσεῖται, ||<sup>176</sup> (καὶ) τῆς ἀνακτορικῆς άγανακτήσε(ως) πειραθήσετ(αι). 'Οφείλουσι δὲ τὸ παρὸν τυπικ(ὸν) (καὶ) τῷ κραταιῷ (καὶ) ἀγ(ίω) ἡμ $(\tilde{\omega}$ ν) ἐμφανί- $||^{177}[\sigma]$ αι βα $(\sigma$ ιλεῖ), ἵνα διὰ τ $(\tilde{\eta}$ ς) ἀυτοῦ φιλοχρίστου (καὶ) εὐσεδοῦς βα $(\sigma$ ιλείας) ἡ κυριότ(ης) τούτω (καὶ) βεδαιότ(ης) ἐπιδραδευθῆ, καθὰ δὴ καὶ ||<sup>178</sup> [ἐν] τῷ ἐκτεθέντι παρὰ Εὐθυμίου τοῦ εὐλαδεστάτου (μον)αχ(οῦ) κ(αὶ) καθηγουμένου τ(ῆς) τῶν Στουδίου εὐαγεστάτ(ης) μο(νῆς), τοῦ έξ ἐπι- $||^{179}$ ταγ(ης) βασιλ(ικης) εἰς κ[ατά]στασ(ιν) τοῦ "Ορους πρώ(ην) ἀποσταλέντο(ς), τυπικῶ γέγονε  $\pi$ (αρὰ) τοῦ ἐξἀποστείλαντο(ς) τοῦτον μαχαρίτου  $||^{180}$  βα(σιλέως) κῦρ  ${}^{\circ}I[\omega]$ (άννου) · [οὕ]σ[τ]ν(ας) τύπους (καὶ) ἀυτοὶ βεδαιοῦμεν (καὶ) ἐπικυροῦμεν (καὶ) ἀπαρασαλεύτους εἰς αἰῶνα συντηρεῖσθ(αι)  $||^{181}$  βουλόμ(ε)θ(α). Ταῦτ[α] ἐξετέθη (καὶ) ἐγρά(φη) (καὶ) ὑπεγρά(φη) παρά τε Θ(εο)φυλ[ά]κτ(ου)(μον)αχ(οῦ) (καὶ) (πρώτου) τοῦ "Όρους, [(καὶ) Νεο]φύτ(ου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) καθηγου[μένου] ||182 τ (ῆς) περὶ[δο]ήτου μο (νῆς) τοῦ κῦρ 'Αθανασίου, (καὶ) 'Αθανα(σίου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) καθηγουμ(έν)ου τ(ῆς) μο(νῆς) τοῦ Βατοπεδ(ίου), (καὶ) [Γεωργίου μοναχοῦ καὶ καθηγουμένου τῆς]  $||^{183}$  μο(νῆς) τῶν 'Ιδήρ(ων), 'Ιω(άννου) (μον)αχ(οῦ) (καὶ) καθηγουμένου τ(ῆς) μο(νῆς) τοῦ Ζυγοῦ, (καὶ) τῶν λοιπ(ῶν) ἐκκρίτ(ων) (μον)αχ(ῶν) [καὶ καθηγουμέν](ων) τοῦ [ὄρους Aθω, μηνὶ]  $||^{184}$  Σεπτε(β)ρ(ίω) (ἰνδικτιῶνος) ιδ' έτους ,ςφνδ' + "Εστι δὲ τὸ τοιοῦτον κεκανικλωμένον (καὶ) [βεβουλλωμένον τ]ῷ βᾳ(σιλικῶ) ||185 βουλλωτ(η)ρ(ίω) (καὶ) ὑπογεγραμμ(έν)(ον) παρὰ τῶν τότε ὄντ(ων) καθηγουμ(έν)(ων), ὧν τὰ όνόμ(α)τ(α) είσὶ ταῦτα

8. TYPIKON DE MONOMAQUE (1045)

||186 Θεοφύλακτο(ς) (μον)αχ(ός) (καί) πρῶτο(ς).

Νεόφυτ(ος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) καθηγούμ(ε)ν(ος) τ(ῆς) μεγ(ά)λ(ης) Λαύρ(ας).

'Αθανά(σιος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) τ(ῆς) μο(νῆς) τοῦ Βατοπεβίου.

||187 Γεώργιο(ς) (μον)αχ(ός) ά "Ιδηρ.

' 1ω (άννης) (μον)αχ(ὸς) πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ος) κ(αὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Ζυγοῦ.

'Ιλαρί(ων) (μον)αχ(ὸς) μο(νῆς) τοῦ ἀγ(ίου) Νικηφορου.

||188 'Ιω(άννης) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Κάσπακο(ς).

'Ηλί(ας) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Ξηροποτάμ(ου).

+ Πέτρο(ς) ὁ εὐτε(λὴς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(ενος) μο(νῆς) τοῦ κῦρ ᾿Α[θανασίου].

 $||^{180}$  Θεόδουλ(ος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ  $\Delta$ οχειαρίου.

Λουκ(ᾶς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τ(ῆς) ὑπεραγ(ἰας) Θ(εοτό)κου.

+ 'Αθανά(σιος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) τῆς μο(νῆς) τοῦ κῦρ Σισώη.

 $||^{190}$  Συμε $(\dot{\omega}$ ν) (μον)αχ $(\dot{\delta}$ ς) (καὶ) ἡγούμ $(\varepsilon$ ν)ο $(\varsigma)$  τ $(\tilde{\eta}$ ς) Γαλιάγρας.

L. 149 τὸν δὲ - μονῆς : τὸν δὲ ἡγούμενον τῆς τῶν Ἰδήρων μονῆς μετὰ τεσσάρων, ὡσαύτως καὶ τὸν ἡγούμενον τῆς τοῦ Βατοπεδίου μονῆς C || l. 153 καὶ ὁ τῶν Ἰδήρων avant καὶ ὁ τοῦ Βατοπεδίου (l. 152) transp. C || l. 158 καί<sup>2</sup>: om D || τè: om. C || 1. 164 περ: om. C.

L. 172 Τζιντζιλούκη : Τζιντζιλουκίου C | l. 178 τῶν BCD : τοῦ ΑΕ | l. 182 καὶ 'Αθανασίου - Βατοπεδίου après καὶ Γεωργίου - Ἰδήρων transp. C || 1. 183 τοῦ ὄρους τοῦ Ἄθω Ε || 1. 184 ιδ' : δ' C || 1. 184 "Εστι - 1. 185 ταῦτα : om, ACDE || l. 186-196 : om. ADE || l. 186 καὶ : om. C || entre Λαύρας et 'Αθανάσιος C aj. : Γεώργιος μοναχός καὶ καθηγούμενος τῆς μονῆς τῶν Ἰδήρων | ᾿Αθανάσιος - Βατοπεδίου : ᾿Αθανάσιος μοναχὸς τοῦ Βατοπεδίου C | [ 1. 187 μοναχός  $^2$ : μοναχός καὶ  $^{\rm C}$  || ήγούμενος : καθηγούμενος  $^{\rm C}$  || 1, 188 μονής  $^{\rm I}$ : om.  $^{\rm C}$  || μονής  $^{\rm I}$ : om.  $^{\rm C}$  ||  $^{\rm I}$   $^{\rm C}$  : om.  $^{\rm C}$  ||  $^{\rm I}$   $^{\rm C}$  : om.  $^{\rm C}$  ||  $^{\rm I}$   $^{\rm C}$  : om.  $^{\rm C}$  ||  $^{\rm I}$   $^{\rm C}$  : om.  $^{\rm C}$  ||  $^{\rm C}$  : om. ηγούμενος : om. C || τῶν Μηλεῶν après 'Αθανασίου aj. C || 1.189 μονῆς τοῦ Δοχειαρίου : τοῦ Δοχειάρη C || Λουκᾶς : Λουχιανός et transp. après Ἰερεμίας (1. 190) C || μονής²: om. C || ᾿Αθανάσιος - Σισώη: om. C.

9. CHRYSOBULLE DE CONSTANTIN IX MONOMAQUE (1046)

233

'Ιερεμίας (μον)αχ(ὸς) καὶ πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ος).

Μάρκο(ς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμενος.

 $||^{191}$  Κύριλλ(ος) (μον)αχ(ος) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Ἐσφιγμένου.

'Αντώ (νιος) (μον)α[χ](ὸς) (καὶ) ἡγ[ούμενος] μο (νῆς) τοῦ άγ(ίου) Εὐστρατίου.

Νικηφό(ρος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Βερροιώτου.

 $||^{192}$  [Λε]όντ(ιος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Φαλακροῦ.

Bαρθολομ(αῖος) (μον)αχ(ὸς) [(καὶ) ἡ]γούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ  $\Sigma$ (ωτῆ)ρ(ο)ς.

'Ιάκωβο(ς) (μον)αχ(ὸς) μο(νῆς) τ(ῆς) ὑπ[ε]ρ[αγίας] Θ(εοτό)χ[ου].

 $||^{198}$  Iω(άννης) (μον)αχ(ός) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Φακηνοῦ.

Θεόδωρ(ος) [(μον)α]χ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Καλέτζη.

Νικηφό(ρος) (μον)αχ(ὸς) μο(νῆς) τοῦ Ξηροκάστρου.

 $||^{194}$   $M_{\rm i}\chi(\alpha\dot{\eta}\lambda)$  (μον)αχ(ὸς) μο(νῆς) τοῦ 'Αρχιστρατήγου.

Κοσμ(ᾶς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Φιλαδέλφου.

Γεράσιμο(ς) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ Λουτρακίου.

 $||^{195}$  Γερμαν(ὸς) (μον)αχ(ὸς) [(καὶ) ἡγού]μ(εν)ο(ς) μο(νῆς)  $\tau(\tilde{\omega}\nu)$  άγ(ίων) ['Αναρ]γ(ύ)ρ(ων).

 $[\Delta\omega]$ ρόθ(εος) (μον)αχ(ος) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) του άγ(ίου) Nικ[ο]λ(άου).

Νικηφό(ρος) (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ἡγούμ(εν)ο(ς) μο(νῆς) τοῦ ἀγ(ίου) Ἐφρ[ατμ].

 $||^{196}$  [  $^{3}$ Ιωνᾶς] (μον)αχ(ὸς) (καὶ) πρε(σδύ)τ(ε)ρ(ος) τοῦ άγ(ίου) [  $^{3}$ Ονουφρίου].

[Μιχαήλ] (μον)αχ(ὸς) (καὶ) ήγούμ(εν)ο(ς) τοῦ άγ(ίου) Πέτρου + +

 $||^{197} + T[ἀ πα]ρόντα ἴσα παρεκβληθέντ(α) (καὶ) ἀντ[ι]δληθ(έν)τ(α) π(αρὰ) ||^{198} ['Ι]ωαννι(κίου) τοῦ εὐλαδοῦς (μον)αχ(οῦ) (καὶ) (πρώτου) τ(οῦ) 'Αγ(ίου) "Ορους ἐγ [τ(οῖς) πρ]φ[το]τ̞ι̞-||^{198}π(οις) τυπικ(οῖς) τοῦ αὐτοῦ 'Αγ(ίου) ["Ορους] (καὶ) ἰσάζοντα εὑρεθέντα τῷ κρα[ταιῷ] ||²00 [ἡμῶν] ἐναπεστά(λη) βα(σιλεῖ) δια Νίφωνο(ς) τοῦ εὐλαδοῦς (μον)αχ(οῦ) τ(ῆς) μεγ(ά)λ(ης) [Λ]αὑρ(ας) (καὶ) ἡσ[υχαστοῦ], ||²01 [μηνὶ Σεπτε]μδρ(ίω) ἰνδ(ικτιῶνος) πέμπτ(ης) ἔτους ,ςχε΄ +$ 

L. 191 μονῆς¹: οπ. C || Ἐσφιγμένου : Ἐσφαγμένου C || καὶ ἡγούμενος²: οπ. C || μονῆς³: οπ. C || 1. 192 μονῆς¹: οπ. C || Εαρθολομαῖος: Βαρθολωμέων C || καὶ ἡγούμενος²: οπ. C || 1. 193 μονῆς²: οπ. C || Καλέτζη: Κολετζὶ C || αρτὰς Ξηροκάστρου C aj.: τὸν τίμιον σταυρὸν ποιήσας τὸ δὲ ὕφος γραφὲν διὰ χειρὸς Μιχαὴλ μοναχοῦ || 1. 194 μονῆς¹: οπ. C || μονῆς²: οπ. C || μονῆς²: οπ. C || αρτὰς Λουτρακίου C aj.: τὸν τίμιον καὶ ζοωποιὸν σταυρὸν ποιήσας τὸ δὲ ὕφος γραφὲν διὰ χειρὸς Θεοδ(ώρου) μοναχοῦ || 1. 195 καὶ ἡγούμενος μονῆς¹: οπ. C || [Δω]ρόθεος vel [Ἱε]ρόθεος: C est abîmé au même endroit || μονῆς²: οπ. C || καὶ ἡγούμενος μονῆς²: οπ. C || 1. 196 Ἱωνᾶς: Ἰωννασ C || καὶ¹: οπ. C || Ἰονοφρίου: lect. C || Μιχαὴλ: lect. C || 1. 197-201 seulement dans B.

### 9. CHRYSOBULLE DE CONSTANTIN IX MONOMAQUE

Χρυσόβουλλος λόγος (l. 46, 50)

Juin, indiction 14 a.m. 6554 (1046)

L'empereur confirme le typikon de l'Athos établi sur son ordre par le moine Kosmas Tzintziloukès, en accord avec les notables athonites.

LE TEXTE. — L'original a disparu. Aucune copie ne se trouve dans le coffre scellé du Prôtaton, avec les autres documents byzantins. Par une note conservée sur deux des copies existantes, nous apprenons qu'en 1787 on a trouvé deux morceaux de l'original contenant la fin du texte (cf. Copie B). Il ne semble pas que ces morceaux aient été placés dans le coffre scellé après leur découverte. Nous ne pouvons pas affirmer qu'ils ne se trouvent pas dans quelque autre coffre du Prôtaton. Dans d'autres notes de nos copies, nous glanons quelques indications sur l'aspect extérieur de l'original : il se composait de plusieurs morceaux de papier épais, dont chacun mesurait deux empans en largeur et le double en longueur; il était écrit dans l'écriture d'apparat de la chancellerie du XIº siècle (cf. Actes Lavra², Album, pl. XXVII), comme on peut le déduire de ces descriptions : έχει χαρακτήρας μεγάλους καὶ σχεδόν δυσνοήτους τὴν σήμερον (copie B); τὰ γράμματα σχεδόν άμίμητα (copies C et E); έχει γράψιμον σχεδόν άμίμητον διὰ χαρακτήρων μεγάλων προσφυώς συνεστραμμένων καὶ καταλλήλων τῷ μεγέθει (copie D). La lecture, continuent les notes, est facilitée par la transcription dans l'interligne des mots en caractères courants. S'agirait-il d'un cas analogue à celui d'un acte de 1057, où le scribe a tracé d'abord dans l'interligne et en noir les mots de recognition (cf. Actes Lavra2, no 32, l. 59, 60, 61, pl. XXIX), ou d'une transcription de tous les mots difficiles faite par un moine, à une époque plus récente? La copie D mentionne de plus une formule de garantie sur les kollèmata au verso : "Ενθα τὰ χαρτία εἰσὶ συνδεδεμένα ὅπισθεν ἔχουσι γράμματα ἑλικοειδῶς περιπλεγμένα πρός ἀσφάλειαν.

Nous connaissons de ce document :

- A) Copie au Prôtaton dans le « Codex 5 », p. 20-22. Millet l'a vue, mais il ne l'a ni photographiée ni décrite. Il traduit seulement la note concernant la trouvaille de deux morceaux de l'original (cf. plus haut et plus bas).
- B) Copie moderne (début du xixe s.) dans les archives de Vatopédi, faite sur une autre copie (cf. plus bas): cahier mutilé à la fin (huit pages conservées), notre acte est aux p. 1-4. Sous le titre: Χρυσόδουλλον τοῦ ἀοιδίμου βασιλέως Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου, on trouve un texte dont le début manque; les premières lignes conservées, manifestement endommagées sur l'original (cf. apparat, l. 1-3), ont été à certains endroits mal lues par le premier copiste (cf. texte et app.); à la l. 49 le copiste s'arrête après βασιλικοῦ avec la remarque: λείπει ὅλον τὸ τέλος καὶ ἡ βούλλα ὁμοῦ. Puis, il continue: 'Αντεγράφη ἐκ τοῦ ἰδίου πρωτοτύπου ἀπαραλλάκτως ' ἐν ἔτει ,αψπζ' Ματου α΄,

ἐρευνήσαντες τὰ σεντούχια τοῦ κοινοῦ ὅπου εἶναι εἰς τὴν Βιδλιοθήκην τοῦ Πρωτάτου, ἄνωθεν τοῦ ἐσωνάρθηκος, εὕρομεν δύο τεμάχια τοῦ παρόντος χρυσοδούλλου τοῦ Μονομάχου ἔχοντα τὰ ἐφεξῆς ... ὡς βεδαίου καὶ ἀσφαλοῦς (etc., la fin et la signature que le copiste avait eu beaucoup de mal à déchiffrer, cf. texte. l. 50 sq.). Il est évident que : a) cette copie appartient à la même famille que la copie A dont elle reprend la note; b) le premier copiste a travaillé sur l'original déjà mutilé au début et à la fin; c) le modèle de B avait retrouvé deux petits morceaux (ou plutôt un ancien morceau déchiré à l'endroit d'un pli) qui contenaient la fin; d) ces morceaux de papier étaient en très mauvais état : il n'a pu en tirer que quelques mots, qui cependant suffisent pour reconnaître le formulaire final courant au xie siècle (cf. Actes Lavra², nos 31, 32, 33, etc.).

- C) Copie dans le codex Pantéléimôn 281, p. 241-244, que Dölger a photographiée. Ici encore le premier copiste a travaillé sur l'original mutilé; à la l. 46 les mots χρυσοδούλλου λόγου sont écrits en caractères plus gros imitant sans doute l'original. Le copiste a remplacé la lacune de la fin par une phrase de son gré (cf. apparat l. 50-52) et la formule finale courante : ἐν ὧ καὶ τὸ κράτος.
- D) Copie de Kutlumus dont nous ne connaissons que l'incipit et les notices (cf. USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 327-328).
- E) Copie de Philothéitès, qui se rapproche beaucoup du texte de la copie B et qui, d'après le résumé russe d'Uspenskij (*Ibid.*, p. 293), semble s'arrêter près de la ligne 48.
- F) Copie proche de notre C, que nous ne connaissons qu'à travers l'édition Kalligas. Elle a une fin qui ne se trouve ni dans C ni dans aucune autre de nos copies. On peut se demander si le copiste n'avait pas essayé, comme celui de C mais avec plus de succès, de compléter la lacune en s'inspirant des formules connues (cf. apparat l. 50-52); il a dû cependant connaître le morceau final et en tirer un meilleur parti que le copiste de B, car il a lu le mois (juin) et la moitié de l'indiction (δ' au lieu de ιδ'), mais non pas l'an du monde.
- G) Le codex Pantéléimôn 204, p. 53, contient une copie que nous n'avons pas vue; elle s'arrête au même endroit que la copie B.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 292-293, avec beaucoup d'omissions, d'après la copie Philothéitès; Kalligas, Athonias, p. 72-75, d'après la copie F; Pistès, Athos, p. 50-53: même copie que Kalligas; Mompherratos, Dikaion, p. 257-259, d'après l'édition Kalligas.

Nous donnons une édition critique, fondée principalement sur la meilleure copie que nous possédons (B), mais dont nous écartons quelques leçons manifestement fautives; la fin (l. 50 sq.) a été reconstituée par nous; nous avons conservé une correction de Pistès (P); notre apparat fait état des leçons du Pantéléimôn 281 (C), du texte de Kalligas (K), de celui d'Uspenskij (U) et de la première ligne de la copie D, mais il néglige les autres éditions.

Bibliographie: USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 181-183 (traduction russe), 183-184, 293-294 et 327-328 (description); SMYRNAKĖS, Athos, p. 308: il publie quelques lignes de la fin, d'après Kalligas dont il corrige l'indiction fautive.

Analyse. — [Le début manque]. Les coutumes et règlements de l'Athos ont été violés, l'arbitrage [de ses affaires] est laissé à des civils, et bafoué le principe selon lequel les moines doivent se montrer supérieurs aux autres hommes et être juges de leurs difficultés spirituelles (l. 1-6).

[Les Athonites] les plus avancés en âge et en ascèse se sont émus de cet état de choses, coutumes transgressées, actions illégales, désordre, et ils ont envoyé [à Constantinople une ambassade] pour supplier l'empereur [Constantin IX Monomaque] d'intervenir et de ne pas laisser le troupeau saint de la Montagne, qui de presque rien était devenu si nombreux, se disperser à cause des agissements du Malin (l. 6-17). [L'empereur] ne dédaigna pas leur prière, et ne voulant pas que l'ennemi des hommes et des bonnes actions l'emporte, trouva vite le moyen de la guérison : il ordonna au moine Kosmas Tzintziloukès, ascète accompli et connaissant l'art de gouverner les âmes, de se rendre sur la Montagne, de déceler le mal et de le guérir (l. 17-23). Pour cela, [Kosmas] devait chercher les anciennes coutumes, les règlements des pères et les chrysobulles accordés [aux moines]; agissant en accord avec les higoumènes des laures, les prêtres et les moines les plus distingués, il devait redonner à la Montagne son ancien régime et remettre en vigueur les prescriptions des pères; il devait aussi condamner, abroger et extirper les nouveautés contraires aux règles et aux canons, cause de scandale pour les moines (l. 23-30). Arrivé sur la Montagne, ce pieux moine rassembla les higoumènes des laures et plusieurs moines et il leur demanda les raisons de la discorde; il examina le typikon de l'Athos et les canons des pères et trouva les meilleurs solutions; il redonna vigueur aux dispositions négligées des premiers règlements; il rejeta et réprouva les innovations nuisibles à l'ensemble des moines de la Montagne; il examina et apporta des solutions aux conflits, source de scandales; il rétablit le bon ordre en consignant le tout dans un règlement; ensîn, il prit des décisions appropriées aux situations nouvelles dues en particulier au développement de certaines laures, et qui n'étaient pas prévues par les anciens règlements de la Montagne (l. 30-41). Toutes ces dispositions ont été mises par écrit, acceptées par tous et confirmées par la signature des higoumènes notables. Présenté à l'empereur, ce typikon fut scellé du sceau impérial; [au verso], les jointures des pièces du parchemin ont été garanties par une formule de certification qui a été portée au cinabre (l. 41-46). Clause pénale, conclusion, date, annonce de la signature impériale; signature (1. 46-53).

Notes. — Sur l'affaire qui a motivé la promulgation de ce chrysobulle, voir Acte nº 8, notes. L. 44-46: κατὰ - κακουργηθείη. Sur le sens et les difficultés d'interprétation de cette phrase, voir Acte nº 8, notes.

Actes mentionnés: 1) Requête des Athonites (cf. l. 11 : δεηθησομένους, l. 12 : διαγγέλλουσι) : cf. Acte nº 8, actes mentionnés 1. 2) Ordonnance de l'empereur (cf. l. 20 : ἐνετειλάμεθα) : insérée dans l'Acte nº 8, l. 21-34. 3) Divers chrysobulles (l. 24) : cf. nº 8, actes mentionnés 4. 4) Le typikon de l'Athos (l. 33) = Acte nº 7. 5) Typika particuliers des couvents athonites, surtout celui d'Athanase de Lavra (cf. l. 23-24, 27, 28, 33, et aussi nº 8, actes mentionnés 3, et notes). On peut hésiter si les πρῶτα διατάγματα (l. 34) et les παλαιοί τοῦ "Ορους κανόνες (l. 40) se réfèrent au typikon ou aux typika; probablement aux deux. 6) Le typikon établi par Kosmas Tzintziloukès (cf. l. 41-42 : ἐγγράφους δέδωκε τοὺς τύπους, l. 44, 47 : τυπικόν) = Acte nº 8.

άς ... τῶ λαύρας ... τοῦ γὰρ ... εἰς τὸ αὐτὸ στασιάζοντος, καὶ τὴν φίλην εἰρήνην καὶ τοὺς κατὰ τὸ "Όρος θεσμοὺς καὶ κανόνας ἡθετηκότος, καὶ πάσης ἐντολῆς ἐπιλελησμένου, καὶ κοσμικοῖς άνδράσι διαιτᾶν τὰ κατ' αὐτοὺς ἐπιτρέποντος, καὶ ἀσ.....περ τὴν τάξιν ... 'Ως γὰρ ἡ σὰρξ ὑποτέτακται τῶ πνεύματι, καί τινι δεσπότη καὶ βασιλεῖ καθυπείκειν τέτακται, οὕτω δεῖ μᾶλλον τοὺς καταπεφρονη-5 κότας κόσμου καὶ τῶν ἐν κόσμω καὶ Θεῷ μόνω ζῆν ἑλομένους προτετάχθαι τῶν ἄλλων καὶ δικαστὰς αὐτοῖς καθίστασθαι περὶ ψυχικῶν αἰτιαμάτων. Καὶ πολλῆς ἐντεῦθεν ἀνὰ τὸ "Ορος ἀνατροπῆς τῶν πραγμάτων γεγενημένης, περιαλγήσαντες ώς εἰκὸς ἐπὶ τούτοις οἱ καὶ χρόα καὶ πόνοις ἀσκητικοῖς τῶν ἄλλων διαφέροντες, καὶ περιπαθῶς ἐσχηκότες ἐφ' οἶς ἑώρων, πάντας μὲν θεσμούς ἀθετουμένους, ἐκθέσμους δέ τινας πράξεις καὶ ἀσυνήθεις τολμωμένας, καὶ τὴν μὲν εὐταξίαν ἀπεληλαμένην, τὴν δ' ἀταξίαν 10 εἰσαγομένην, οὐκ ἡρέμησαν, οὐδ' ἡσύχασαν ὥσπερ ἀγαπῶντες ἐπὶ τοῖς πεπραγμένοις, ἀλλὰ τῷ περὶ τὰ καλὰ ζήλω διαθερμαινόμενοι στέλλουσί τινας εἰς τὸ ἡμέτερον κράτος δεηθησομένους περὶ τῆς άγούσης φορᾶς τὰ τοῦ "Όρους πάντα καὶ συγχεούσης. Καὶ οἱ πεμφθέντες διαγγέλλουσι μὲν ὅσα δὴ καὶ συμβέβηκεν, ἐπὶ τὸ χεῖρον δσημέραι αὔζοντα καὶ προχωροῦντα, μὴ παρόψεσθαι δὲ αὐτοὺς καθικετεύουσιν ούτω κακῶς πάσχοντας, μηδὲ τὸ πολυάνδριον ἐκεῖνο ὅρος καὶ τὸ ἄγιον ποίμνιον, ἐκ μικροῦ 15 καὶ ἐλαχίστου εἰς ὁ νῦν ὁρᾶται προελθόν τε καὶ νεύσει Θεοῦ πλατυνθέν, ἐᾶσαι πάλιν τοῖς τοῦ πονηροῦ σπέρμασι καὶ ταῖς περιγοίαις ἐλαττωθῆγαί τε καὶ ἐπὶ ὅρη καὶ βουνοὺς διασπαρῆναι καὶ θρήνων πάσχειν άξια. Ούχοῦν οὐδὲ παρείδομεν αὐτούς, ἀλλ' ἐφ' οἶς διηγήσαντο δηχθέντες τὴν καρδίαν καὶ τὸ ὅλον τοῦ πονηροῦ δρᾶμα ὑπειληφότες εἶναι, ἔγκοτον ἀεὶ πρὸς τὸ τῶν ἀνθρώπων ἔχοντος γένος καὶ ταῖς άγαθαῖς βασκαίνοντος πράξεσι καὶ διαφθονουμένου, ταχυνήν τε ἄμα καὶ ποθεινήν τὴν ἴασιν αὐτοῖς 20 ἐπηνέγκαμεν, καὶ τὴν θεραπείαν τοῦ νοσοῦντος ἐτεχνευσάμεθα. Ἐνετειλάμεθα γὰρ Κοσμᾶ τῷ εὐλαδεστάτω μοναχῶ τῶ κατὰ τοὺς Τζιντζιλουκίους, ἀνδρὶ καλῶς μὲν τοὺς ἀσκητικοὺς πόνους διηγωνισμένω. καλώς δὲ καὶ τὴν ποιμαντικὴν ἐξησκημένω καὶ διακυβερνᾶν εἰδότι ψυχάς, καταλαβεῖν τὸ "Ορος ἐπισκέψασθαί τε τὸ νοσοῦν καὶ ἰάσασθαι, καὶ ζητῆσαι μὲν πᾶσαν ἀρχαίαν συνήθειαν καὶ τύπον καὶ θεσμούς πατέρων καὶ τὰς ἐπισυμβαινούσας αὐτοῖς τῶν βασιλέων χρυσοβούλλους πράξεις, καὶ κοινῆ

Avant le texte C donne : Κωνσταντίνος βασιλεύς και αὐτοκράτωρ 'Ρωμσίων || l. 1 ἄς (αυ D) - είς BD : . . . . είς CKU || τὸ : οm. Β || αὐτὸ CDKU : αὐτῷ Β || στασιάζοντος DU : -άζοτος Β -άζοντες CK || καὶ BCU : εἰς Κ || blanc : ἀπὸ σερμίου Β (-είου), CK ἀποσυρμένην U || κατέχοντος BCU : -ντες K || l. 2 ἡθετηκότος : BKU : ἀθετήσαντος C || καὶ ε : καὶ διὰ Β C Κ U || ἐπιλελησμένου C Κ U : ἐπιλελημένου Β || 1. 3 διαιτᾶν U : -τεῖν C Κ διὰ τὴν ταῖς Β || ἀσ.... περ Β : ἀσ.... U ἀς .... CK || l. 3 τάξιν .... ὡς ΒÙ : τάξιν · ὡς CK || l. 4 καί : καὶ ὡς Κ || δεσπότη καὶ : om. Κ || δεῖ BCU : δὴ Κ || 1. 5 καl² : καl τῷ CK || τῷν : δὲ τῷν C δεῖ τῷν Κ || δικαστάς BCU : -σταl Κ || 1. 6 αἰτιαμάτων ΒΚU : αἰτημ- C || τῶν πραγμάτων : om. C || 1. 7 περιαλγήσαντες CKU : περιαργ- Β || οἱ ΒU : οξ C εξ Κ || χρόα C : χρώα Κ χρόνω ΒU || 1. 8 περιπαθώς ΒΚU : περιχαρώς C || ἐκθέσμους ΒΚU : ἐνθέρμους C || 1. 9 τολμωμένας BCK : -μένους U || τάξιν καὶ avant εὐταξίαν aj. K || 1. 10 τῶ BKU : τὸ C || 1. 11 τὰ : om. K || είς CKU : ὡς Β || 1. 12 συγχεούσης ΒΚU : συγχρούσης C || πεμφθέντες ΒU : συμπεμφθ- CK || 1. 12-13 δή καὶ συμβέδηκεν deux fois C || l. 13 καὶ : δὲ καὶ C τε καὶ Κ || μὴ : καὶ ἡμῶν μὴ CK ἡμῶν μὴ U || δὲ : om. CKU || αὐτούς : οπ. Κ || Ι. 13-14 καθικετεύουσιν Β CU : -τεύοντες Κ || Ι. 15 πλατυνθέν Β CU : πλατηθέν Κ || Ι. 16 περινοίαις Β CU : έπιν- Κ || τε: om. Β || βουνούς CKU: βονούς Β || Ι. 18 ύπειληφότες ΒΚU: ἐπειλ- C || ἔγκοτον ΒU: ἔγκατον C έγκατοι Κ || έχοντος après del transp. CK || 1. 18-19 καὶ - διαφθονουμένου : om. U || 1. 19 ποθεινήν BCK : προθείνην U || αὐτοῖς avant τὴν ἴασιν transp. B || Ι. 20 ἐπηνέγκαμεν U : ἐπιν- Β ἀπην- C ὑπεν- Κ || ἐτεχνευσάμεθα CKU : έτεχνεσ- Β || 'Ενετειλάμεθα γὰρ Β (έντει-), CU : ένετείλαμεν Κ || 1. 21-22 τῶ - ψυχάς: om. U || 1. 21 τούς-CK: τοῖς Β || 1. 21-22 μὲν - καλῶς: saut du même au même B qui apercevant sa faute rajoute au-dessus de la 1. μὲν τοὺς ἀσκητικοὺς διηγωνισμένω πόνους (oubliant καλῶς) || 1. 22 ποιμαντικήν ΒC : πνευματικήν Κ || "Αγιον avant "Όρος aj. Κ || τε CKU : δε Β || και avant συνήθειαν aj. Κ || 1. 24 τῶν avant πατέρων aj. Κ || ἐπισυμδαινούσας : ἐπισυμβαν- Β || αὐτοῖς CKU : αὐτοὺς Β || βασιλέων χρυσοδούλλους Β : βασιλικῶν χρυσοδούλλων CKU || έπιδοαδευθήναι après πράξεις aj. CK.

25 γνώμη καὶ συνδιασκέψει τῶν ἐχόντων τὴν ἡγεμονίαν ἑκάστης λαύρας καὶ τῶν πρεσδυτέρων ὑπὲρ τοὺς άλλους καὶ τῶν ἐπιστημονικωτέρων περὶ τὴν μοναχικὴν διαγωγήν, ἀποδοῦναι τῶ "Ορει τὴν παλαιὰν πολιτείαν, καὶ πάντα τὰ τῶν πατέρων συντηρῆσαι διατάγματα τὰ δὲ καινοτομηθέντα καὶ ἀσυνήθη, καὶ μήτε τοῖς ἐκείνων ὅροις καὶ κανόσι συμδαίνοντα, καὶ τοῖς νῦν μοναχοῖς αἴτια σκανδάλων τυγχάνοντα καὶ μηδὲ πρὸς ἀποδοχὴν τούτοις ἢ καὶ τοῖς πλείοσιν αὐτῶν ὄντα, ἀποδοκιμάσαι τε καὶ ἀκυρῶσαι, καὶ 30 τοῦ κατὰ τὸ "Όρος ἀπελάσαι πολιτεύματος. Καὶ ταῦτα μὲν ἡμεῖς ἐπεσκήψαμεν, ὁ δὲ εὐλαδέστατος μοναχὸς εἰς τὸ "Όρος ἀφήκετο. Καὶ συνελθόντων τῶν ἑκατέρας λαύρας ἡγουμένων καὶ ἄλλων οὐκ όλίγων μοναχῶν, ἐζήτησε πάντα ὧν ἕνεκα πρὸς ἀλλήλους ἐστασίαζον, ἐπῆλθέ τε καὶ τὸ τοῦ "Ορους τυπικόν καὶ κανόνας τῶν πατέρων, καὶ ἄριστα πάντα καὶ κατὰ λόγον ποιμαντικῆς διωκήσατο. Τά τε γὰρ ἀμεληθέντα τῶν πρώτων διαταγμάτων ἀνεκαίνισέ τε καὶ ἐνεργὰ μένειν καὶ αὖθις παρεσκεύασε, καὶ τὰ 35 καινισθέντα καὶ ἐπιφθαρέντα τῷ καλῷ τοῦ "Όρους πληρώματι καὶ μὴ πρότερον γινωσκόμενα, ὡς ἀλλότρια τοῦ ἔθους τῶν πατέρων, ἐδδελύξατό τε καὶ ἀπεδοκίμασε, καὶ ὅσα δὲ σκανδάλων αἴτια καὶ ἔριδος καὶ διαμάχης τοῖς ὀρεσιτρόφοις ἀνδράσιν ὑπῆρχεν, ὑπεσκέψατό τε καὶ διωρθώσατο καὶ πᾶσι τὸν προσήκοντα τύπον και τάξιν ἀποδέδωκε, και ούδεν καταλέλοιπεν ἀδιατύπωτον. Και εἴ τινα γὰρ ἡ τῶν καιρῶν εἰσήνεγκε χρεία διὰ τὸ πλατυνθῆναι τινὰς τῶν λαυρῶν καὶ εἰς πληθυσμὸν ἐπιδοῦναι εἴτε καὶ δι' ἄλλην 40 αίτίαν, καὶ οὐ περιείληπται ταῦτα τοῖς παλαιοῖς τοῦ "Ορους κανόσι, καὶ τούτων φροντίδα έθετο καὶ κοινῆ συνδιασκέψει τὸ προσῆκον καὶ ἐπὶ τούτοις διεπράξατο. Καὶ πάντων ἐγγράφους δέδωκε τούς τύπους ώς καὶ τὰς οἰκονομίας, ἀποδεχθέντας μὲν παρ' ὅλων τῶν ἐν τῷ "Ορει, βεβαιωθέντας δὲ ταϊς ὑπογραφαῖς τῶν προκρίτων ἡγουμένων. Ἐπεὶ δὲ καὶ τῆ βασιλεία ἡμῶν ἐνεφανίσθη τὸ τοιοῦτο τυπικὸν καὶ καλῶς ἔχειν ἐπὶ πᾶσιν ἔδοζε, τοῦτο μὲν τῆ σφραγίδι ἡμῶν ἐσφραγίσαμεν καὶ κατὰ τὰς 45 συνάψεις έκάστης μεμβράδος τῶ διὰ κινναβάρεως κανικλώματι ἐκυρώσαμεν, ἵνα μηδὲν μηδέποτε περὶ αὐτὸ κακουργηθείη. Θεσπίζομεν δὲ διὰ τοῦ παρόντος ἡμῶν εὐσεδοῦς χρυσοδούλλου λόγου εἰς τοὺς έξης άπαντας και διηνεκεῖς χρόνους πάντα τὰ ἐν τῷ εἰρημένω τυπικῷ διατεταγμένα ἀπαράθραυστα συντηρεῖσθαι καὶ ἀναλλοίωτα, καὶ πᾶσιν ἀπαγορεύομεν τὴν τούτων παράδασιν καὶ ἀθέτησιν, καὶ τοῖς μή πειθομένοις προαγορεύομεν τὴν τῶν κανονικῶν ἐπιτιμίων ἐπαγωγὴν καὶ τὴν ἐκ τοῦ βασιλικοῦ 50 νόμου παιδείαν, ώς βεβαίου καὶ ἀσφαλοῦς τυγχάνοντος τοῦ παρόντος εὐσεβοῦς χρυσοβούλλου λόγου,

L. 25 ήγεμονίαν BCU : ήγουμενίαν Κ || l. 26 καὶ - διαγωγήν : om. U || τῶν : om. B || ἐπιστημονικωτέρων BC : ἐπισημον- Κ || μοναχικήν BC : μοναδικήν πολιτείαν καί Κ || 1. 27 καί - διατάγματα : οπ. U || συντηρήσαι B: -ρηθήναι CK || καινοτομηθέντα CKU : καινισθέντα B || 1, 28 καl¹ - καl³ : om. U || νῦν ΚU : νῦν δὲ Β νῦν μὲν C || αἴτια BCU : ἄτινα Κ || σκανδάλων avant αἴτια transp. C || συμδαίνοντα καὶ avant τυγχάνοντα aj. Κ || 1. 29 καl¹ - δντα: om. U || μηδέ BC : μηδέν Κ || ἀποδοχήν CK : -χῆς Β || ἀκυρῶσαι BKU : ἀναιρέσαι C || 1. 30 τὸ "Όρος corr. P : τοῦ ὅρους ΒCΚ ὅρους U || 1. 30-43 Καὶ - ἡγουμένων : om. U || 1. 30 ἐπεσχήψαμεν nous : ἐπεισκέ. . ψαμεν Β ἐπισκηψάμενοι C ἐπισκεψάμενοι Κ || εὐλαδέστατος CK : εὐλαδης Β || 1. 31 εἰς τὸ "Ορος : om. C || έχατέρας λαύρας B : έχατέρων μερών C έχ. τών μερών K || 1. 32 τοῦ "Όρους CK : ὅρος B || 1. 33 τυπικόν : om, B | καί\*: om. Β || ποιμαντικής Β: -κῶς CK || 1. 34 ἀνεκαίνισε ΒΚ : ἐνε- C || ἐνεργὰ μένειν καὶ αὕθις nous : ἐν. καὶ μέν. αδθις Β μέν. καὶ νεουργεῖν καὶ αδθις C μέν. καὶ ἐνεργεῖν καὶ αδθις Κ || παρεσκεύασε : παρασ- Β || 1. 35 καὶ ἐπιφθαρέντα Β : καl φθαρθέντα C ἔπη καl φθαρέντα Κ || τοῦ CK : τῶ Β || 1, 36 δὲ : οτη. CK || 1, 36-37 διαμάχης ΒC : μάχης Κ. || 1. 37 ύπεσκέψατο Β : ἐπεσ- CK || 1. 39 πλατυνθήναι Β : πληθυνθήναι CK || 1. 40 παλαιοίς : om. CK || τοῦ deux fois B || 1. 41 διεπράξατο C : δια- ΒΚ || ἐγγράφους Β : ἐγγράφως CK || 1. 42 ὡς : om, Β || τῷ : om, Β || βεδαιωθέντας δὲ deux fois Β || 1. 43 Ἐπεὶ ΒU : ἐπειδή CK || βασιλεία ΒCU : -λική Κ || τοιοῦτο Β : -τον CKU || l. 44 έξουσία après τυπικόν aj. Κ || ἡμῶν : om. Κ || l. 45 συνάψεις BCU : συνάξεις Κ || έκάστης μεμδράδος ΒΚU : έκάστη μεμβράνη C || τῶ U : τὸ ΒCK || 1. 46 ἡμῶν εὐσεδοῦς : οm. Κ ἡμῶν εὐσεδὲς Β || χρυσοδούλλου ΒU : -λλίου CK || λόγου : ici s'arrête U ἴνα μένη aj. au-dessus de la l. C || l. 47 τα : τα εἰρημένα Κ || l. 48 ἀπαγορεύομεν ΒΚ : άπογ- C || 1. 48-49 τούτων - την¹: om. K || 1. 49 ἐπαγωγην : ἐπαγαγην Β || βασιλικοῦ: ici s'arrête B avec la remarque : λείπει όλο τὸ τέλος καὶ ἡ βούλλα όμοῦ || 1. 50 ὡς début de Β¹ || τοῦ παρόντος nous : ..... Βι

10. requête d'un moine et décision du patriarche (1178-1179)

239

γεγενημένου κατὰ μῆνα Ἰούνιον τῆς νῦν τρεχούσης ἐνδικτιῶνος ιδ<sup>ης</sup> ἐν ἔτει τῶ ἑξακισχίλιοστῷ πεντακοσιοστῶ πεντηκοστῶ τετάρτω, ἐν ὧ καὶ τὸ ἡμέτερον εὐσεδὲς καὶ θεοπρόδλητον ὑπεσημήνατο κράτος. + Κωνσταντΐνος ἐν Χριστῶ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεύς 'Ρωμαίων ὁ Μονομάχος +

L. 51 κατά - ιδης nous d'après Κ : ἰνδικτιῶνα . . . κατά τὸν εύρισκόμενον μῆνα τῆς διαβαινούσης . . . . . Βι || 1. 50-52 ώς - τετάρτω: manque dans C qui entre deux blancs place la phrase: Ἐπεδόθη κατά τὸ ,αν' 1050, dans cet endroit Κ donne : Τούτου γὰρ χάριν καὶ ὁ παρὼν χρυσοδούλλιος λόγος τῆς βασιλείας μου ἐγένετο, ὃς καὶ ἐπεδραδεύθη τοῖς δηλωθεῖσι πατράσι τοῖς ἐν τῷ ἀγίω ὅρει τοῦ "Αθω ἀσκουμένοις εἰς βεδαίαν καὶ διηνεκῆ ἀποφασιστικὴν ἀσφάλειαν. 'Απολυθὲν κατά μῆνα Ἰούνιον τῆς νῦν ἐντυχούσης ἰνδικτιῶνος δ΄, || 1. 53 + Κωνσταντῖνος - Μονομάχος + nous d'après Actes Laura 2 no 31 : . . . βασιλεύς . . . . Μονομάχος Β1 Κωνστ. ἐν Χρ. τῶ Θ. πιστὸς βασ. καὶ αὐτοκράτωρ 'Ρωμαίων Κ om. C.

### 10. REQUÊTE D'UN MOINE ET DÉCISION DU PATRIARCHE CHARITÔN

Αἴτησις (Ι l. 18, ΙΙ l. 1) Υπόμνησις (ΙΙ l. 1) "Εγγραφος λύσις (Ι l. 12)

[1178-1179]

(Λύσις : II l. 1 cf. LE TEXTE et notes)

- I. Le moine athonite N. prie le patriarche de lever la sentence condamnant les Athonites qui fréquentent des moines coupables de certains péchés.
- II. Réponse favorable du patriarche Charitôn qui lève la sentence du patriarche Nicolas quant au crime de communication.

LE TEXTE. — A) Pièce écrite sur les deux côtés : au reclo l'original de la décision du patriarche, au verso la copie (?), par la chancellerie patriarcale, de la requête qui la provoqua; elle est conservée dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce Z'), où Millet l'a photographiée. Parchemin,  $550 \times 430$  mm (Dölger:  $440 + 35 \times 330$ ). État de conservation médiocre: déchirures sur les marges latérales, quelques trous; trois plis verticaux, dix horizontaux; le texte du verso est délavé par l'effet de l'humidité, la quatrième ligne presque complètement effacée à cause d'un pli. Les deux textes ont été écrits à la même époque, d'une écriture très proche l'une de l'autre, mais de deux mains différentes (cf. les  $\delta,\ \zeta,\ \xi,\ \phi,\ \psi,\ \text{etc.}$ ). Langue et orthographe correctes, abréviations courantes, tréma sur les 1, parfois iôta souscrits. La signature autographe du patriarche est d'une encre plus foncée (sur notre planche, un pli cache quelques lettres de cette signature). — La bulle patriarcale est encore accrochée au pli du bas, par un cordon revêtu de soie bleue ; diamètre 40 et 45 mm, épaisseur 3 mm. Au droit, l'image de la Vierge assise, tenant l'Enfant (Platytéra); de part et d'autre l'inscription :  $\overline{MP}$   $\overline{\Theta\Upsilon}$   $M(\acute{\eta}\tau\eta)\rho$   $\Theta(\epsilon\sigma)\tilde{\upsilon}$ .

Revers, inscription:

Χαρίτ[ων]

έλεῷ Θ(εο)ῦ ἀρχι-ΕΛΕωΘΥΑΡΧΙ επίσκοπος Κω(νσταντινου)-

XAPIT..

ΕΠΙCΚΟΠΟCΚω πόλεως Νέας ΠΟΛΕωCΝΕΑC 'Ρώμης καὶ οί-ΡωΜΗCΚΑΙΟΙ κουμενικός K8MENIKOC

π(ατ)ριάρχης. ПРІАРХНС

Notices dans la marge supérieure : au verso, π(ατ)ριαρχ( ) Κων(σταντινουπόλεως), au recto, ή λύσ(ις) τοῦ π(ατ)ριάρχου κῦ(ρ) Χαρί[τωνος] (sur ces deux notices, voir diplomatique); plus bas, notice slave : pooučenie zavezano s" bljudenie(m) ωt || kosmik iže v' s(vja)tye gwrě. Dans la marge inférieure du verso, notice moderne, tête bêche : Νο 13 Σιγίλλιον πατριαρχικόν. — Album, pl. XXVI-XXVII.

- B) Copie au Prôtaton, vue mais non photographiée par Millet, dans le « Codex 5 », p. 22-23.
- C) Copie à Vatopédi sur un cahier de 8 pages (cf. nº 9, Copie B), le présent document est aux p. 4-8.
- D) Copies modernes dans deux manuscrits athonites : 1) Lavra M 105 (établie sur la copie B, dont elle reproduit la notice); 2) Iviron 382.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 381-383, probablement d'après une copie établie sur le ms. de Lavra, car son édition reproduit le saut du même au même de ce ms.; MORDTMANN, Historika, p. 71 (seul le texte II); MEYER, Haupturkunden, p. 182-183 (seul le texte II, compris dans la Diègèsis mérikè), d'après le ms. Iviron 382; Spyridon Lavriôtès, dans Grèg. Pal., 9, 1925, p. 145-147, d'après le ms. de Lavra; Actes Lavra<sup>1</sup>, nº 58, p. 163-166, d'après une copie du xxe s. qui faisait partie du cartulaire dit «R³» aujourd'hui disparu, faite sur le ms. de Lavra (saut du même au même); Chatziiôannou, Chrysoboulla, p. 40-41 (le texte II), d'après l'édition Meyer; Dölger, Schalzkammer, no 80/81, d'après la pièce A.

Nous éditons la pièce A; pour compléter les l. I 4-5, nous suivons les copies lorsque leurs lectures s'accordent avec les vestiges existants; nous donnons en apparat les corrections et additions de Dölger que nous n'acceptons pas (D).

Bibliographie: GRUMEL, Regestes, nº 1151; DARROUZÈS, Offikia, p. 391 nº 4, 398; Otto Mazal Die Prooimien der byzantinischen Patriarchenurkunken, Vienne, 1974, p. 23, 36, 39.

Analyse. — I. Requête d'un moine au patriarche [Charitôn] : Formule d'introduction (l. 1). L'affaire des peines ecclésiastiques (ἐπιτίμια) constitue une entrave à la vie des Hagiorites, non seulement pour les moines qui enfreignent les prescriptions, mais aussi pour ceux qui les observent. Il est en effet interdit à ces derniers de prier, de se réunir, de parler avec les [moines] coupables, obligations difficiles à tenir dans les conditions de la vie athonite (l. 1-7). Se voyant dans l'impossibilité [de contribuer] au redressement de la communauté, les [moines] innocents préfèrent s'en aller plutôt que de subir un châtiment pour les fautes d'autrui; c'est précisément ce qu'a fait [le rédacteur de la présente requête] (l. 7-11). Maintenant conscient du dommage [subi par lui? ou du danger couru par l'Athos?], et désirant rentrer, il demande humblement au patriarche de lever, par décision écrite, le châtiment pour crime de communication et de limiter la portée de l'ordre patriarcal (ἐντολή) aux seuls coupables, épargnant ceux qui les fréquentent par nécessité; que le patriarche, disciple et imitateur du Christ, juge chacun par ses propres actes et permette ainsi le retour sur la Montagne des moines qui désirent y habiter (l. 11-18). Formule de conclusion (l. 18-20).

II. Décision du patriarche: Trouvant justifiée la demande à lui adressée, le patriarche [décide]: il libère de toute menace de châtiment les Hagiorites qui observent les prescriptions et les innocente [du crime] de communication avec les contrevenants, lesquels porteront seuls [le châtiment de] leur crime, bien que feu le patriarche Nicolas [III Grammatikos], pensant bien faire, ait frappé d'excommunication les coupables aussi bien que ceux qui les fréquentaient (l. 1-6). [Charitôn] aurait maintenu l'excommunication générale, si le but du châtiment général était atteint, c'est-à-dire d'amener les coupables à cesser leurs infractions; tel n'étant pas le cas, il est injuste de punir l'innocent qui a fait son devoir et a blâmé, conformément à l'Écriture, son frère pour ses péchés (l. 6-11). Étant donné que la plupart [des moines] quittent la Montagne pour d'autres raisons, mais qu'ils prennent facilement comme prétexte le crime de communication, [le patriarche] ordonne que les innocents soient libérés de ce crime, mais qu'ils conservent l'obligation de rappeler aux contrevenants les sentences paternelles [du patriarche] (l. 11-15). Si ces derniers persévèrent, les premiers doivent avertir le prôtos, qui est responsable de tout ce qui se passe sur la Montagne, et qui, s'il se montre négligent, aura à supporter le châtiment du crime (l. 15-19). Signature autographe de Charitôn, archevêque de Constantinople Nouvelle Rome et patriarche œcuménique (l. 19-20).

Notes. — Datation. Ni la requête ni la décision ne portent de date. Le seul élément de datation est le nom du patriarche. La durée du passage de Charitôn sur le trône de Constantinople n'est pas connu avec exactitude, mais elle fut brève : onze mois, qui commencent entre mars et août 1178 et finissent entre février et le 30 juillet 1179.

Diplomatique. Les deux mots que l'on lit dans la marge supérieure de I (cf. le texte) peuvent être les restes d'une notice plus longue, mais cette phrase ne faisait certainement pas partie du document (contra, Dölger, Schatzkammer, nº 80/81 Diplom., cf. notre apparat), car l'écriture est d'une main nettement plus récente. La phrase qui figure dans la marge supérieure de II (cf. le texte), bien qu'elle soit d'une écriture ancienne, n'appartient pas non plus au document : son contenu fait plutôt penser à une notice d'archiviste. Sur les requêtes et décisions (λύσεις) en général, cf. Dölger, ibid., et Marie Nystazopoulou-Pélékidès, Note de diplomatique byzantine, Actes du XIVe Congrès int. des Ét. byz. Bucarest 6-12 sept. 1971, t. III (à paraître).

L'affaire. Notre document doit être mis en relation avec les événements qui ont secoué le Mont Athos sous le règne d'Alexis Ier, et dont la Diègèsis mérikè se fait l'écho (cf. Appendice I a, notes). Nous en donnons ici un court aperçu qui permettra de situer le présent acte : Un laisser-aller s'était instauré dans la conduite des moines athonites, aggravé par le fait que l'on avait toléré l'installation à l'Athos de nombreux bergers, valaques ou autres, avec leurs femmes et leurs enfants. Les Athonites fidèles aux traditions voulurent réagir contre cet état de choses, et furent appuyés par des mesures prises par l'empereur et le patriarche. Une de ces mesures fut la sentence  $(\grave{e}\nu\tauo\lambda\acute{\eta})$  du patriarche Nicolas III (1084-1111), qui condamnait à de sévères peines les Athonites qui favorisaient et permettaient l'infraction aux règlements (les typika interdisaient explicitement la présence

d'enfants et d'imberbes à l'Athos; et l'entrée des couvents d'hommes était de tout temps défendue aux femmes); elle prévoyait aussi les mêmes peines pour ceux qui fréquentaient les moines coupables. Un certain nombre de moines préférèrent alors quitter l'Athos, d'autres cherchèrent à jeter le discrédit sur la décision patriarcale, en la faisant passer pour un faux fabriqué par le prôtos Iôannikios Balmas (cf. Meyer, Haupturkunden, p. 181-182). Mais nos deux textes confirment l'existence de l'excommunication lancée par Nicolas III (cf. acte mentionné). D'ailleurs un autre passage de la Diègèsis (Meyer, ibid., p. 168, l. 10 sq.) essaie d'introduire une distinction subtile entre l' ἐντολή, que le patriarche se défend, soi-disant, d'avoir signée, et des recommandations et blâmes qu'il aurait prodigués aux Athonites.

L'auteur de la requête se présente, en 1178/79, comme un moine ayant quitté l'Athos par peur de tomber sous le coup de la sentence du patriarche Nicolas (promulguée avant 1111). Cette sentence était donc restée en vigueur après la mort de Nicolas et bon nombre de moines trouvaient en elle un prétexte commode pour quitter la Montagne (cf. II l. 11). Dans ces conditions, le patriarche Charitôn accepta une requête qu'il avait peut-être provoquée et qui lui permettait de justifier la révocation partielle d'une sentence qui avait fait plus de mal que de bien.

Acte mentionné: Acte du patriarche Nicolas III (I : l. 3 ἐπιτίμια, l. 9 ἡ τῶν ἐπιτιμίων περίληψις, l. 11, 13 ἐντολή, II : l. 5, 7 ἀφορισμός, l. 8 ἐπιτίμιον) : perdu; sur son contenu voir ci-dessus, notes, et Grumel, Regestes, nº 980, qui le considère comme faux.

+  $T[o]\lambda\mu(\tilde{\omega}\nu)$   $\delta$  εὐτελ $(\dot{\eta}\varsigma)$   $\mu$ οναχ $\delta(\varsigma)$   $\kappa(\alpha \dot{\iota})$  εὐχέτ $(\eta\varsigma)$  τῆς  $\mu(\epsilon)\gamma(\dot{\alpha})\dot{\lambda}(\eta\varsigma)$   $\dot{\alpha}$ γιωσύν $(\eta\varsigma)$  σου δέο $\mu(\alpha \iota)$ , άγ(ιέ) μου δέσποτα. Τ[οῦ] 'Αγ(ίου) "Ορους ψυχωφελ(οῦς) ὄντο(ς) τόπου ||² (καὶ) μοναχ(οῖς) συντελοῦντο(ς) πρὸ(ς) σ(ωτη)ρίαν τὰ μέγιστα, διά τε τ(ἡν) ἄλλ(ην) χάρ(ιν) κ(αὶ) τὸ τῶν κοσμικ(ῶν) συγχυσεων ὑπερόριον, []³ ή τῶν ἐπιτιμί(ων) ὑπόθεσ(ις) λίθο(ς) ἐτέθ(η) προσκόμματο(ς) κ(αὶ) πέτρα σκανδάλ(ου), οὐ μόνον τοῖς παραθ[ραύ]ουσι [τὰ ἐν]-||⁴τεταλμ(έν)α πρὸ(ς) φυλακὴν τοῖς 'Αγιο[ρεί]τ(αις) φ[υλάττειν (?), ἀλλὰ] κ(αὶ) [αὐ]τοῖς [τοῖς φυλά]ττουσι ταῦ[τα · δεῖ γὰρ ἐπὶ τοῖς τοιούτοις] ||5 [ἐπι]τιμίοις (ὡς) λέγεται τοὺς ταῦτ[α] φυλάττοντ(ας) μὴ συγκοινων(εῖν) εὐχ(ῆς) καὶ συνάξε(ως) καὶ ὁμιλί[ας x](αὶ) [τ] $\tilde{ω}ν$  τοιούτ(ων) τοῖς ||6 παραδαίνουσιν, ὅπερ ἀμήχανον μὴ παθ(εῖν) τ(ούς) ἐκεῖ διατρίδοντ(ας), (καὶ) τὸ τοῖς πάσχουσ(ιν) ἐπινοηθ(ἐν) ἀλεξίκακον φαρμακ[ον] ||7 τοῖς ὑγιαίνουσι γίνεται δηλητήριον δι' άμηχανίαν της τοῦ κοινοῦ διορθώσε(ως), σ(ωτη)ριώδ(ους) ὅρους προίς) [κ]οσμικωτέρους τόπ(ους) ||8 μεταναστεύουσι, μήποτ(ε), καθ' έαυτ(ούς) ἀνεύθυνοι ὄντες ὅσον τὸ ἐπὶ τούτοις, ἀλλοτρίων πταισμ(ά)- $\tau(\omega v)$  τί $[\sigma]$ φσι δίκ $(\alpha \varsigma)$  κ $(\alpha)$ τ $(\dot{\alpha})$  τ $(\dot{\eta}v)$  τ $\tilde{\omega}$ ν  $||^9$  ἐπιτιμί $(\omega v)$  περίληψιν.  $\Delta \iota$ '  $\dot{\eta}$ γ ἀιτίαν καὶ ἀυτὸ $(\varsigma)$  ἄκων τοῦ " $O_{\rho}(ου_{\varsigma})$  ἀνεχώρησα φοδηθεὶς φόδον ου ἐστι φόδος καὶ τοῦ φόδου  $||^{10}$  τὴν πεῖραν σκεψάμ $(εν)_{\rho}(\varsigma)$ προφυλάξασθαι, μήποτ(ε) συμδη κάμοι τὸ τοῦ 'Αυσίτ(ου) 'Ιὰδ κ(αὶ) παθ(εῖν) κ(αὶ) εἰπ(εῖν) · Φόδος ον ἐφρόντισα ἢ[λθέ]  $||^{11}$  μοι, καὶ ον ἐδεδοίκ(ειν) συνήντησέ μοι. "Ηδη δὲ τῆς ζημί(ας) αἰσθόμ(εν)ο(ς), (καὶ) ἀδίν(ων) μὲν τ(ὴν) ὑποστροφήν, ὑφορώμ(εν)ο(ς) δὲ τ(ὴν) ἐντολήν,  $π[ροσ]-||^{12}πίπτ(ων)$  τῆ  $\mu(\varepsilon)\gamma(\acute{\alpha})\lambda(\eta)$  άγιωσύνη σου δέο $\mu(\alpha\iota)$  τοῦ τῆς συγκοινων $\ell(\alpha\varsigma)$  ἡ $\mu(\widetilde{\alpha}\varsigma)$  ἐγκλή $\mu(\alpha)$ το $(\varsigma)$  ἀνιέναι διὰ προσκυνητ (ῆς) ἐγγράφου λύσε (ως), (καὶ) μόνοις ὀρίσαι [[18 τοῖς καθ' ἡμ (ᾶς) ἀυτοὺς ἐνέχεσθαι κρίμασ(ιν) όσον τὸ ἐπὶ τῆ κειμ(έν)η τοῖς 'Αγιορείτ(αις) ἐντολῆ, καὶ μὴ τοῖς ἄλλ(ων) ἡμ(ᾶς) εὐθύνεσθαι ||14 πταίσμασι διὰ μόν(ην) συμμετουσίαν τροφῆς καὶ συνάξε(ως) κ(αὶ) ὁμιλί(ας), ἃ τῶν ἀδυνάτ(ων) ἐστὶ φυλάξασθαι διὰ τὴν ἐν τοῖς ἀνα-||15γκαίοις ἀλληλουχίαν καὶ τῶν χρειωδ(ῶν) ἀλλήλοις μετάδοσ(ιν). 'Ως οὖν Χ(ριστο)ῦ μαθητής τε καὶ μιμητής, τοῦ ἀποδιδόντο(ς) ἐκάστφ ||18 κατὰ τὰ ἔργα ἀυτοῦ, λῦσον τοὺς ἀνευθύν(ους)

11. SIGILLION DU PATRIARCHE NIPHÔN (1312)

όσον τὸ ἐπ' ἀυτοῖς τῆς ἐφ' ἑτέρ(ων) εὐθύνης πταίσμασι, (καὶ) ἐν καθαρῷ συνειδή(σ)ει  $||^{17}$  τὸ σ(ωτή)ριον δρο(ς) δίδου κατοικ(εῖν) τοὺς ἐπιποθοῦντ(ας) μ(ἐν) τὰς ἐκεῖσε διατριδ(άς), ἀποχωροῦντ(ας) δὲ τῷ ύφορᾶσθαι τὴν  $||^{18}$  ἐπ' ἀλλοτρίαις άμαρτίαις κ(α)τάκρισιν. Τούτ(ου) γὰρ γινομ(έν)ου καὶ τῆς αἰτήσε(ως) ήμ(ῶν) ἀνυσθείσ(ης) τῆ ἐν σοὶ τοῦ πν(εύματο)ς χάριτι,  $||^{10}$  [οὐ] παυσόμ(ε)θ(α) διὰ βίου τῆς μεγάλ(ης) άγιωσύνης σου ὑπερευχόμ(εν)οι, τραῦμα θεραπευθέντ(ες) ψυχῆς καὶ πληγὴν  $||^{20}$  συνειδήσεως.  $\Omega$ ς εὐχέται τολμήσαντ(ες) ἐδεήθημ(εν) +

+ 'Η μετριότ(ης) ἡμ(ῶν) τῆς σῆς ὑπο[μ]νήσε(ως) ἐπακούσασα καὶ δικαί(αν) τὴν λύ(σ)(ιν) τῆς αἰτήσε(ως) κρίνασα, διὰ τ(ῆς) δοθείσ(ης) ἡμ(ῖν) τοῦ παναγ(ίου) πν(εύματ)ος  $|\cdot|^2$  χάριτο(ς), τούς τε έν κοινοβί(οις) τούς τε καθ' ήσυχίαν τὰ μετ' ἐπιτιμί(ων) ἐντεταλμ(έν)α τοῖς 'Αγιορείταις φυλάττοντας τοῦ ||3 τῆς συγκοινωνί(ας) τῶν παραθραυόντ(ων) ταῦτα ἀνακουφίζει βάρ(ους) καὶ ἀθωοῖ, περιϊστῶσα τὸ τ $(\tilde{\eta}_{\varsigma})$  παραδάσε $(\omega_{\varsigma})$  ἔγκλ $[\eta]$ μ $[\alpha]$   $||^4$  το λοιπὸν εἰς μόν $(\omega_{\varsigma})$  τοὺς παραδαίνοντ $(\alpha_{\varsigma})$ , εἰ καὶ ὁ μακαρίτ $(\eta_{\varsigma})$ ἐκεῖνο (ς) καὶ ἀγιώτ (α)τ (ος)  $\pi$  (ατ)ριάρχ (ης) κῦρ Nικόλαο (ς) [ἐφ' οἶς]  $||^5$  ὑπεμνήσ $\theta$ [η κεφα]λ[αίοι]ς ψυχοδλαβέσ(ιν) ἀφορισμόν ἐπιθείς, προμηθέστερόν τι δῆθ(εν) οἰκονομῶν, τοῖς ||6 ὑπευθύνοις καὶ τοὺς άνευθύνους συγκατεδίκασε μόνω συγκοινωνί(ας) αἰτιάματι. Καὶ γὰρ ἔμεινεν ἄν ὁ κοινὸς ||<sup>7</sup> ἀφορισμὸ(ς) άμετάθετο(ς), εἴπερ ὁ σκοπὸ(ς) τῆς κοινῆς ἐπιτιμί(ας) εὐώδωτο. Ἐπεὶ δὲ ὁ ἀθετῶν ἀθετεῖ προσέτι  $||^8$  καὶ ἐλεγχόμ[εν]ο(ς) ὑπ[δ] τῶν φυλαττόντ(ων) τὰ ἐπιτάγμ(α)τ(α), πρὸς δ (καὶ) τὸ τ(ης) συγκοινωνί(ας) ἀπέβλεπεν ἐπιτίμιον, [[] ἀδικοῖν[το ἀν] πάντ(ως) οἱ πταισμάτ(ων) ἀλλοτρίων δίκην ὑφέξοντες καὶ μετὰ τὸ ἐλέγξαι τὸν πέλ[ας ἐ]φ' ἀμ[αρ]-||¹ºτήμασ(ιν), δ δὴ μόνον καὶ ἡ Γραφὴ Βούλεται · 'Ελεγμῶ γάρ, φησιν, ἐλέγξεις τὸν ἀδελφόν σου καὶ οὐ ||11 λήψη ἐπ' αὐτῷ ἀμαρτίαν. Καὶ ἄλλ(ως) γὰρ ἐπεὶ τοῖς πολλοῖς πρόφασ(ις) γίνετ(αι) τ(ῆς) τοῦ "Ορ(ους) ἀναχωρή(σεως) καὶ  $||^{12}$  μόνον τ(ῆς) συγκοινωνί(ας) των ύπαιτί(ων) τὸ ἔγκλημ(α) προμηθέστερόν τι ποιούμ(εν)οι, ἐλευθέρ(ους) εἴναι διοριζόμεθ[α] ||<sup>13</sup> τοῦ τ(ῆς) συγκοινωνί(ας) ἐγκλήμ(α)το(ς) τούς ἀναιτίους καθ' ἑαυτούς, τοῦτο μόνον ὀφείλοντ(ας), τὰ πρῶτα μ(ἐν) [αὐτούς] ||¹⁴ ὑπομνῆσαι τούς ποιοῦντ(ας) παραδάσεις καὶ πρὸς φυλακὴν π(ατ)ρικῶν ἐντολῶν συνελάσαι [ἀδελ]- $||^{15}$ φικαῖς παραινέσεσι καὶ διορθώσει κερδᾶναι τοὺς ἀδελφούς · εἰ δ' ὅπερ ἀπείη τοῖς αὐ[τοῖς]  $||^{16}$  ἐπιμένουσιν, ἀναφέρ(ειν) τὸ ἔγκλημα τοῦ λοιποῦ τῶ τοῦ "Ορους πρωτεύοντι, έκτοτε δὲ ἐκείν[ω]  $||^{17}$  μελήσει τῆς τοῦ πταίσμ(α)το(ς) διορθώσε(ως), ὡς δίκην ὑφέξ(ειν) τῶν ἐκεῖ γινομ(έν)(ων) ὀφείλοντι · εἰ [δ' ὅπερ]  $||^{18}$  ἀπευχόμεθα αὐτὸ(ς) ἀμελοίη, αὐτοὶ μ(ἐν) ἀθῶοι ἔσοντ(αι), ἐκεῖνο(ς) δὲ τῷ τ(ῆς) ἀμελείας ἐγκλήμ(α)τ(ι)  $||^{19}$  ὑπεύθυνο(ς) λογισθήσεται.

+ XAPIT( $\Omega$ N) 'EΛΕ $\Omega$  Θ(EO)Υ 'ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟ(Σ) Κ $\Omega$ N-||20ΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕ $\Omega$ Σ NE(A $\Sigma$ ) 'PQM(H $\Sigma$ ) K(AI) 'OIKOYMENIKO $\Sigma$  II(AT)PIAPXH $\Sigma$  [+]

### 11. SIGILLION DU PATRIARCHE NIPHÔN

Σιγίλλιον (1. 133, 167) Σιγιλλιώδες γράμμα (l. 161) [Novembre **1312**]

Le patriarche Niphôn, agissant en accord avec l'empereur et le prôtos, garantit les libertés accordées à l'Athos, mais déclare qu'à l'avenir le prôtos sera soumis au patriarche, duquel il recevra la consécration.

LE TEXTE. — A) Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce ΣΤ'), où Millet l'a photographié. Parchemin, 1710×250 mm, composé de trois pièces (650, 690, 370 mm), aujourd'hui séparées. Mauvais état de conservation : des trous, probablement causés par des souris, ont par endroits endommagé le document, ce qui affecte le texte; leur disposition indique qu'ils ont été faits à un moment où les trois morceaux étaient déjà décollés et roulés l'un dans l'autre. Écriture appliquée, peu d'abréviations, tréma sur les ı et v, parfois des iôta souscrits ; l'accent est souvent placé sur la consonne finale (cf. 1. 30, 60, 109, etc.). — Le sceau a disparu, mais Millet a vu les restes du cordon (invisibles sur notre photo). — Au verso trois notices : 1) Du xive s. : Σιγίλλιον Νίφωνος τοῦ ἀγιωτ(ά)του [οἰκουμ]ενικοῦ π(ατ)ριάρχου. 2) Moderne: Σιγίλλιον τοῦ ἀγίου Νίφωνος πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, είς τρία τεμάχια. 3) Slave : samovlastie s(vja)tie gωri ne imati vlast' niktože || ili patriar(h) ili mitropolit ili episkωp i o ineh'' || [..... pot]reḥĕh'' hrisoboul. — Album, pl. XXVIII-XXX.

- B) Copie au Prôtaton dans le « Codex 5 », p. 71-74, que Millet a vue, mais qu'il n'a ni photographiée ni décrite.
- C) Copie dans le manuscrit Alhos Dionysiou 226, du xvie s., ff. 247-249; elle commence à la l. 73 (ἄσπερ δ' οὐκ). En dehors de quelques petites omissions et de fautes d'inattention, elle suit fidèlement l'original sur lequel, d'après le titre, elle a été établie. (Le microfilm de cette copie a été mis à notre disposition par le R. P. J. Darrouzès que nous remercions).
- D) Copie dans les archives de Vatopédi, photographiée par Lefort-Mavromatis : cahier de copies modernes dont le quatrième et dernier document est le présent acte; il s'arrête à la ligne 20 (ἀρετῆς εἰπεῖν) et au milieu de la page.
- E) Selon Uspenskij (Ukazatel, p. 64 nº 5 = Kourilas, Catalogue, nº 202) et C. Phréarités (dans Πανδώρα, 14, 1863/64, p. 49), il aurait existé à Lavra une copie de cet acte; A. Guillou ne l'a pas retrouvée.

Éditions: IOAKEIM IBÉRITÈS, dans Grèg. Pal., 3, 1919, p. 102-106, d'après « le codex 5 du Prôtaton », donc notre copie B; l'éditeur connaissait aussi l'original qu'il n'a pas utilisé. Bèssariôn, higoumène de Grègoriou, reproduit dans 'Αγιορειτική Βιδλιοθήκη, 18, 1953, p. 6-9, l'édition Iôakeim.

Nous éditons l'original et nous complétons ses lacunes par l'édition Iôakeim (I) jusqu'à la 1. 72; par la copie C à partir de la l. 73.

I L. 9 φοδηθεὶς φόδον : cf. Mc 4, 41 ; Lc 2, 9 ; cf. aussi I Pet. 3, 14 ; Αρος. 11, 11. L. 10-11 Φόδος - μοι : II L. 10-11 Έλεγμῷ - ἀμαρτίαν : cf. Lev. 19, 17.

Ι Avant la l. 1 : ... [für 70 Punkte] []<sup>3</sup> ... [für 30 Punkte] [πατ]ριάρχ(η) Κων[σταντινουπόλεως] ... [für 15 Punkte] aj. D cf. notes || 1. 3 ἐτέθη : ἐστὶ D || τοῖς παραθραύουσι : τ[οὺς παραθραύοντχε] D || 1. 4 φυλάττειν - τοιούτοις nous : φυλάττειν - ταῦτα et blanc copies, ἀφορισμῷ ὑποδέλλουσα, ἀλλ' ἀπαγορεύουσα ἐπὶ τοῖς τοιούτοις D || 1. 5 λέγεται καὶ D || όμιλίας - τοῖς nous : όμιλ[εῖν....]ντως τοῖς οὕτω D, copies om. le passage : εὐχῆς - παθεῖν || 1. 7 της : lege της || 1. 9 ου : lege οὖ || 1. 10 Αὐσίτου : Αὐσιπ(ο)λ(ί)τ(ου) D || 1. 11 ἀδίνων : ἀδινῶν D. II L. 11 καί² : διὰ D || 1. 13 μ(ἐν) [αὐτούς] : μ[ἐν] D.

Bibliographie: Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 328-329; Darrouzès, Sigillia, p. 138 n. 1, 142, et Offikia, p. 392 nº 13, 407 nº 49, 408 n. 1.

Analyse. — Préambules : Long développement sur la vertu et la mesure (l. 1-25). Éloge et description de la vie à l'Athos, nommé Sainte Montagne en raison de la vertu de ses moines (l. 26-43). Exposé: Les anciens empereurs, admirant la pureté de l'âme et la vertu [des moines] de la Montagne, leur ont accordé tout ce qui pouvait les aider à vivre tranquillement (l. 44-52). Ainsi [les moines] ont construit des églises, de petits ermitages (ἀσκητήρια) et des monastères, où ils pouvaient vivre en commun ou en ascètes (nouvelles louanges du mode de vie athonite) (l. 52-73). Croyant que la vertu doit s'exercer librement, les empereurs ont laissé à la Montagne une liberté totale; ils lui ont octroyé le droit d'être administrée par un prôtos (l. 77 εἰς πρωτεῖον τὸ "Ορος τιμήσαντες) dont le pouvoir n'était soumis ni au patriarche ni à un autre prélat. Dérogeant aux canons de l'Église, ils permirent aux moines de choisir un prôtos, élu par eux-mêmes, et qui assumait leur direction spirituelle sans dépendre de personne; ils se laissèrent aller jusqu'à consacrer cette liberté démesurée par des chrysobulles (l. 73-86). Par ignorance, ou par respect de la liberté [accordée], leurs successeurs les imitèrent jusqu'aux temps présents, confirmant et augmentant par d'autres chrysobulles cette liberté, s'éloignant ainsi de plus en plus des canons (l. 87-93). Mais l'empereur actuel [Andronic II], qui a l'esprit aigu et infaillible, surtout en ce qui concerne les lois de l'Église, et qui subordonne tout à leur sauvegarde, a considéré que, du point de vue de la vertu, cette liberté n'était ni juste ni inviolable; tout en louant et en respectant le zèle des empereurs et la liberté accordée, il a cherché le moyen de remédier à la carence [de contrôle spirituel sur l'Athos] (l. 93-102). Il en parla au patriarche et prit une décision appropriée : diminuer en quelque façon la liberté, afin qu'elle soit conforme aux canons (l. 102-108). Il écrivit aux notables de la Montagne et les informa de son projet : il serait bon que le prôtos se place sous le pouvoir de l'Église et qu'il recoive d'elle la grâce qu'il transmet aux higoumènes qui lui sont soumis; il est nécessaire, dit [l'Évangile], de recevoir pour donner; l'Église doit avoir une seule tête pour avoir un seul corps (l. 108-122). Les moines, vrais hommes de vertu et fils de l'Église, se laissèrent convaincre; par lettre, ils firent connaître leur acceptation unanime et leur gratitude envers l'empereur qui, guidé par Dieu, leur faisait don de ce qui leur faisait défaut (l. 122-130). Dispositif : Ayant pris connaissance de cette lettre, le patriarche s'est empressé de confirmer la fonction du prôtos par le signe de la croix (σφραγίς), et d'émettre le présent sigillion : il trouve juste que le prôtos recoive à l'avenir la confirmation du patriarche afin qu'il puisse ensuite conférer la grâce reçue aux higoumènes confirmés par lui (l. 130-138); cette lacune comblée, toutes les libertés [athonites] restent en vigueur; aucun exarque patriarcal ou épiscopal n'aura le droit d'entrer [à l'Athos] pour s'enquérir de choses spirituelles, ce qui serait inutile d'ailleurs en ce lieu de vertu; le nom du patriarche ne sera pas cité pendant les offices, mais on fera mention du nom de l'évêque du lieu [= Hiérissos], conformément aux canons; les privilèges accordés à la Montagne par chrysobulles seront maintenus, à la seule restriction de la confirmation du prôtos par le patriarche; les monastères stavropégiaques continueront à faire mention du patriarche dans les prières liturgiques (l. 138-155). Le patriarche, qui admire la vertu et la modestie [des Athonites], a cédé à la prière de l'empereur et a accordé de plus par le présent sigilliôdes gramma l'honneur suivant : le prôtos actuel et ses successeurs auront le droit, à perpétuité, de célébrer la liturgie revêtus des épigonata (l. 155-166). Clause pénale, conclusion; signature autographe de Niphôn, archevêque de Constantinople Nouvelle Rome et patriarche œcuménique (l. 166-175).

Notes. — La présente pièce est un remarquable exemple de la rhétorique du xive siècle. Elle commence par un prooimion général de 25 lignes, et continue par un deuxième qui se rapporte plus spécialement à l'Athos (jusqu'à la ligne 43); même l'exposé de l'affaire est rédigé dans une langue où fleurissent les images et les développements rhétoriques. — Sur les prooimia des actes patriarcaux, cf. G. Hofmann, Die Anreden griechischer Patriarchenbriefe an den Papst im Mittelalter und in der Neuzeit, Orient. Christ. Periodica, 9, 1943, p. 307-329; O. Mazal, Die Prooimien der byzantinischen Patriarchenurkunden, Vienne, 1974 (qui toutefois n'utilise pas notre acte).

Datation el circonstances. L'acte ne porte aucune date, mais nous pouvons le dater avec précision de novembre 1312, grâce à l'Acte nº 12. Ces deux documents traitent de la même affaire, se complètent mutuellement et sont émis simultanément, l'un par le patriarche (nº 11) qui se réfère à l'intervention d'Andronic II, et l'autre par l'empereur (nº 12) qui, lui, confirme le sigillion du patriarche. Tous deux déclarent que l'initiative de cette affaire revient à l'empereur. On tiendra pour probable que c'est le patriarche qui fut le véritable instigateur de cette décision qui le concernait au plus haut degré, et qu'il laissa, diplomatiquement, la conduite de l'opération à l'empereur. — Le patriarche Niphôn est un ancien athonite; higoumène de Lavra en 1294 (cf. Acles Chilandar, nº 9, l. 132-133; REB, 28, 1970, p. 101-102), il fut élu métropolite de Cyzique avant le 17 août 1304 (date d'un document inédit de Lavra qui le mentionne; cf. aussi Laurent, Regestes, nºs 1721, 1725, 1731), avant de monter sur le trône patriarcal le 9 mai 1310 (cf. V. Laurent, dans REB, 27, 1969, p. 219-228).

Sur les problèmes de la confirmation du prôtos et sur les rapports de celui-ci avec les autorités temporelles et spirituelles, voir Ire Partie, p. 124-128.

L. 132, 153 : σφραγίς. Sur cette procédure, cf. Darrouzès, Offikia, Index, s.v.; Laurent, Regestes, nº 1203; sur la confirmation de l'élection d'un higoumène, avec ou sans sphragis, cf. DE MEESTER, De monachico statu, p. 233-237; Hunger, Kaiser Johannes, p. 365-367; Ire Partie, p. 124, notes 134, 137.

L. 137-138 : ὄσους - ἐγκρίνοι. Sur cette phrase, voir nº 12, l. 151-152, notes.

L. 162 : sur les ἐπιγόνατα (ἐπιγονάτιον, ἐπιγόνατον) vêtement liturgique porté par l'évêque (Rhalli-Potli, Syntagma, 4, 478; Syméon de Thessalonique, PG, 155, col. 713), cf. de Meester, ibid., Index, s.v. epigonatium; T. Papas, Studien zur Geschichte der Messgewänder im byzantinische Ritus, Munich, 1965, p. 130-153. L'octroi de ce privilège montre qu'au xive siècle le prôtos devait être un prêtre, ce que confirment les signatures des prôtoi de cette époque (ἱερομόναχος). Avant la fin du siècle, tous les archimandrites des couvents avaient reçu ce privilège, cf. MM, II, p. 22, l. 32 : ὡς σύνηθές ἐστι τοῖς ἀρχιμανδρίταις τῶν λοιπῶν σεδασμίων μονῶν.

Actes mentionnés: 1) Chrysobulles de divers empereurs accordant des libertés à l'Athos (l. 84, 151). 2) Lettre (cf. l. 111: γράφει) de l'empereur Andronic II aux Athonites les informant de sa décision de subordonner le prôtos au patriarche: perdue. 3) Lettre (γράμματα, l. 126, 131) des Athonites à Andronic II; ils déclarent qu'ils acceptent avec joie sa décision: perdue.

+ Μή ἐκκλίνειν εἰς δεξιὰ καὶ εἰς ἀριστερὰ μή ἐκκλίνειν · ||² τὸ μὲν ὡς ἔξω, τὸ δ' ὡς εἴσω, τοῦ κατ' ἀρετὴν σκοποῦ ||³ πίπτοντα καὶ διὰ τοῦτο τῶ μέτρω λυμαινόμενα, ||⁴ Σολομῶν πάλαι μετὰ τῆς

άληθείας εἰδὼς δικαιοῖ · [[5 γράφων ὁ δ' αὐτὸς μὴδὲ κατα πολύ δίκαιόν τινα [[6 γίνεσθαι μὴδὲ τὰ περιττὰ σοφίζεσθαι, ώς καὶ αὐτὸν ||² τὸ κατ' ἀρετὴν παρελόμενον ἶσον, τὸν ἶσον δικαιοῖ ||8 τρόπον ἐκφεύγειν, καὶ μὴ πλέον ἢ δέον οὕτω γίνεσθαι  $||^9$  δίκαιον. Ἡ γὰρ ἀρετὴ τῷ τε λείποντι τῷ τ' αὖ περιττεύ- $||^{10}$ οντι καὶ ἀμφοτέροις ἐπιτιμῶσα τὸ ἴσον ἀσπαζο- $||^{11}$ μένη τιμᾶ, κὰι ἀυτό γε κοσμοῦσα ἀρετή τ' ἔστι (καὶ)  $||^{12}$  γίνεται · τὰ [μὲν] ὑπὲρ ἀυτήν, τὰ δ' ὑπ' ἀυτὴν πάντα, παρὰ ||¹³ τὸ ἶσον καὶ τὸν λόγον ἐκφερόμενα πῶς αν έν  $||^{14}$  τῷ τῆς ἀρετῆς ἴσφ μείνοι ; "Οθεν καὶ πολύ τὸ περὶ  $||^{15}$  τὴν ἀρετὴν ἐντεῦθεν ἀσαφὲς καὶ πλάνον ἐνδεί- $||^{16}$ κνυται, τὸ μὲν ἰσχυρὸν γενόμενον καὶ τοῦ μέτρου  $||^{17}$  κατακρατῆσαν, τό δ' αὖ ὑποδάν, καὶ οὕτως  $||^{18}$  ἀπολεῖπον ἀυτοῦ · οἶς  $\mu$ (ἐν) οὖν ἐπὶ τοῦ  $\mu$ έτρου  $||^{19}$   $\mu$ ένειν ἐγένετο - ταυτὸν δ' ἐπὶ τοῦ ἴσου καὶ τῆς  $||^{20}$  ἀρετῆς εἰπεῖν -, τούτοις εἰς οὐδὲν οὔτ' ἐμιφανὲς  $||^{21}$  οὔτ' ἀ[φανὲς] προσκρούειν ἐγένετο · όσοι δ' ἐρρύησ(αν)  $||^{22}$  ἔξω τοῦ ἴσου, οὖτοι πάντες ὡς τοῖς δικαίοις ὅ- $||^{23}$ φλοντες, ἢ αὐτοί γε ὕστερον, η ύπερ αύτων έτερος, ||<sup>24</sup> ἀποδιδόντες τω μέτρω το λεϊπον ἐδράδευσαν ||<sup>25</sup> ἀρετη καὶ τῷ καλῶ προσθέμενοι συνεστήσαντο.  $||^{26}$   $\Pi$ ρὸς τί ταῦτα, καὶ ὅς ὁ τοῦ λόγου σκοπός; " $\Omega$ ρος  $||^{27}$  ἔστι μέγα περὶ τὰ δυτικά, πάλαι  $\mu$ (ἐν) τὴν τοῦ "Αθω  $||^{28}$  λαχὸν ἐπωνυμίαν, ὕστερον δ' ἐφ' ἡμῶν ὧν βασιλεὺς  $||^{20}$  καὶ X(ριστό)ς  $\delta \Theta(εδ)$ ς ἄγιον μετονομασθέν, ἐκ τῆς ἐκεῖσε  $||^{30}$  κατὰ  $\Theta(εδ)$ ν συνεχοῦς ἀρετῆς μετονομασθέν ούτω · ||31 εὐφυὲς σφόδρα τὸ "Όρος, ἀνάπλεων γὰρ ὕλης ||32 παντοδαπῆς ἡμέρου καὶ ἀγρίας αὖ καὶ τῶν ||33 ἄλλων ὅ[σ]α [ὑπερ]φυῶς ἔχει κοσμεῖν ὅρος · ||34 ἥ[μερος ὄψις τὸ "Ορος, ἀλλ]ὰ καὶ πηγαὶ ναμάτων||<sup>35</sup> [ἀναδιδόμεναι συνε]χῶς καὶ δια παντὸς ῥέουσαι||<sup>36</sup> τ[ὸν εὐτυχῆ κ]ατὰ Θ(εὸ)ν καὶ ἀπράγμονα βίον τοῖς ἐκεῖσε  $||^{87}$  βιοῦν αἰρουμέν(οις) καταχαρίζεται, ἀπωκισμένον ὅσον τὸ  $||^{38}$  ἐξ ἀν(θρώπ)ων, άλλά καὶ φιλάν(θρωπ)ον πάλιν (καὶ) πρὸς οὐδὲν ἐκταράττον τὸν ||<sup>89</sup> βουλόμενον ἀσκεῖν ἀρετήν, τοὺς δ' ὁρῶντας τοὺς δ' ἀκούοντας ||40 ὑπὲρ αὐτοῦ θαυμαστῶς ἐκπλῆττον, πρὸς αὐτὸ τρέχειν καταναγκάζει, ||41 πολλήν ὑπεροψίαν τῶν ἀν (θρωπ)ινων καταψηφιζομένους (καὶ) περι-||42 φρόνησιν, ἄτυφον δ' αὖ ἑτέρως ... ὑπὸ τῆς ἀρετῆς ταπεινούμενόν τε  $||^{43}$  (καὶ) μετριάζον, καὶ ταῖς κ(α)τ(ὰ)  $\Theta$ (εὸ)ν λατρεί(αις) καὶ πόν(οις) κ(α)τ(ὰ) τὸ συνεχ(ἐς) ὑποκείμ(εν)ον. ||44 Οἱ γοῦν πάλαι τῶν βασιλέων οὕτως εὐμεν(ἐς) πρὸς τὴν κ(α)τ(ὰ) Θ(εὸ)ν φιλοσοφί(αν) ||⁴⁵ εὑρόντες, ἄτε δὴ καθαρὸν καὶ ἄδατον ὄχλου παντός, (καὶ) τὴν διάνοιαν | 46 ἔχον ἐπὶ Θ(ε)ῷ κινεῖν καὶ τρέπειν ἀεὶ εὐγενοῦς φρονήμ(α)τος (καὶ) φιλοτίμου | 47 ψυχ(ῆς), (καί) εἰς τοῦτο μᾶλλον γενόμενοι, θαυμάζουσι μ(ἐν) τὸ περιττὸν ||48 εἰς ἀρετὴν τοῦ ["Ορους διαφαινόμ]ενον, όσον δ' έλλεῖπον εἴδον τοῦ ||40 π[ρὸς ἡσυχίαν ζῆν τοὺς τῶν θορύδων] ἀπαλλαγέντας, τοῦθ' ἰχαν(ῶς) ||<sup>50</sup> [προστιθέασιν, ὡς ἀν ἐκ τοιαύτης προν]οίας ἀθάνατον ἐκεῖσε ||<sup>51</sup> [τὸ τῆς ἀρετῆς διαμείνοι, καὶ μέχρ]ι πάντων σχεδὸν πίστιν ἰσχυρὰν ||52 [διαδῆναι τῆς ἐκεῖσ'] ἀρετῆς ἐποικοδομοῦσιν. Έκεῖσε χρῆμά τι ||53 [σεμνὸν θείων κα]ὶ ἱερῶν οἴκων τῶν βουλομένων τὸν κοινὸν βίον εὐλαδ(ῶς) ||54 [καὶ ἐπιπόνως] ἀνύειν, ἀλλὰ καὶ ἀσκητήρια (καὶ) φροντιστήρια ἐγγὺς ||55 ἀλλήλων ἐποικοδομοῦσιν οἰκοῦντα, ὡς' ἀν, εἴ τις τῶν ἐκ κοινοῦ ||56 (καὶ) πρακτικοῦ βίου σχολαστὴν (καὶ) θεωρητικὸν βίον ποθοῖ, ἐκεῖσε ||57 συστείλας ἑαυτὸν νήφοντι λογισμῶ ταῖς τοῦ θεωρ(εῖν) ἡσυχί(αις) καταζῆ, ||58 καὶ τὴν ἀποχρῶσ(αν) εἰς βίον θεραπεί(αν) ἀφιεροῦσιν, ὡς՝ ἀν ||50 μὴ μέμψιν αὐτοῖς ὁ βίος φέρη τοῖς ἔξωθεν περισπωμένοις ||<sup>80</sup> εἰς ἐπίνοιαν καὶ φροντίδα καθοσίωθεὶς ἀρετῆς, ἀλλὰ τοῦ ||<sup>61</sup> ἱκανοῦ ἀπολαύουσιν ἀνεπαχθῶς ὑπάρχοι, εἰς ὅσον βούλοιντο ||62 χρῆσθαι τῆ προθυμία καὶ ἀσκήσει τῆς ἀρετῆς. Δια τοῦτο [[63 καὶ ἔστιν ἰδεῖν μετριότητα θαυμαζομένην ἐκεῖσε, δίαιταν [[64 ἐς τὸ ἀκριδὲς συνεσταλμένην, καὶ πᾶσαν ἐντεῦθεν ἀρετήν, ||65 ὅση θεωρητική ὅση πρακτικής τε καὶ ἡθικής, φιλοπόνως ||66 γυμναζομένην καὶ [ἐξεργαζομένη]ν · ἐκεῖσέ τις θεατὴς γενέσθαι ||67 βου[λόμενος καὶ γενόμενος εἴσεται βίου]ς καὶ ήθη ἀνδρῶν ||68 [πρὸς πᾶσαν ἱσταμένων τὴν ἀρετήν, ἀκλί]των καὶ ἀναλώτων, ||69 ὅσα τε πρὸς ἀν(θρώπ)ινα πάντα, ἡμέρων τὸ ἡθος, ἀναισχύντων ||<sup>70</sup> πρὸς τὰ τῆς πονηρίας πν(ευματ)ικά, καὶ μεθ' ἡσυχίας σφόδρα || διερχομένων τον βίον, πρός δὲ τοσαύτην αδ πάλιν ἐρημίαν ὅσον || 2 ἐνδεικνυμένων τὸ φιλόστοργόν τε καὶ ήμερον πρὸς πᾶσαν  $||^{73}$  ὑποδοχὴν (καὶ) ξενίαν. " $\Omega$ σπερ δ' οὐκ ἀρκεσθέντες τοῖς οὕτω  $||^{74}$  λαμπρῶς πονηθεῖσι (καὶ) φιλοτιμηθεῖσιν, οἱ θειότατοι τῶν βασιλέ(ων) ἐκεῖνοι, ||75 ἀλλ' ἀδέσποτόν τι χρῆμα τὴν ἀρετὴν εἰδότες κἀκεῖσε ||76 διαμένειν ἀδέσποτον μάλιστα δικαιοῦντ(ες), ὑπ' ἐλευθερίαν πᾶσ(αν) ||77 ἀνῆκαν τὰ κατ' αὐτό, (καὶ) εἰς πρωτεῖον τὸ "Όρος τιμήσαντες, ἰδίαν ||78 τινὰ τὴν ἀρχὴν ἀπένειμαν μήτε π(ατ)ριάρχη μήτ' ἐπισκόπφ ||<sup>79</sup> μήτ' ἄλλω ἀρχιερεῖ ὑποκειμένην τινί, ἀλλ' ὅσα κανόν(ες) ἱεροὶ ||80 τὴν Ἐκκλησί (αν) ἐπὶ τοῖς τοιούτοις ἔχειν καλῶς πάλαι θεσπίζουσι, ταῦτ' ||81 ἀφαιρήσαντες πρῶτον ἐπ' αὐτοῖς τάττουσιν εἶναι παρὰ τῶν || 82 ἐκεῖσε πάντων μοναχῶν ἐκλεγόμενον, (καὶ) πάντας τοὺς άλλους ||83 πν(ευματ)ικώς διευθύνοντα αὐτὸν ὑφ' ἑαυτοῦ διεξαγόμενόν τε καὶ ||84 διοικονομούμενον, (καὶ) χρυσοδούλλοις λόγοις αὐτῶν οὕτως ||85 δια παντὸς ἔχειν ἐπικυροῦσιν. 'Αλλ' ἔλαθον ἐπικυρώσαντες ||86 ούτω παρενεχθέντες τοῦ ἀκριδοῦς τῆ φορᾶ τῆς ἐλευθεριας. ||87 Ἐκράτει τοίνυν τὰ τῆς ἐλευθερίας ταύτης μέχρι (χαὶ) ἐς τὸ παρὸν ||88 χαὶ ἢ λανθάνον ἢ εὐλαδῶς πρὸς τὴν ἐλευθερίαν ἔχειν πεῖθον ||89 τοὺς μετ' ἐκείνους βασιλεῖς ἐπὶ τοσοῦτον ἐδίδου τὸν χρόνον || ο κρατεῖν. "Οθεν καὶ οἱ ἐφεξῆς καθεξῆς προστιθέμενοι τὴν τοιαύτην  $||^{91}$  έλευθερίαν κάκεῖνοι χρυσοδούλλοις λόγοις συνεπεκύρουν τὲ  $||^{92}$  καὶ συνεπεδράδευον, (καὶ) τῆ ἐλευθερία προστιθέμενοι πλέον ||93 οὕτως ἐτέρως τῶν κανόν(ων) ἀφήρουν. 'Αλλ' ὁ κράτιστος καὶ ἄγιός μου ||14 αὐτοκράτωρ, ὀξύς ὢν ὑπὲρ πάντας ἐν τῷ δέοντι νοεῖν ἐν τῷ ||95 ἀσφαλεῖ πράττειν, (καὶ) μάλιστα εἰς ὅσα νόμος Ἐκκλησίας πάλαι ||96 θεσπίζων ἵσταται, (καὶ) πρὸς τὸ τῶν κανόνων ὀρθὸν ὤσπερ ἐνθουσιῶν, ||97 (καὶ) τῆς σ(ωτη)ρίας καὶ ἀσφαλεί(ας) αὐτῶν ἐν τάξει δεύτερα (καὶ) τελευταῖα ||98 τὰ πάντα τιθέμενος, (καὶ) ὡς' ἄν οὐκ ἀδέκαστον οὐδ' ἄθικτον ||96 ὅσα πρὸς ἀρετὴν τὴν ἐλευθερί(αν) ταύτην ὀιόμενος, σκέπτεται ὅπ(ως) ||100 ἄν διαιτήσοι τοῖς πεπραγμένοις καλώς. Καὶ τῆς  $\mu$ (ἐν) ὁρμῆς τε  $||^{101}$  καὶ τῆς ἐλευθερίας τοὺς βασιλεῖς ἐπαινεῖ τὲ (καὶ) ἀποδέχεται, ||102 σπουδάζει δ' εἰς τὴν τοῦ λείποντος ἀναπλήρωσιν. "Οθεν καὶ τὰ ||103 περὶ τούτου κοινολογεῖται πρὸς τὴν ἡμῶν μετριότητα (καὶ) ἀρίστως ||104 καὶ θεοφ[ιλῶ]ς τ[ὰ] τῆς ἐλευθερίας οἰκονομεῖ · εἰδὼς γὰρ ||105 ώς π[ἄσα ἡ κατ' ἀρετὴν ἐλευ]θερία οὕτως ᾶν σχοίη (καὶ) μείνοι ||106 ἐλευθερία, εἰ [ἐκ τ]ῶν ἱερῶν ύπάρξοι κανόνων (καὶ) ἐν κανόνι ||107 φυλάσσοιτο τὸ ταύτης ἀξίωμα, μετριάζεί τι τῆς ἐλευθερίας ||108 ταύτης ὡς' ἄν τὰ τῶν κανόνων σώζοιτο δίκαια. Τὸ γοῦν καλὸν ||109 καὶ καλῶς (καὶ) ἐπὶλυσιτελὲς τι δικαιῶν πράττειν, τοῖς ἐν τῷ "Ορει  $||^{110}$  πᾶσιν, ὅσοι τε προέχουσιν ἀρετῆ καὶ ὅσοι πρὸς αὐτὴν ἀναβαίνουσι,  $||^{111}$  γράφει καὶ προστάττων μηνύει τὰ τοῦ κ(α)τ(ὰ)  $\Theta$ (εὸ)ν τοῦδε σκοποῦ, καὶ ὡς  $||^{112}$  καλῶς έχει τὸν πρῶτον ὑπὸ δεσπότιν εἶναι τὴν Ἐκκλησίαν καὶ τὴν ||113 χάριν, ἢν τοῖς ὑπ' αὐτὸν ἡγουμένοις παρέχει, ταύτην παρά τῆς Ἐκκλησίας ||114 λαμδάνοντα έχειν τὲ καὶ διδόναι. Πῶς γὰρ δικαίως καὶ  $\kappa(\alpha) \tau(\dot{\alpha})$  τὸ ἀκό- $||^{115}$ λουθον δώσει ταύτην μὴ λαδών πρότερον; Έξ οὖ πᾶσα ἀνάγκη  $||^{116}$  λαδεῖν ' λάβετε γάρ, φησι, πν(εῦμ)α ἄγιον ΄ ὥστε δις οὐ λαμβάνειν ἐστίν, ||117 οὐδὲ διδόναι πάντως ἐστίν. Εἰ δὲ καὶ μὴ ὑπὸ μίαν κεφαλήν, ||118 τὴν Ἐκκλησίαν, πάντα συναρμολογούμενα εἴη, πῶς ἄν ἕν σῶμα []119 μείνοι μὴ οὕτω πρὸ[ς] τὴν Ἐκκλησιαν τρέχοντα καὶ συναρμολογούμ(εν)α [|120 τῷ [τὴν χάριν παρὰ ταύτης λαμ]δάνειν; "Η πῶς ἄν πρώτη ||121 κ[αὶ καθολική διαδαίνοι παραιρου]μένη τῷ καὶ ἄλλον εἶναι ||122 [εἰς τοῦτο ; ᾿Ακούουσι τὰ προστεταγ]μένα οἱ μοναχοί, (καί), ἀρετῆς ||128 ὄ[ντες γνήσιοι καὶ πρὸ τ]αύτης τέχνα τῆς Ἐκκλησίας, ὡς ||124 κα[λῶς γεγρα]μμένοις καὶ προσταττομένοις πείθονται, ||125 καὶ με[θ' ἡδον]ῆς ἀποδέχονται πάσης εἰς πέρας ταῦτα ἐλθεῖν ||126 ἀσφαλείας κανονικῆς ἐξεχόμενα, καὶ κοινῆ ψήφω γράμμασι  $||^{127}$  τὴν ἀποδοχὴν ἀναφέρουσι, καὶ χάριν ἔχειν πολλὴν ἀνθομολο- $||^{128}$ γοῦσι τῶ ἐχ Θ(εο)ῦ βασιλεῖ ὁδηγούμένω παρ' αὐτοῦ εἰς ὅσον (καὶ)  $||^{120}$  μέχρι νῦν ἑωρᾶτο λεῖπον καὶ τοῦ λοιποῦ δι' αὐτοῦ χαρισθὲν  $||^{130}$  τοῖς ἐκεῖ. Δείκνυσι πρὸς τὴν ἡμῶν μετριότητα ὁ θειότατος  $|||^{131}$  βασιλέων τὰ γράμματα, ἡ δὲ καὶ συνεπινεύουσα καὶ συναπο-||182δεχομένη (καὶ) συνεπιτελοῦσα σφραγῖδα τῷ πρώτω ἐπιτί-||133θησι παραυτά, καὶ εἰς το εξῆς διὰ τοῦ παρόντος σιγιλλίου ||134 δικαιοῖ τὸν πρῶτον ὑπὸ τὴν

π(ατρ)ιαρχικήν όρᾶσθαι σφραγΐδα ||135 καὶ παρ' αὐτῆς τὴν σφραγΐδα δεχόμενον πρῶτον εἶναι (καὶ) ἀκού-||<sup>136</sup>εσθαι πρῶτον, ἴν' ὡς ἔφημ(εν) τὴν χάριν ἐκ τούτου λαμβάνων ||<sup>137</sup> διαδιδῶ [καὶ ὅσους ἐκλεγό]με[νος] εἰς ἡγουμενικὴν προστασί(αν)  $||^{138}$  ἐγ[κρίνοι. Καὶ τοῦτο λαδόντες καὶ ἀρκεσθέν]τες τούτω, μᾶλλον δὲ $||^{139}$  [τοῦθ' ώς ἐλλεῖπον τῶ "Όρει καὶ τοῖς ἐκ]εῖσε δόντες, ἐπὶ τῆς  $||^{140}$  [ἄλλης ὅλης ἐλευθερίας ἵστασθαι διακελ]ευόμεθα τῆς μήτε  $||^{141}$  [πατριαρχικόν μήτ' ἐπισκοπικόν ἔξαρχον εἰσ]ερχόμενον περὶ  $||^{142}$  [ψυχικῶν άνακρίνειν καὶ ἐξετάζειν. Τί γὰ]ρ ἐκεῖσε πλημμελη-||148[θείη τοσαύτης ἀρετῆς φιλοπονουμένης]; "Η πόσον πλημμεληθ(ἐν) ||144 [τῆς θεραπείας ἐτέρου ὑπὲρ τὸν πρῶτον δ]εήσεται; 'Αλλ' οὐδ' ||145 [ἀναφορά τις ὀνόματος πατριάρχου ἐν ταῖς] θείαις ἱεροτε-||146λεστίαις ἀνενεχθήσεται, τοῦ δ' ἐκεῖσε ἐπισκόπου μάλιστ' ἀνε- $||^{147}$ νεχθήσεται · ἐκείνω γὰρ καὶ ἱεροὶ κανόνες τὴν τοῦ ὀνόματος  $||^{148}$  ἀναφορὰν ἐν ταῖς θείαις ἱεροτελεστί(αις) δικαιούντες διδόασιν. ||149 'Αλλ' οὐδ' ἔτερόν τι παραποιηθήσεται ἢ ὅλως μετακινηθήσεται ||150 τῶν ἀνειμένων πάλαι εἰς ἐξουσίαν τῶ τοῦ "Ορους σεμνῶ ἐκ τῶν ||151 ἐπιχορηγηθέντων παρὰ τῶν θειοτάτων βασιλέων λόγοις χρυσοβούλλ(οις),  $||^{152}$  ἐκτὸς δὴ καὶ μόνου τούτου δ βοηθοῦντες ἡμεῖς τοῖς κανόσι δεδώκαμι(εν),  $||^{153}$  δηλαδή τὴν τοῦ πρώτου σφραγίδα · ἀλλὰ καὶ ὅσα ἐκεῖσε ἐπὶ  $||^{154}$  στ(αυ)ροπηγίω π(ατρ)ιαρχικῶ εἰσὶν ἀνεγηγερμένα, ταῦτα πάντα τὴν τοῦ  $||^{155}$  π(ατρ)ιάρχου μνήμην ἐν ταῖς θείαις ἱεροτελεστίαις ἀναφερέτωσ(αν). Ἡ δὲ  $||^{156}$  μετριότης ἡμῶν ἄπασ(αν) τὴν κ(α)τ(ὰ) τὸ "Ορος άρετὴν καὶ σεμνότητα  $||^{167}$  έξειδυῖα (καὶ) θαυμάζουσα (καὶ) ἀποδεχομένη, ὡς οὕτω φροντίσι πρὸς τὴν  $\kappa(\alpha) \tau(\grave{\alpha}) \mid \mid^{158} \Theta(\epsilon \grave{\delta})$ ν ἐπιτεταμένην ἐλπίδα (καὶ) ἐπιφιλοτιμουμένη πν(ευματ)ικῶς χαρίζεται ||159 ὅπερ δοθὲν οὔτε τῆ τῶν κανόν(ων) ἐξουσία λυμαινόμενον ἔσται καὶ ||160 εἰς χάριν καὶ τιμὴν ἔσται τῶ "Όρει · χαρίζεται γὰρ διὰ τοῦ παρόντος ||161 σιγιλλιώδους γράμματος ἀπὸ τῆς ἄνωθεν αὐτῆ δοθείσης παρὰ τοῦ  $||^{162}$  πν(εύματο)ς ἐξουσίας λειτουργοῦντα τὸν πρῶτον  $\Theta$ (ε)ῷ μετὰ τῶν ἱερῶν ἐπὶγονάτων αὐτὸν ||168 λειτουργεῖν, πολλὰ πρὸς τοῦτο τοῦ κρατίστου καὶ άγίου μου αὐτοκράτ(ο)ρος ||164 ὑποθεμένου καὶ παρακινήσαντος. "Εσται τοίνυν του λοιποῦ δεδομένον ||165 καὶ πεπραγμένον τῷ τε νῦν πρώτω καὶ τοῖς μετ' αὐτὸν πᾶσι καὶ εἰς | 166 αἰῶνα τῷ "Ορει δεδομένον. "Εσται καὶ μενοῦσιν ἀπαράβατα καὶ ||167 ἀπαρεγχείρητα ὅσα δὴ τῷ παρόντι δεδικαίωνται σιγιλλίω καὶ ||168 μηδεὶς ἀθέτησιν μηχανάτω. "Ιστω γάρ ὁ μηχανώμενος οὕτω, ||<sup>160</sup> ἀθέτησιν κανονικήν μηχανώμενος, μήδὲ προδαλλέσθω χρόνον  $||^{170}$  εἰς δίκαια · πολλῶ γὰρ βέλτιον τὸ τῶν κανόν(ων) δίκαιον (καὶ) χρόνων  $||^{171}$  ἰσχύειν καὶ [παν]τὸς άλλου ή χρόνου δίκαια τῶν ἱερῶν ||<sup>172</sup> νικᾶν κατεπ[αιρό]μενα καὶ κατακαυχώμενα +

 $||^{178} + \text{NΙΦΩΝ}$  'ΕΛΕΩ Θ(ΕΟ)Υ 'ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΣ  $||^{174}$  ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥΠΟΛΕΩΣ ΝΕΑΣ 'ΡΩΜ(ΗΣ)  $||^{175}$  ΚΑΙ 'ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΣ Π(ΑΤ)ΡΙΑΡΧΗΣ +

### 12. CHRYSOBULLE D'ANDRONIC II PALÉOLOGUE

Χρυσόβουλλος λόγος (l. 171-172, 186, 194)

Novembre, indiction 11 a.m. 6821 (1312)

L'empereur garantit toutes les libertés des Athonites, sous la condition, acceptée par eux, que chaque nouveau prôtos reçoive la confirmation de la main du patriarche.

Le texte. — A) Original, photographié par Dölger, puis par Lefort, dans les archives d'Iviron où il se trouve actuellement. Parchemin en quatre morceaux collés haut sur bas, 2757 (650+792+595+720)×340 mm. État de conservation assez bon : déchirures au bord droit et entre les l. 166 et 167 qui sont endommagées; au bas, une partie du parchemin a disparu à l'endroit où se trouvaient les trous pour le cordon du sceau, également perdu. Encre noire foncée pour le texte, rouge pour les mots λόγον, -ου, -ος(l. 172, 186, 194), Νοέμδριον (l. 197), ἐνδεκάτης (l. 198), εἰκοστοῦ πρώτου (l. 199), et pour la signature impériale. Écriture régulière, orthographe correcte, peu d'abréviations, tréma sur les ι et υ, petit tilde sur les nomina sacra et sous l'expression τοαποτοῦδε (l. 177); sur les mots périspomènes, le scribe place l'accent sur la consonne finale (cf. l. 38, 68, etc.). Le second prooimion (l. 47) est introduit par une croix. Dans la marge droite, une croix en face de la l. 111, dans la marge inférieure, notice slave : za prωta i za ib..... — Album, pl. XXXI-XXXV.

- B) Copie moderne dans les archives de Vatopédi, photographiée par Lefort-Mavromatis : cahier de vingt pages contenant quatre documents, dont le premier est le présent acte.
- C) Copie à Philothéou. Nous la connaissons par Philothéitès qui la mentionne dans une liste d'actes conservés dans son couvent (liste reproduite par Uspenskij, Istorija, III, 1, p. 307-308) : Χουσόδουλλον 'Ανδρονίκου βασιλέως, ζωκα' · Πάση μὲν νοητῆ κτίσει.
- D) Copies dans divers manuscrits: 1) Dionysiou 274 (xvi° s.), f. 582; une copie faite sur ce ms. par Ph. Géorgantas se trouve dans les papiers de S. Lampros (Κατάλοιπον ρξγ', cf. Néos Hell., 7, 1923, p. 342: peu de divergences par rapport à l'original); 2) Athènes Musée Bénaki, Échangeables 44, (xvi° s.), f. 26 sq. = Andrinople Lycée grec 1237 (Stéphanidès n° 28, cf. BZ, 14, 1905, p. 596-597); 3) Ms. privé du xviii° s. (cf. éditions).

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 650-654, d'après l'original; C. E. Zachariae von Lingenthal, Einige ungedruckte Chrysobullen, Mémoires de l'Acad. impér. des Sciences de S.-Pélersbourg, série VII, t. 41, nº 4, 1893, p. 7-9, d'après une copie du xviiie siècle, inconnue de nous; Meyer, Haupturkunden, p. 190-194, d'après l'original; Chatziioannou, Chrysoboulla, p. 1-5, d'après l'édition Meyer; Dölger, Schalzkammer, nº 5, d'après l'original.

Nous éditons l'original, sans tenir compte des lectures des copies ni des éditions.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 140-145 (traduction russe), et Pervoe Putešestvie, II, 1, p. 476-480 (traduction russe); Gédéon, Éphémérides, p. 50 (fac-similé de la fin); A. Sigalas, Ἱστορία τῆς ἑλληνικῆς γραφῆς, Thessalonique, 1934, p. 274 et fig. 221; E. Kourilas, dans Ἐκκλησ. Φάρος, 49, 1950, p. 57-58; H. Hunger, Byzantinische Geisteswelt, Baden-Baden, 1958, p. 260-264

L. 1 Μὴ ἐκκλίνειν - μὴ ἐκκλίνειν : cf. Prov . 4, 27. L. 5-6 κατὰ - σοφίζεσθαι : cf. Eccl. 7, 16-17. L. 116 λάβετε - ἄγιον : Jn 20, 22.

L. 12 μèν nous : τε Ι || 1. 31 après "Όρος sous-ent. ἐστί || 1. 65 après θεωρητική sous-ent. ἐστί, après ἡθικῆς, μετέχει || 1. 121 τῶ : lege τὸ || 1. 142 après ἑξετάζειν sous-ent. un participe p. ex. βουλομένης, ἐπιτρεπούσης etc. || 1. 165 τε : om. C || 1. 169 après μηχανώμενος sous-ent. ἐστί.

12. CHRYSOBULLE D'ANDRONIC II PALÉOLOGUE (1312)

(traduction allemande partielle); Dölger, Regesten, nº 2342 (avec la bibliographie antérieure), et dans Acta antiqua Academiae scientiarum hungaricae, 10, 1962, p. 101 nº 38 (attribué à Michel VIII).

Analyse. — Préambules : Dieu a instauré l'ordre dans la nature, et les Pères de l'Église ont affirmé leur enseignement par des règles que l'on ne peut transgresser sans graves conséquences (l. 1-46). Éloge et description de la vie à l'Athos, nommé Sainte Montagne en raison de la vertu de ses moines (l. 47-77). Exposé : Les prédécesseurs de l'empereur, poussés par leur admiration, accordèrent par chrysobulles la liberté aux moines [de l'Athos], afin que rien ne vienne entraver leur combat spirituel (l. 78-88). Cependant, ils se sont laissé aller jusqu'à prescrire que le prôtos, chef spirituel de tous les moines, élu et intronisé par eux, ne dépendrait que de lui-même et n'aurait à recevoir de confirmation ni du patriarche ni d'un autre prélat, contrairement aux canons, ce qui était l'œuvre de l'Ennemi (l. 88-106). Mais la grâce de Dieu a visité l'empereur et lui a dicté le moyen de remédier à cette situation : il a écrit à tous les moines de la Montagne, higoumènes, hésychastes ou cénobites, et leur a proposé avec insistance une solution salutaire, à savoir que chaque prôtos recoive la confirmation d'un prélat (l. 106-129). [Les Athonites] ont accepté avec gratitude, mais ils ont demandé que ce prélat soit le patriarche œcuménique; ils se sont même empressés d'envoyer [à Constantinople] leur prôtos, l'hiéromoine Théophane, qui a reçu aussitôt la confirmation des mains du patriarche [Niphôn], conformément aux coutumes ecclésiastiques (l. 130-143). [Le patriarche] a alors délivré un sigilliôdes gramma qui donne aux prôtoi le droit [de se mettre] sous l'épistasie du patriarche, duquel ils recevront la confirmation par le signe de la croix; le prôtos ayant ainsi reçu la grâce divine, il la transmettra aux higoumènes des monastères, confirmés par lui. Ce retour aux prescriptions ecclésiastiques acquis, toutes les autres libertés sont confirmées par la lettre patriarcale. De plus, le patriarche, cédant aux instances de l'empereur, accorde au prôtos le privilège de célébrer la liturgie revêtu des épigonala (l. 143-168). Dispositif : Par le présent chrysobulle, l'empereur garantit et confirme les dispositions de la lettre patriarcale (qu'il reproduit en partie) (l. 168-185). Conclusion; mention des bénéficiaires de cet acte, le prôtos Théophane et ses successeurs; date; annonce de la signature impériale (l. 186-201). Signature autographe d'Andronic Doukas Ange Comnène Paléologue (l. 201-203).

Notes. — Sur les circonstances qui ont conduit à la promulgation du présent document, voir n° 11, notes et I<sup>re</sup> Partie, p. 125-127. Comme le n° 11, ce chrysobulle comporte deux procimia impériaux, cf. H. Hunger, *Procimion*, Vienne, 1964, où notre acte est cité sous le n° 155, aux p. 111, 112, 134 et 196; R. Browning, *Notes on Byzantine Procimia*, Vienne, 1966.

L. 151-152: le pouvoir du prôtos sur la nomination des higoumènes (cf. nº 11, l. 138: ἐγκρίνοι, nº 12, l. 151: διακρίνη) était assez théorique. Son intervention se bornait à la confirmation de l'higoumène élu par les moines de chaque couvent; mais il est vrai que lui et son Conseil avaient le droit et l'obligation d'intervenir s'ils voyaient que de graves infractions aux règles étaient commises par un higoumène (voir Ire Partie, p. 123 et note 131). Ni le sigillion (nº 11) ni le présent chrysobulle ne font mention d'higoumènes confirmés directement par l'empereur; mais nous savons que certains des grands couvents avaient reçu ce privilège. La Vie de Georges l'Hagiorile (§ 97, p. 154) nous apprend que l'higoumène d'Iviron était confirmé par l'empereur, comme l'était aussi l'higoumène de Lavra (voir Ire Partie, p. 82 et note 193). La Diègèsis mérikè a gardé le souvenir de la

confirmation de l'higoumène de Lavra, Théodore Képhalas, par Alexis Ier (cf. Actes Lavra², p. 53, 54). Le même empereur ordonna que l'higoumène de Xénophon, après avoir été confirmé par le prôtos, recevrait son bâton de la main de l'empereur (cf. Actes Xénophon, nº 1, l. 244-247); tel semble être aussi le cas pour l'higoumène de Vatopédi (ibid., l. 94-96). A la fin du xIIe s., les grands couvents étrangers, Amalfitains, Iviron et Chilandar, qui venait d'être fondé, échappaient au pouvoir du prôtos (cf. Actes Chilandar, nº 4, l. 57-61, nº 5, l. 22-24): cette indépendance ne pouvait se manifester, pensonsnous, que par la confirmation de leurs higoumènes directement par l'empereur. En 1259, un chrysobulle de Michel VIII (Actes Lavra, II, nº 71) confirme la tradition ancienne: indépendance de l'higoumène de Lavra envers toute autorité autre que l'autorité impériale, en raison des liens particuliers qui unissent Lavra à l'empereur. En 1316, on parle des « grands couvents impériaux » et d'autres « soumis au prôtos » (Actes Esphigménou², nº 12, l. 40-41), et en 1371, on donne comme étant indépendants du prôtos les couvents de Lavra, de Vatopédi, de Chilandar et d'Iviron (acte inédit de Xénophon, Laurent nº 33). Voir aussi Appendice I c, notes.

Prôtos mentionné: le prôtos en exercice, Théophane; voir liste des prôtoi, nº 51.

Acles menlionnés: 1) Divers chrysobulles (l. 83-84). 2) Lettre d'Andronic II aux Athonites (cf. l. 122-123: χοινοποιεῖται): sur ces actes, voir nº 11, actes mentionnés 1 et 2. 3) Acte du patriarche Niphôn (σιγιλλιῶδες γράμμα, l. 170, 174) = Acte nº 11.

+ Πάση μὲν νοητῆ κτίσει καὶ αἰσθητῆ ὁ ταύτην καταρχὰς ||² οὐσιώσας ἀρρήτω λόγω καὶ συστησάμενος ὄρους ||³ άληθῶς καὶ βάθρα ὥσπέρ τι θριγγίον ἀσφαλὲς ἐπήξατο ||⁴ καὶ χαράκωμα, καὶ οὐδέν τι τῶν ἀπάντων ἀορίστως ||5 κατέλιπεν, ὅποι περ ἄν τὴν ὁρμὴν ἔχοι καὶ φύσιν καὶ ||6 κίνησιν, περιάγεσθαι καὶ τῶν δεόντων ἔξω που μετα-||²δαίνειν καὶ προχωρεῖν, ὡς ἄν μὴ τῆ ἀτάκτω καὶ ἀσχέτω ||8 ἑκάστου τῶν ὄντων ῥοπῆ ἀντ' εὐταξίας εἰς ἀκοσμίαν || καὶ σύγχυσιν τὸ αὐτοῦ κάλλιστον καὶ ἐξαίρετον δημι-||10ούργημα συμβαίνη περιπίπτειν, έκ τῆς πρὸς ἄλληλα ||11 μεταβάσεως. Ἐντεῦθεν ἄρα καὶ οί τῆς εύσεδείας  $||^{12}$  κήρυκες καὶ διδάσκαλοι τῶ κανόνι τούτω στοιχή- $||^{18}$ σαντες καὶ ὡς ὑποδείγματι καὶ εἰκόνι χρησάμενοι  $||^{14}$  τὰς ἑαυτῶν εἰσηγήσεις τὲ καὶ νομοθεσίας ὅροις κατη- $||^{15}$ σφαλίσαντο καὶ ἐκράτυναν, καὶ μηδέν τι προστιθέναι  $||^{16}$  ἢ ἐλλείπειν γενικῶς ἀπεῖρξαν καὶ ἀπεφήναντο, εἰ μή που  $||^{17}$  καὶ εἴ τι τούτοις έτερον παραπλήσιον τύχη παρεμπίπτον ||18 ἀναγκαιότατον, καθὰ πολλάκις συμδαίνει γίνεσθαι, ώς | 19 δοκεῖν μὲν ἀλλότριον, τῆ δ' ἀληθεία καὶ τῆ τοῦ Θ(εο)ῦ ἀγία | 1 20 Ἐκκλησία ὀρθὸν καὶ ἀπλανὲς καὶ μὴ ἀλλότριον κρίνεσθαι ||<sup>21</sup> μὴδὲ τῆ κανονικῆ τηρήσει καὶ παραδόσει ἀντιπράττον ||<sup>22</sup> ἀριδήλως καὶ λυμαινόμενον, μὴ προκειμένου δὲ ||23 τοιούτου σκοποῦ μὴδὲ τοῦ πράγματος ἀπαιτοῦντος ||24 ἀναγκαίως και ἐκδιάζοντος, οὐκ ἔστι πάντως συνοῖσον ||25 οὐδὲ θεμιτὸν ὅρια πατέρων ὑπερδαίνειν καὶ ||26 παρεγκλίνειν τοῦ νενομισμένου καὶ τοῦ καθήκοντο(ς). ||27 Εἴ περ γὰρ τοῦτο δοθείη, συμβαίη ἄν ἐπακολουθῆσαι  $||^{28}$  πάντως καὶ ἄτοπα ὡς καὶ πολλὰ πολλάκις τοιαῦτα  $||^{29}$  εἴωθε γίγνεσθαι.  $\Delta$ ιά τοι τοῦτο καὶ ὑπερδολλὰς [[80 καὶ ἐλλείψεις ἐπὶ τοῖς κειμένοις ὅροις καὶ κανόσι [[81 οὐ χρὴ το παράπαν έγγίνεσθαι · μεσότης γὰρ ἐπὶ πᾶσι  $||^{32}$  καὶ ὁ τοῦ συμμέτρου λόγος τῆ ἐπαινουμένη (καὶ)  $||^{33}$  ἀρίστη μοίρα παρὰ τῶν εὖ εἰδότων κρίνειν ὀρ $\theta$ (ῶς)  $||^{34}$  ἐντέτακται καὶ κα $\theta$ έστηκεν. Ἐπεὶ καὶ πῶς ἄν καὶ ||35 σῶμα λεχθείη πληρέστατόν τε καὶ ἄρτιον ὧ συμβέ-||36 βηκέ τι ἔχειν μέρος ἐλλεῖπον ἢ περιττεῦον ; \*Η πῶς ἄν ||37 εἴποι τις ὡς ἀσφαλῶς καὶ δικαίως τόδέ τι ||38 κατ' ισομοιρίαν μεμέρισται μὴ καὶ τῶν μερών  $||^{39}$  αὐτοῦ ἐξ ίσου διανενεμημένων, ἀλλ' ἑνὸς ἐκ  $||^{40}$  τούτων πλεονασμόν ἢ ἔλλειψιν χεχτημένου; ' $^{1}$ Αλλ'  $||^{41}$  οὐδ' ἀστρονόμος ἢ γεωμέτρης καὶ οἱ τῆς λοιπῆς  $||^{42}$  αὐτῶν συμμορίας καὶ ἐπιστημονικῆς φιλο- $||^{43}$ σοφίας δύναιντ' ἂν ὀρθῶς καὶ ἀσφαλῶς  $||^{44}$  τελεσιουργῆσαι συμπέρασμα, μὴ τῶν ὅρων καὶ  $||^{45}$  κανόνων  $\hat{\eta}$  καὶ προτάσεων εὖ συντηρουμένων  $||^{46}$  αὐτοῖς καὶ μενόντων ἐν ἀκριβεία. ᾿Αλλ᾽ ἐις τί ταῦτα  $||^{47}$  τῆ βασιλεία μου λέλεκται ; + Tο ὅρος τοῦ " $\text{A}\theta\omega \, ||^{48}$  ἔστι μὲν ὡς ἀλη $\theta$ ῶς τά τε ἄλλα  $\theta$ αυμαστον καὶ τερπνό- $||^{49}$ τατον καὶ τῶν πρὸς ἀνατολὰς κειμένων καὶ διαδε- $||^{50}$ δοημένων οὐκ ἔλαττον · εἰ δὲ καὶ παράδεισον ἕτερον ||51 ἢ κατάστερον οὐ(ρα)νὸν ἢ καὶ ἀρετῶν πασῶν καταγώ-||52γιον τοῦτ' ἄν τις καλέσειεν, ούκ ἄν (καὶ) άμάρτοι τοῦ ||58 δέοντος. Σεμνεῖα γ(ὰρ) ἐκεῖσε καὶ εὐαγῆ φροντιστήρια ||54 ἔστιν ίδεῖν κάλλει τὲ /(καὶ)/ μεγέθει καὶ τοῖς ἄλλοις πᾶσι ||55 τερπνοῖς ἐνευθηνούμενα καὶ ώραϊζόμενα ||56 ἔτι τὲ μοναζόντων τάγματα καὶ συστήματα, ||57 κρείττω μὲν σχεδὸν ἀριθμοῦ, θεωρία δὲ καὶ πράξει ||58 χοσμούμενα, καὶ ὡς ἀστέρας δεικνύμενα φαεινούς ||59 τῆ τε τοῦ βίου φαιδρότητι καὶ τῷ ἔξω κόσμου  $||^{60}$  καὶ σαρχὸς εἴναι καὶ τὰ θεῖα δια παντὸς  $||^{61}$  μελετᾶν καὶ τούτων κατατρυφᾶν ὡς ἐνόν, κἀκεῖθ(εν)[[62 τὸν φωτισμόν καὶ τὰς ἐλλάμψεις εἰσδέχεσθαι [[63 καὶ μηδὲν ἄλλο ποθοῦντας ἢ τὸ ἀναλῦσαι καὶ  $||^{64}$  συνεΐναι X(ριστ) $\tilde{\omega}$  · ταῦτά ἐστι τὰ ξύλα Å ὁ K(ύριο)ς ἐφύτευσε  $||^{65}$  τοῖς τοῦ θείου πν(εύματο)ς καρποϊς ἐπιδρίθοντα, οὖτοί εἰσι(ν) | 66 οἱ ἐν ἐρημίαις καὶ ὄρεσι διατρίδοντ(ες) καὶ σπηλαίοις | 67 καὶ όπαῖς τῆς γῆς συγκλειόμενοι, περὶ ὧν ὁ  $||^{68}$  θεῖος Παῦλος φησίν. Ἐκ δὴ τῆς τούτων ἀρετ(ῆς)  $||^{69}$  καὶ ύψηλῆς πολιτείας καὶ ἀγωγῆς καὶ τὴν ||<sup>70</sup> τῆς ἀγιωσύνης ἐπωνυμίαν τὸ ὄρος τοῦτο ||<sup>71</sup> προσείληφε κατὰ τὸ εἰκός. Εἰ δὲ καὶ ὅτι εὔθετον  $||^{72}$  ἔλαχεν εἶναι τοῦτο καὶ δεξιὸν καὶ ἄγαν ἀρμοδιώ- $||^{78}$ τατον εἰς ὑποδοχὴν ἀνδρῶν σπουδαίων καὶ  $||^{74}$  εὐλαδῶν ἢ καὶ ἄλλως ἀρετῆς μείζονος πρόξενον  $||^{75}$  καὶ άγιότητος τοῖς ἐν αὐτῷ διατρίδουσι κάν- $||^{76}$ τεῦθεν καὶ τὴν προσηγορίαν ταύτην μετείληφε,  $||^{77}$  καὶ τοῦτο πάντως οὐ πόρρω τῆς ἀληθείας ἐστίν. ||78 Οὐκοῦν οἱ πρὸ ἡμῶν ἀοίδιμοι βασιλεῖς τὴν ||79 τοιαύτην τῶν ἀνδρῶν τούτων βιοτὴν καὶ ||80 πολιτείαν ἐκθειάσαντ(ες) καὶ ὑπερδαλλόντως ||81 ἀποδεξάμενοι, θείω ἔρωτι κινηθέντ(ες) καὶ ||82 ζεούση καρδία πρὸς εὐποιταν τῶν αὐτῶν μοναχῶν, ||83 τήν τ' ἐλευθερίαν αὐτοῖς διὰ χρυσοβούλλων  $\|^{84}$  έδωρήσαντο λόγων καὶ ἄλλάττα εἰς ἀφορμ(ην)  $\|^{85}$  τοῦ ἑαυτῶν βίου καὶ σωματικήν παραμυθίαν ||86 καὶ σύστασιν, ώς ἂν μή δια ταῦτα εἰς τὸ τῆς ||87 ἡσυχίας ἔργον μηδεν το προσιστάμενον έχοιεν έπὶ τ(οῖς) ||88 ύπερ άρετῆς αὐτῶν άγωνίσμασιν. Ἐπαιρετοὶ μ(εν) οὖν ||89 τοῦ τρόπου τούτου τῆς εὐποιίας, ἀλλ' ἔλαθον ἑαυτούς ||90 τῆ ἐλευθερία ταύτη ἐγκαταμίξαντ(ες) καί τι τῶν οὐ ||<sup>91</sup> προσηκόντων · διεπράξαντο γὰρ καὶ ἐθέσπισαν εἶναι καὶ ||<sup>92</sup> εὐρίσκεσθαι πρώτον έν τοῖς αὐτοῖς μοναχοῖς  $||^{88}$  παρ' ἀυτῶν μὲν τῶν μοναχῶν ἐκλεγόμενον  $||^{94}$  καὶ εἰς τὸ αὐτὸ πρωτεῖον έγκαθιστάμενον, ||85 τοῦτον δὲ πάλιν πν(ευματ)ικῶς αὐτούς ἀνακρίνοντά τε (καὶ) ||96 διῖθύνοντα, αὐτὸν δὲ ὑφ' ἑαυτοῦ οἰκονομούμενον ||97 καὶ διεξαγόμενον, καὶ μήτε πρὸς ἀγιωτάτου ||98 π(ατ)ριάρχου, μήτε μὴν παρ' διουδήτινος ετέρου ἀρχιερέ(ως), ||99 λαμβάνειν σφραγίδα κατά τὴν ἐκκλησιαστικὴν  $||^{100}$  παρατήρησιν, ὅπερ δῆτα (καὶ) ἢν τοῦ ᾿Αντικειμένου  $||^{101}$  ὑποδολὴ καὶ ἐπήρεια, τοῦ ἀεὶ μὲν τοῖς άν(θρώπ)οις βασκαί-||102νοντος ἐπ' ἔργοις ἀγαθοῖς καὶ παρεμποδίζοντος, ||108 βασκήναντος δὲ κάνταῦθα καί τι τῶν μὴ δεόντων ||104 προξενήσαντός τε καὶ παρενείραντος ἐπὶ τοῖς λαμπρ(οῖς) ||105 τῶν βασιλέων έχείνων άριστεύμασί τε καὶ προτερή-||106μασιν. 'Αλλ' οὐκ εἴασε τοῦτο ἡ τοῦ Θ(εο)ῦ ἀγαθότης, ||107 ἡ τὰ πάντα καλώς κυδερνώσα καὶ διεξάγουσα, μέν(ειν) [[108 δια παντός άνίατον τε καὶ άδιορθωτον, άλλ' ώσπερ ||109 έχάστω ἄλλο χαὶ ἄλλό τι ἐκ τῶν αὐτοῦ πλουσίων ||110 δωρημάτων ἀπογαρίζεται, οὕτως κάμοὶ  $\tau(\dot{\gamma}\nu) \mid^{111}$  χάριν ταύτην ἐπεχορήγησε · κινεῖται  $\gamma(\dot{\alpha}\rho)$  ἡ βασιλεία μου  $\mid^{112}$  ὑπὸ τῆς αὐτοῦ χάριτος καὶ έννοιαν λαμδάνει τοῦ ||<sup>118</sup> ἐπισυμδάντος οὕτω μὴ προσηκόντως, κάντεῦθ(εν) ||<sup>114</sup> καὶ πρὸς τὴν τοῦ πράγματο (ς) διόρθωσιν διανίσταται ||116 καὶ παντὶ τρόπω τὸ δέον ἐπιζητεῖ, ὁμοῦ μὲν πρὸς ||116 ἀποδοχὴν καὶ εὐαρέστησιν τοῦ  $\Theta$ (εο)ῦ, όμοῦ δὲ καὶ τὸ  $||^{117}$  προγεγονὸς ἐκεῖνο ἐπανορθῶσαι ποθοῦσα ἡ βασιλ(εία) μου  $||^{118}$  — βασιλεύσι καὶ γὰρ προσῆκον ἔστι μάλα καὶ δίκαιον,  $||^{119}$  εἴ τι που τοῖς πρὸ αὐτῶν τύγοι παρασφαλέν, ἐπιζητεῖν  $||^{120}$  προθύμως τὴν εἰς τοῦτο θεραπείαν καὶ ἐπανόρθωσ(v) —,  $||^{121}$  μέντοι γε καὶ τόνδε τὸν σκοπὸν καὶ τὴν πρόθεσιν  $||^{122}$  ταύτης ἡ βασιλεία μου γνωρίζει σαφῶς καὶ κοι- $||^{123}$ νοποιεῖται πᾶσι τοῖς ἐν τῷ δηλωθέντι ὄρει ποιου- $||^{124}$ μένοις τὴν ἄσκησιν, ὅσοι τὲ εἰς προστασίας καὶ  $||^{125}$  ἡγουμενείας, ὅσοι ἐν ἡσυχία καὶ ὅσοι ἐν κοινοδίοις ||126 τυγχάνουσιν, εἰσηγεῖται τούτοις καὶ παραινεῖ τὰ λυσι-||<sup>127</sup>τελῆ καὶ σωτήρια ὑπὲρ τοῦ προκειμένου σκοποῦ, ||<sup>128</sup> ὡς ἀν δηλονότι ὁ κατὰ καιροὺς εἰς πρῶτον εύρισκό- $||^{129}$ μενος ἐν αὐτοῖς δέχηται σφραγίδα ἀρχιερατικήν.  $||^{130}$  Δέχονται ταῦτ' ἀσμένως ὡς εὐγνώμον(ες) (καὶ) ὑπήκοοι  $||^{181}$  τῶν δεσποτ(ικ)(ῶν) ἐντολῶν καὶ τῆς πρὸς αὐτούς τοιαύτης  $||^{182}$  κηδεμονίας καὶ προμηθείας, χάριν ὅτι πλείστην ὁμολογοῦσι ||133 τῆ βασιλεία μου, καὶ λαμβάνειν μὲν τὸν πρῶτον αὐτῶν ||184 σφραγίδα συντίθενται, ἀλλ' αἰτοῦσι μὴ παρ' ἐπισκόπου ἢ ||185 ἑτέρου ἀρχιερέως τινός άλλ' ἢ παρὰ μόνου τοῦ άγιω- $||^{136}$ τάτου καὶ οἰκουμενικοῦ π(ατ)ριάρχου. 'Ουκὸῦν καὶ ἐκπέμ- $||^{137}$ πουσι μετὰ πλείστης προθυμίας καὶ ἡδονῆς τὸν  $||^{188}$  νῦν εύρισκόμενον εἰς αὐτοὺς ὁσιώτατον πρῶτον  $||^{189}$  ἱερομόναχον χῦρ Θεοφάν(ην) · δς καὶ καταλαδών ἐν- $||^{140}$ ταυθοῖ δέχεται αὐτίκα σφραγίδα πρὸς τοῦ  $||^{141}$  παναγιωτάτου μου δεσπότου τοῦ οἰκουμενικοῦ  $||^{142}$  π(ατ)ριάρχου κατὰ τὴν ἐκκλησιαστικὴν τάξιν τὲ καὶ συνή- $||^{143}$ θειαν. Κάντεῦθεν καὶ τίμιον ἀπολύεται γράμμα  $||^{144}$  τούτου σιγιλλιώδες δικαιοῦν ὅστ' ἀυτὸν δὴ  $||^{145}$  τοῦτον τὸν ὁσιώτατον πρῶτον, καθεξῆς (δὲ) (καὶ) τοὺς  $||^{146}$  λοιπούς, ὑπὸ τὴν π(ατ)ριαρχικὴν τοῦτο τὸ μέρος ἐπι- $||^{147}$ στασίαν τελεῖν καὶ παρ' ἀυτῆς δέχεσθαι τὴν σφρα- $||^{148}$ γίδα προηγουμένως. Είθ' οὕτως είναί τε καὶ ἀκόυεσθαι ||149 πρῶτον, ὡς ἄν ἐντεῦθεν τὴν θείαν χάριν οὕτος ||150 λαμβάνων καὶ τοῖς ἑτέροις ὁμοιοτρόπως  $||^{151}$  μεταδιδ $\tilde{\omega}$ , οθς αν δηλονότι διακρίνη ἀξίους  $||^{152}$  εΐναι καὶ ίκανούς εἰς προστασίας καὶ ἡγουμενείας ||158 τῶν ἐκεῖ διακειμένων σεδασμίων μονῶν. Τοῦτο γ(ἀρ) ||154 καὶ μόνον (ὡς) ἐλλεῖπον τοῖς ἐκεῖσε μέχρι του νῦν, ἤδη ||155 καὶ πρὸς ἀναπλήρωσ(ιν) τῆς νενομισμένης ἐκκλησιαστ(ικ)(ῆς)  $||^{156}$  τάξεως ἐπιδέδοται, τὴν δ' ἄλλην πᾶσαν ἐλευθερίαν αὐτ $(\tilde{\omega}$ ν)  $||^{157}$  ἔχειν αὐτοὺς άμετάτρεπτον καὶ άμεταποίητον  $||^{158}$  τὸ δηλωθὲν τίμιον σιγιλλιώδες γράμμα ἐπιδε- $||^{158}$ δαιοῖ καὶ ἐπικυροῖ. "Ετι γε μὴν ἀποχαρίζεται αὐτοὺς ||160 οὕτος ὁ παναγιώτατός μου δεσπότης ὁ οἰκουμενικὸς  $||^{161} \pi(\alpha \tau)$ ριάρχης διὰ τοῦ ἡηθέντος τιμίου σιγιλλιώδους αὐτοῦ  $||^{162}$  γράμματος τῷ δηλωθέντι ὁσιωτάτω πρώτω (καὶ) τοῖς ||163 μετ' αὐτὸν καθεξῆς (καὶ) χάριν τοιάνδε, ἵνα δηλονότι ἐν τῷ ||164 λειτουργεῖν αὐτούς τῷ  $\Theta(\varepsilon)$ ῷ μετὰ τῷν ἱερῷν ἐπιγονάτων  $||^{165}$  τὴν τοιαύτην λειτουργίαν ἐπιτελῷσι, πολλὰ πολλάκ(ις) ||186 [ὑπ]οθεμένης καὶ αἰτησάσης τοῦτο τῆς βασιλεί(ας) μου ||187 ὡς μὴ ὂν ἐνδεδομένον πρότερον οὐδὲ σύνηθες, ἀλλ' ἄρτι ||<sup>168</sup> πρώτως ἐγκαθιστάμενον. Ταῦτα τοίνυν καὶ ἕτερα πρὸ(ς) τούτ(οις) ||<sup>169</sup> κατα μέρος δηλοποιούντος τού τοιούτου τιμίου  $\pi(\alpha \tau)$ ριαρχικού  $||^{170}$  σιγιλλιώδους γράμματος, ἀκολούθως τούτω καὶ ἡ ἡμετ(έ)ρ $(\alpha)$   $||^{171}$  εὐσεδής γαληνότης τὸν παρόντα τόνδε χρυσοδουλλον  $||^{172}$   $\Lambda O \Gamma O N$  αὐτῆς ἐπιδραδεύει (καὶ) ἐπιχορηγεῖ δι' οδ  $||^{178}$  καὶ στέργει καὶ βεδαιοῖ καὶ ἐπικυροῖ αὐτὸ τοῦτο τὸ τίμιον  $||^{174}$ π(ατ)ριαρχικόν σιγιλλιῶδ(ες) γράμμα, καὶ ὀφείλει διαμένειν [1175 εἰς τὸν ἑξῆς ἄπαντα καὶ διηνεκῆ χρόνον άμετάτρεπτον καὶ  $||^{176}$  ἀπαραποίητον (καὶ) ἀπαράθραυστον κ(α)τὰ πᾶσαν τ(ἡν) αὐτοῦ  $||^{177}$  δύναμ(ιν) (καὶ) περίλη $(\psi)(\iota \nu)$ , (καὶ) ἔσται μὲν το απο τοῦδε ὁ κατα καιρούς  $||^{178}$  εύρισκόμενος πρώτος ἐν τῷ δηλωθέντι 'Αγίω "Όρει ύπὸ τ(ῆς) ||<sup>178</sup> π(ατ)ριαρχικῆς μεγάλης πν(ευματ)ικῆς ἡγεμονίας τ(ἡν) σφραγίδα κατὰ τὸ ἔθος ||180 λαμβάνων, ἐκτελῶν (δὲ) (καὶ) τ(ἡν) θείαν ἱερουργίαν μετὰ ἐπὶγονάτ(ων), ||181 καθὼς ταῦτα έν τῷ παρόντι ἐκυρώθη (καὶ) τέτακτ(αι) · ἔσοντ(αι) δὲ ὁμοίως ||182 καὶ διαμενοῦσι βέβαια καὶ ἀπαραποίητα ἐς το παντελ(ἐς) (καὶ) τἄλλα ||183 πάντα ὅσα κατα μέρος τῷ δηλωθέντι τιμίω π(ατ)ριαρχικῷ σιγιλλι- $||^{184}$ ώδει γρά $\{\gamma\}$ μ $\{lpha\}$ μ(lpha)τι ἐμ $\{lpha\}$ περιέχετ $(lpha \iota)$ , ἐλευθερί $(lpha \varsigma)$  χάριν καὶ ἀνενοχλησί $(lpha \varsigma)$  ἀυτ $(\circ \widetilde{\upsilon})$ τὲ  $||^{185}$  τοῦ ὁσιωτάτου πρώτου καὶ τῶν εἰρημένων μοναχῶν.  $||^{186}$  Τῆ  $\gamma$ (ὰρ) ἰσχύι καὶ δυνάμει τοῦ παρόντος χρυσοβούλλου ΛΟΓΟΥ ||187 της βασιλ(είας) μου διαφυλαχθήσετ(αι) καὶ μενεῖ εἰς ἄπαντα τὸν ἑξῆς ||188 χρόνον βέβαι(ον) (ὡς) εἴρητ(αι) (καὶ) ἀπαράθραυστον τὸ δηλωθ(ἐν) τίμιον π(ατ)ριαρχικ(ὸν)  $||^{189}$  σιγιλλιώδες γράμμα κ(α)τ(ὰ) τὴν δύναμ(ιν) αὐτοῦ πᾶσαν (καὶ)  $||^{190}$  περίλη(ψ)(ιν), (ὡς)

κανον(ικ)(ῶς) καὶ εὐλόγ(ως) (καὶ) δικαίως ἐκτεθὲν καὶ ἀπολυθέν, (καὶ)  $||^{191}$  οὐδεὶς τῶν ἀπάντ(ων) ἐσεῖτ(αι) εἰς ἀθέτησ(ιν) ἢ ἀνατροπ(ὴν) χωρήσων τινὸ(ς)  $||^{192}$  τῶν ἐν αὐτῶ ἐξ ὀνόματος δηλοποιουμένων τὲ (καὶ) περιεχομένων,  $||^{193}$  ἐπεί περ (καὶ) εἰς τ(ὴν) τούτ(ων) ἀπάντ(ων) βεδαίωσ(ιν) καὶ ἀσφάλ(ειαν) (καὶ) ἑδρασμὸν  $||^{194}$  (καὶ) ὁ παρὼν χρυσόδουλλος ΛΟΓΟΣ τ(ῆς) βασιλ(είας) μου γεγον(ὼς) ἐπεχορη-Θεοφάνει, μετ' αὐτὸν (δὲ) (καὶ) τῶ πολλάκις εἰρημένω ὁσιωτ(ά)τ(ω) πρώτω ἱερομον(ά)χω  $||^{196}$  κῦρ ΝΟΕ(Μ)ΒΡΙΟΝ τῆς ἐνισταμένης  $||^{198}$  ΕΝΔΕΚΑΤ(ΗΣ) ἐπινεμήσεως τοῦ ἑξακισχιλιοστοῦ  $||^{199}$  ὀκτακοσιοστοῦ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΠΡΩΤΟΥ ἔτους,  $||^{200}$  ἐν ὧ (καὶ) τὸ ἡμέτερον εὐσ[εδὲς] (καὶ) θεοπρόδλητον ὑπεσημήνατο  $||^{201}$  κράτος +

+ 'ANAPONIK[OS] 'EN X(PIST) $\Omega$  T $\Omega$   $\Theta$ (E) $\Omega$  ΠΙΣΤΟΣ ||202 ΒΑΣΙΛΕΥΣ ΚΑΙ 'ΑΥΤΟ-ΚΡΑΤ $\Omega$ P 'P $\Omega$ MAI( $\Omega$ N)  $\Delta$ ΟΥ-||203ΚΑΣ "ΑΓΓΕΛΟΣ ΚΟΜΝΗΝΟΣ 'O ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΟΣ +

L. 66-67 ἐν ἐρημίαις - γῆς : cf. Hebr. 11, 38.

L. 149 ούτος (lege ούτος) corrigé sur ούτως || l. 189 σιγιλλιώδες corrigé sur σιλγιλλιώδες.

# 13. CHRYSOBULLE-TYPIKON DE MANUEL II PALÉOLOGUE

Χρυσόβουλλος λόγος (l. 82, 83) Τυπικόν καὶ ὑποτύπωσις (l. 84)

Juin, indiction 14 a.m. 6914 (1406)

L'empereur établit les règles qui doivent régir la vie athonite, enjoint aux higoumènes et aux moines de les respecter et confirme les dispositions qu'il avait prises antérieurement par prostagma.

B) Copie conservée à Philothéou. Nous la connaissons par Philothéitès qui la mentionne dans une liste d'actes conservés dans son couvent (liste reproduite par Uspenskij, Islorija, III, 1, p. 307-308): 8) χρυσόδουλλον τοῦ βασιλέως Μανουήλ Παλαιολόγου τῷ, ς ϡιδ΄ ἔτει · Καὶ ἰατροὶ δὲ ἄρα.

Éditions: Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 675-682, probablement d'après l'original; Meyer, Haupturkunden, p. 203-210, d'après l'original qu'il a vu à Iviron; Chatzilôannou, Chrysoboulla, p. 47-53, d'après l'édition Meyer; Mamalakès, Sainte Montagne, p. 613-618.

Nous éditons l'original sans tenir compte des éditions précédentes.

Bibliographie: Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 201-209 (traduction russe), et Pervoe Pulešestvie, II, 1, p. 481; Dölger, Facsimiles, no 33, et Regesten, no 3312 (avec bibliographie).

Analyse. — Préambule : Tels les médecins et les éducateurs, ceux qui ont responsabilité d'âmes doivent prendre soin de ceux dont ils ont la charge, et les maintenir sur la route étroite de la vie monastique (l. 1-5). Exposé : Les circonstances difficiles ayant contribué au relâchement des règles monastiques dans les monastères de l'Athos, l'empereur doit agir pour imposer les améliorations appropriées (l. 5-9).

Suivent quinze clauses : [I] Il convient de sauvegarder en premier lieu les principes du renoncement et de l'obéissance (ἀποταγαί καὶ ὑποταγαί), car ils sont à la base du contrat entre les moines et Dieu, et leur transgression provoque la rupture de leur engagement envers lui (l. 9-13). Celui qui entre dans un monastère, que ce soit sans avoir rien à payer ou sans avoir à passer d'accord, mais qu'il s'engage à obéir à l'higoumène et à vivre en paix avec les frères. S'il veut faire un apport au monastère, qu'il le remette par [acte de] donation, asin qu'il n'en tire aucun avantage, ou sans aucun accord particulier, selon la coutume en vigueur à Lavra, le nouveau-venu ayant les mêmes avantages que les autres moines du monastère. S'il abandonne son monastère ou se retire sans le consentement de l'higoumène dans son kellion, et, sous prétexte d'hèsychia, embrasse l'idiorrythmie, il ne pourra rien recevoir du monastère ni réclamer de l'argent : que son apport ait été accepté sous forme de donation ou selon l'usage en vigueur à Lavra, le monastère ne lui devra rien puisqu'il aura manqué à ses promesses (l. 13-20). [II] Chaque moine devrait avoir renoncé à toute fortune personnelle, conformément à ses promesses; cependant, puisque certains possèdent quelques biens et qu'ils en tirent profit, il leur sera permis de continuer à le faire jusqu'à leur mort, mais ils laisseront par testament ces biens à leur monastère, comme c'est la coutume à Lavra. A l'avenir les moines ne posséderont rien, conformément à l'hypotypôsis d'Athanase et à leur serment, sauf si les circonstances ne permettent pas un tel changement dans les habitudes; qu'ils s'en tiennent alors à la coutume actuelle, et qu'ils laissent en mourant à leurs serviteurs et disciples ce qu'il convient, en reconnaissance des services rendus (l. 20-27). [III] L'higoumène sera élu non seulement par les quinze conseillers (βουλευταί), comme le veut l'hypotypôsis [d'Athanase], mais aussi après consultation et accord des moines notables qui vivent hors du monastère, à cause de l'importance qu'a pour tous le choix d'un père spirituel. C'est l'higoumène qui, en accord avec les conseillers, choisit les préposés aux divers services (διακονηταί) du monastère et des métochia (l. 27-33). [IV] Exhortations aux moines : ils doivent aimer leur higoumène et lui obéir; à l'higoumène : il doit tenir les moines pour ses frères et pères, prendre soin d'eux, et les aider à trouver le chemin du salut (l. 33-37). [V] Interdiction aux moines et aux serviteurs de gérontes d'entrer et de sortir du monastère à leur gré, sans l'accord de l'higoumène ou de leur gérôn, qui doit examiner à leur retour l'état de leur âme (l. 37-40). [VI] Tout dans le monastère doit se faire après accord entre l'higoumène et les notables. En effet, les cités les plus prospères sont gouvernées par le conseil des meilleurs citoyens; la démocratie aussi bien que la tyrannie étant [des systèmes] absurdes, les

monastères, comme les meilleures cités, seront gouvernés par l'higoumène et le conseil des notables. Au nombre de quinze, conformément à l'hypotypôsis [d'Athanase], ces derniers seront inscrits sur le registre (θέσις) du monastère; quand l'un d'eux meurt, les autres en choisissent un nouveau, afin que le nombre reste inchangé (l. 40-44). [VII] Le conseil [des notables] siège tous les jours ou, à défaut, tous les deux jours : il examine les affaires du monastère et [décide] à l'unanimité, à la majorité s'il y a désaccord. Les comptes, présentés par les préposés aux divers services, seront inscrits [dans un livre] et contresignés par les conseillers afin qu'ils ne soient pas falsifiés (l. 44-47). [VIII] Interdiction aux higoumènes d'accueillir des moines ayant abandonné leur monastère, surtout s'ils ont commis un délit, ou s'ils sont partis sans permission; conformément aux canons des premier et deuxième conciles, un higoumène ne peut accueillir le moine qui fuit son monastère que si son ancien higoumène refuse de lui pardonner (l. 47-52). [IX] Précautions à prendre pour la fabrication du pain eucharistique; on n'utilisera pas le surplus de ce pain pour les besoins de la table, sinon les coupables se verront infliger la punition subie par Élie et ses fils (l. 53-59). [X] Interdiction aux moines de sortir de la Sainte Montagne et de nouer avec des laïcs des liens de parrainage ou de fraternité, ce qui est inconcevable de la part de ceux qui ont abandonné leurs propres enfants et parents; si certains ont noué de tels liens, ils s'abstiendront de rendre visite à ces personnes, de partager leurs repas et de les coucher sur leur testament (l. 59-62). [XI] Que l'higoumène et les conseillers choisissent ceux qui dirigent les métochia selon leur conscience et non pas en fonction de relations, d'amitiés ou de gratifications; par de telles pratiques on aboutit à la ruine des monastères et à la perte des âmes, crime irrémissible (l. 62-68). [XII] C'est un sacrilège que de s'approprier les offrandes : si elles consistent en vases sacrés, ces objets seront placés dans l'église, les autres donations seront confiées aux responsables (διαχονηταί) et utilisées pour les besoins du monastère (1. 68-70). [XIII] Interdiction aux moines d'accepter des eunuques ou des imberbes comme serviteurs ou comme novices, car une femme déguisée pourrait ainsi entrer dans le monastère (l. 71-72). [XIV] Interdiction de garder sur la Montagne des bêtes du sexe féminin, quel que soit le profit qu'on pourrait en tirer, afin que les regards des moines ne soient pas profanés par la vue des femelles (l. 72-74). [XV] Les maçons peuvent entrer et travailler dans un monastère; mais il leur est interdit d'y amener des imberbes, pour les raisons expliquées plus haut (l. 74-76).

Tous les higoumènes et moines de la Sainte Montagne ont intérêt à respecter ces dispositions prises par l'empereur, et à n'enfreindre aucun des articles exposés plus haut. Clauses pénales (l. 76-81). Clause particulière: L'empereur confirme les décisions contenues dans le prostagma qu'il a délivré antérieurement (l. 81-83). Conclusion; date; annonce de la signature impériale (l. 83-85). Signature autographe de l'empereur Manuel Paléologue (l. 86-87).

Notes. — Nous avons discuté les circonstances de l'émission de ce chrysobulle et nous l'avons comparé avec les typika de 972 et de 1045 dans la Ire Partie, p. 107-109.

L. 28, 29, 32, 33 : βουλευταί. C'est, à notre connaissance, le seul acte athonite dans lequel nous rencontrons cette expression pour désigner les moines notables d'un couvent. Manuel veut ainsi, pensons-nous, insister sur le rôle de conseillers que ces notables doivent assumer auprès de l'higoumène.

L. 28 : τῶν ἔξωθεν τῆς μονῆς οἰκούντων. Il s'agit des économes et des autres responsables des métochia hors de l'Athos, mais aussi des kelliotes.

L. 43 : ἐν τῆ θέσει τοῦ μοναστηρίου. Nous connaissons le terme technique θέσις et μεγάλη θέσις qui désigne les livres cadastraux; ici, il s'agit d'un registre sur lequel sont inscrits les noms de tous les moines du couvent.

L. 81 : μερικωτέρων κεφαλαίων. Nous pensons que ce sont les questions de l'impôt, que Manuel a traitées dans un prostagma du 29 septembre 1404 adressé à Dèmètrios Boulôtès, cf. Ire Partie, p. 107 et note 126.

Actes mentionnés: 1) Hypotypôsis d'Athanase de Lavra (l. 25, 28, 31, 43); sur ces mentions, cf. Ire Partie, p. 108. 2) Prostagma de Manuel II (l. 82), cf. ci-dessus, notes.

+ Καὶ ἰατροὶ δὲ ἄρα λοιμοῦ τοῖς σώμασιν ἐπισκήψαντος (καὶ) ταῦτα λυμαινομ(έν)ου, κἂν δυσίατον τυγγάνη τὸ ἐνογλοῦν, ἀλλ' οὖν τοῖς ἐκ τῆς τέχ[νης φαρμάκ]οις (καὶ) ταῖς χρηστοτέραις διαίταις περιγίνοντ $(\alpha\iota)$   $||^2$  τῆς νόσου κατα μικρόν, τὴν προτέραν εὐεξίαν τοῦ νοσοῦντος ἀνακαλούμ $(\epsilon v)$ οι  $\cdot$  καὶ οἱ τῶν ψυγῶν δὲ ἰατροί, οἶς πάντ(ως) ἀγὼν τὸ κ(α)τ(ὰ) Θ(εὸ)ν τοὺς μοναχοὺς ζῆν τὴν στενὴν ὁδὸν έλομένους καὶ τεθλιμμένην, εἴ ποτέ ||3 τινας τῆς εὐθείας παρατραπῆναι συμδαίη, τούτους ταῖς κατα μιχρὸν εἰσηγήσεσ(ιν) ὅθεν ἐξετράπησαν εἰς τοῦτο χειραγωγοῦσιν. Εἰ γὰρ (καὶ) μαθητῶν πολλάκις ἐπιμελουμένων ὡς δύναμις διεγ[εί]ρουσ(ιν) αὐτῶν ||4 τὴν σπουδήν οἱ τούτων παιδαγωγοί, ὥσπερ κέντρω τῷ λόγω χρώμ(εν)οι, μή ποτε ῥαθυμίας ἐπεισελθούσης ἐξίτηλος αὐτοῖς γένηται ἡ περὶ τὴν τέχνην όρμή, πολλῶ μᾶλλον ἐπὶ τῆς μοναχικῆς πολιτεί(ας) προσήκει, ἡ (καὶ) τέχνη ||5 τεχνῶν ἄριστα όνομάζεται, τούς κατ' άρετην ήμεληκότας βιοῦν (καὶ) τῆς στενῆς όδοῦ τὸ ἄναντες ἀποσεισαμένους, τούτους πᾶσι τρόποις ὅθεν ἐξετράπησαν εἰς τοῦτο καθοδηγεῖσθαι. Ἐπεὶ γοῦν (καὶ) ἐν ταῖς κ(α)τὰ ||6 τὸ ἄγιον ὄρος τὸν "Αθω σεδασμίαις μοναῖς ἡμελήθη τὰ πλείω τῆς μοναχικῆς πολιτεί(ας) τῆ τοῦ καιροῦ (καί) τῶν πραγμ(ά)τ(ων) ἀνωμαλία, δεῖν ἔγνω ἡ βασιλεία μου ἐκεῖνα τῶν ἡμεληθέντων ἀν[αρρύ]σασθαι πρὸς ||7 τὸ κρεῖττον, ὅσα νῦν πάλιν δίδωσιν ὁ καιρός, μή ποτε τῆ κατα μικρὸν ἀμελεία φροῦδα γένηται τὰ τῆς μοναχικῆς πολιτεί(ας) · εἰ δὲ μή πρὸς πάντα εὐθύς τ(ούς) μοναχούς διεγείρομεν τὰ ἐξ αργής τυπωθέντα, οὐ δια ||8 τοῦτο παροπτέα γε ταῦτα ή περ ἐπιμελητέον καὶ τὰ λείποντα κατορθῶσαι, έπεὶ (χαὶ) τὰ ὑγιεινὰ τῶν σιτίων μὴ ὅτι τοῦ νοσήμ(α)τος οὐκ εὐθὸς ἀναιρετικὰ [δ]ια τοῦτο γε παροπτέα. άλλ' αίοετέα μαλλον, ὅτι ποιητικὰ πάντ(ως) [[Β τῆς ὑγείας κατα μικρόν · ἄλλωστε οὐδ' ἄν ἄλλ(ως) εἴη ἐπὶ ι τὰ μείζω τινὰ τῆς μοναχικῆς πολιτείας ἐλθεῖν, εἰ μή πως ἀπὸ τῶν ἐλαττόνων ἄρξαιτο. "Εστι δὲ πρῶτ(ον) τὸ τὰς ἀποταγὰς ὡς οἶόν τε τηρεῖσθαι τῶν μοναχῶν  $\cdot ||^{10}$  τάξις γὰρ μοναχικῆς πολιτείας οὐ μόνον ὅσα τείνει πρὸς τὴν τῆς ἀρετῆς ἐργασίαν (καὶ) κτῆσιν καὶ τῶν ἄλλων τῶν πν(ευματ)ικῶν έργων ἐπίδοσιν, δι' ὧν ψυχὴ μεταρρυθμίζεται πρὸ(ς) τὰ κρείττω (καὶ) τελεώτερα — δῆλα δὲ | <sup>11</sup> ταῦτα τῷ βουλομένω ἐκ τῷν θείων γραφῶν —, ἀλλά γε δἡ (καὶ) ἡ τῷν ἀποταγῷν (καὶ) ὑποταγῷν ὑπόμνησις (καὶ) ἐκπλήρωσις εἰδότων ἀκριδῶς (καὶ) τὰ τῆς μισθαποδοσίας, ἄτινα κεῖνται παρὰ Θ(εο)ῦ τ(οῖς) μοναχικ(ῶς) κατὰ | 12 τὴν ἐπαγγελίαν ζῆν ἑλομένοις, ὡς δὲ (καί) τὰ τῆς ἀπειλῆς καὶ τῆς κατακρίσεως, εί ψεῦσται φανεῖεν τῶν συνθηκῶν ἀς ἔθεντο πρὸ(ς) αὐτόν, ὁπότε τὸ ἄγιον ἐνεδύοντο σχῆμα, ὡς ὅσον αν οί τοιοῦτοι έλλείπωσι τοῦ  $||^{13}$  τὰ ὑπεσχημ(έν)α ποιεῖν, τοσοῦτον (καὶ) άμαρτάνουσ(ιν) εἰς  $\Theta$ (εὸ)ν παραβάται φανέντες τῆς πρὸ(ς) ἐχεῖνον ὁμολογίας. Τὸν εἰσιόντα εἰς τὸ μοναστήριον καὶ ἀδελφὸν ἀποκαταστάντα χωρίς τῆς οἰασοῦν ἀπαι-||<sup>14</sup>τήσεως ἢ συμφωνίας εἰσιέναι, συνταξάμ(εν)ον ὑποταγὴν φυλάττειν τῶ προεστῶτι (καὶ) εἰρηνεύειν μετὰ τῶν ἀδελφῶν : εἰ δέ τι (καὶ) προσενεγκεῖν τῆ μονῆ βουληθείη, ή γάριν προσενέξ(εως) (καὶ) ἀφιερώσ(εως) [15 τοῦτο δίδοσθαι παρ' αὐτοῦ, ὡς μηδὲν ἔχειν δικαίωμα έν τη μονή τὸν προσενεγκόντα διά τὸ προσενεχθ(έν), ἡ καθώς ἐστιν ἔθος γίνεσθαι ἐν τῆ

ἱερᾶ (χαὶ)  $\mu(\epsilon)\gamma(ά)\lambda(\eta)$  Λάδρα, τὸ δέ ἐστι συμφωνί $(\alpha v)$   $\mu(\epsilon v)$  οὐδεμίαν  $||^{16}$  τούτων μεταξύ προδῆναι διὰ τὸ καταδληθ(έν), ἀποκερδαίνειν δὲ (καὶ) αὐτόν ἐκ τῆς μονῆς ὅπερ καὶ ἕκαστος τῶν ἀδελφῶν. 'Εὰν δὲ ἢ τῆς μονῆς ἐξέλθη ἀφηνιάσας ἢ ἐν τῷ κελλίω αὐτοῦ παρὰ γνώμην [[17 τοῦ ἰδίου καθηγουμ(έν)ου καθίση, προσχήμ(α)τ(ι) ήσυχίας τὴν ίδιορρυθμίαν ἀσπασάμ(εν)ος, τότε οὐδὲ τι ἀπὸ τῆς μονῆς ὀφείλει λαβεῖν, οὐδὲ (ὑπέρ) $\pi$ (υ) $\rho$ (α) ἐξ αὐτῆς ἀπαιτεῖν · εἴτε  $\gamma$ (ὰρ) ὡς ἀφιέρωσις κατεβλή $\theta$ η(σαν)  $||^{18}$  ταῦτα είς τὸ μοναστήριον, ἱεροσυλία ἐστι τὸ ἐξ αυτοῦ πάλιν τὸν καταδαλόντα πειρᾶσθαι ταῦτα ἀναλαδεῖν • εἴτε κ(α)τ(ὰ) τὸν ἔτερον τρόπ(ον) τὸν κ(αὶ) ἐν τῆ ἱερᾶ Λάδρα διενεργούμ(εν)ον, οὐδὲ οὕτ(ως) ὀφείλει τὶ λαμδάνειν ἐκ ||10 τῆς μονῆς, ὅτι τὰ ὑπεσχημένα οὐκ ἐφύλαξεν, οὐδ' ὥσπερ οἱ λοιποὶ τῶν ἀδελφῶν και αὐτὸς ἐθέλει διάγειν · δεῖ οὖν αὐτὸν ἐκείνων γε στερηθῆναι & κερδαίνουσιν οἱ ἄλλοι τῶν ἀδελφῶν διὰ | 120 τὴν καρτερίαν αὐτῶν ἐκ τοῦ μοναστηρ(ίου) κ(αὶ) τὴν εἰρήνην (καὶ) τὴν ὑποταγὴν ἣν πρὸς ιι άλλήλους καλ πρό(ς) τὸν προεστῶτα ἐνδείκνυνται. Τὸ σπεύδειν μηδέν ἰδιόκτητον ἔχειν τὸν μοναχικ(ῶς) ζῆν ἑλόμ(εν)ον, ἀλλὰ ||21 τοῖς παροῦσιν ἀποτάξασθαι πᾶσι τῆς ἐντολῆς μεμνημ(έν)ον (καὶ) τῆς ἀπειλῆς, καθά (καί) ἐν τῷ περὶ ἀποταγῶν εἴρηται προ μικροῦ, (καὶ) βίον διώκειν ἐστ(αυ)ρωμ(έν)ον ὡς ἡ ύπόσχεσις · τοῦτο γάρ ἐστι τὸ ὄντ(ως) καλόν. Οὐδεὶς γ(ὰρ) ||22 τὴν χεῖρα αὐτοῦ, φησι, βαλὼν ἐπ' ἄροτρον (καὶ) στραφείς εἰς τὰ ὀπίσω εἴθετός ἐστιν εἰσελθεῖν ἐν τῆ βασιλεία τῶν οὐ(ρα)νῶν, ὅπισθ(εν) καλῶν έχεῖνα οἶς ὥσπερ βάρος διὰ τὴν εἰς Θ(εὸ)ν πορείαν ἀπεταξάμ(ε)θ(α). Ἐπεὶ δὲ ||²³ τοῖς μοναχοῖς νῦν ίδιοκτήτ(ως) εύρίσκονταί τινα κτήμ(α)τα πρόσοδον μερικήν αὐτοῖς ἐκποιοῦντα κ(αὶ) δια τοῦτο οὐ ῥαδίαν έγοντα την άποδολήν, τούτων μὲν τ(ην) χρησιν έχέτωσαν οὐτοι παρ' ὅλην αὐτῶν ||24 την ζωήν ταῦτα γε καρπιζόμ(εν)οι, τελευτῶντες δὲ τῆ κατ' αὐτ(ούς) μονῆ ταῦτα παραπεμπέτωσαν κ(α)τ(ὰ) τὴν ἐπικρατοῦσαν (καὶ) μέγρι του νῦν συνήθειαν ἐν τῆ Λάδρα : εἰς το έμπροσθ(εν) δὲ προσήκει μὲν κ(α)τὰ ||25 την ύποτύπωσιν τοῦ άγίου 'Αθανασίου (καί) την τούτων ἐπαγγελίαν μηδὲν αὐτ(οὺς) ἰδιόκτητ(ον) έχειν · εί δ' έμπόδιον αὐτοῖς ὁ καιρός, μή συγχωρῶν ἀθρῶαν αὐτοῖς γενέσθαι τ(ὴν) ἐπὶ τὸ κρεῖττον μεταδολήν, ||26 τοῦτο ἄχρις ἂν ὁ καιρὸς πάλιν παράσχη συναιρουμ(έν)ου Θ(εο)ῦ οὕτ(ως) ἐχέτωσαν τὰ έπιχτηθησόμ(εν)α, καθώς έστι συνήθεια εἰς ἄπαν τὸ "Αγιον "Ορος. ᾿Απὸ δὲ τῶν προσόντ(ων) αὐτοῖς κινητών ἀφιέτωσαν ||<sup>27</sup> τοῖς ὑπουργοῖς αὐτῶν ὑποτακτικοῖς ὁ βούλονται, πρὸς ἀμοιδὴν τῆς ἐκείνων ιιι ύπηρεσίας άφορῶντες (καὶ) εἰς τὸ άρμόδιόν τε καὶ ἄμε<μ>πτον. Τὸν καθηγούμ(εν)ον γίνεσθ(αι) οὐ μόνον ||28 τῆ τῶν ἐντὸς πεντεκαίδεκα βουλευτῶν ψήφω καὶ ἐκλογῆ κ(α)τ(ὰ) τὴν ὑποτύπωσ(ιν) τοῦ άγίου, άλλά (καί) τῆ συνελεύσει καὶ συμφωνία τῶν ἔξωθεν τῆς μονῆς οἰκούντων ἐκκρίτ(ων) ἀδελφῶν. Περὶ γ(ἀρ) ||20 τῶν τῆς μονῆς πραγμάτων ἀρκέσει πάντως ἡ τῶν ἐντὸς αὐτῆς βουλευτῶν διάσκεψίς τε καὶ συμφωνία · πρὸς δέ γε τὴν τοῦ καθηγουμ(έν)ου ἐπιλογὴν χρεία πάντ(ως) (καὶ) τῆς τῶν ἔξωθ(εν) παρουσί(ας), ||30 οὐχ ὅτι μόνον ἄπαξ γινόμενον ἀδαρές ἐστι τοῖς ἔξωθεν τῆ μονῆ ἄπαξ παραδαλεῖν, άλλ' ότι και πάντας δεῖ συνδραμεῖν ἐπὶ τούτω (καὶ) συμφωνῆσαι ἄτε τὸν πν(ευματ)ικὸν ἑαυτοῖς ἐπιλεγο-||<sup>31</sup>μένους π(ατέ)ρα (καὶ) τούτω ἀκολουθεῖν καὶ μιμεῖσθαι (καὶ) ὑποτάσσεσθαι παρὰ τῆς έντολης καθάπαξ κελευομένους, οι και ποιήσουσι τοῦτον ἐπιλεγόμ(εν)οι κατά τὴν ἱεράν ύποτύπωσ(ιν) τοῦ άγίου ||32 'Αθανασίου τοῦ συνταξαμ(έν)ου τὰ κατ' αὐτ(ούς). "Ος καὶ όφείλει μετά τῶν βουλευτῶν τοὺς διακονητάς ἐκλέγεσθαι τῆς μονῆς, καὶ οὓς μ(ἐν) εἰς τὰ μετόχια ἀυτῶν ἀποστέλλειν ὁμονοία κοινῆ, οἶς δὲ [[83 τὰς ὑπηρεσίας τῆς μονῆς ἐγχειρίζειν · οὕτω γὰρ οὐδείς αὐτοῖς ἀντερεῖ οὐδ' ὑπονοήσει τούτους νοσφισαμ(έν)(ους), ἐπειδή παρὰ τῶν βουλευτῶν οὖτοι ἐξελέιν γησαν. Πάντας τ(οὺς) ἀδελφ(οὺς) ||<sup>34</sup> στοργὴν ἔχειν (καὶ) ἀγάπην εἰς τὸν προεστῶτα (καὶ) ὑπακούειν αὐτοῦ ἐφ' οῖς ἄν εἴπη καὶ διατάξηται — ὁ ἀκούων γάρ, φησιν, ὑμῶν ἐμοῦ ἀκούει καὶ ὁ ἀθετῶν ὑμ(ᾶς) έμὲ ἀθετεῖ —, (καὶ) ἔχειν αὐτόν || 35 ὡς π(ατέ)ρα, μᾶλλον δὲ (καὶ) πλέον π(ατ)ρ(ό)ς, ἐπειδὴ τὰ πν(ευματ)ικά κρείττονα τῶν σαρκικῶν · τὸν δὲ καθηγούμ(εν)ον βλέπειν ἄπαντας ὡς ἀδελφούς καὶ π(ατέ)ρας,

καὶ πᾶσι τρόποις πειρᾶσθαι θεραπεύειν αὐτ(ούς) [[36 καὶ χειραγωγεῖν πρὸς τὴν τῆς σ(ωτη)ρίας ὁδόν, έπεὶ (καὶ) ὁ Κ(ύριο)ς ἡμῶν καὶ Θ(εό)ς οὐκ ἀπηξίωσε π(ατέ)ρας καὶ ἀδελφούς καλέσαι τούς ἀκολουν θοῦντας αὐτῶ. Οὖτοι γάρ, φησιν, ἡ  $\mu$ (ήτ)ηρ μου (καὶ) οὖτοι οἱ  $||^{37}$  άδελφοί μου. Τὸ μήτε εἰσελεύσεις ίδίας έχειν είς τὸ μοναστηρ(ιον) μήτε έξελεύσεις, άλλὰ πάντας μετὰ προτροπῆς καὶ μετανοίας έξέρχεσθαι τοῦ προεστώτος · μετὰ δὲ τὸ ἐπανελθεῖν αὐτ(ούς), ||38 ἀνακρίνεσθαι παρ' αὐτοῦ διὰ τὰ καθ' ὁδὸν ψυγικά ή σωματικά συναντήμ(α)τα καὶ κανονίζεσθαι αὐτ(ούς), εἰ δεήσει, παρ' αὐτοῦ ή ἀπολύεσθαι μετὰ συγγωρήσ(εως). Τὸ δὲ καὶ εἰς τοὺς ὑπουργούς [|39 διαδήσεται τῶν γερόντ(ων) μοναγῶν · εἰ γὰρ αὐτοὶ οἱ γέροντες μετὰ προτροπῆς ἐξελεύσονται τοῦ καθηγουμ(έν)ου, πολλῶ μᾶλλον τοῦτο πρὸς τ(οὐς) αὐτῶν τηρηθήσεται ὑπουργ(ούς) · ἢ πῶς ἄν φανοῖεν μα-||<sup>40</sup>θηταὶ τούτων καὶ ὑπουργοὶ ὧν τὸν βίον νι (καὶ) την πολιτείαν οὐκ ἐμιμήσαντο; Τὸ πάντα τὰ τῆς μονῆς μετὰ βουλῆς τῶν κρειττόνων γίνεσθαι καὶ τοῦ καθηγουμ(έν)ου · ἐπεὶ γὰρ τῶν πόλεων | 41 ὅσαι καλῶς πράττουσι τῆ τῶν ἀρίστων βουλῆ διοικοῦνται, και οὐ τῆ τῶν πολλῶν, οὐδὲ τῶν τυχόντων, οὐδ' αὖ τῆ τοῦ ἄρχοντος μόνου — τὸ μὲν γὰρ δημοχρατία, τὸ δὲ τυραννίς, ἀμφότερα [142 δὲ ὁμοίως ἄτοπα —, δίκαιον ἂν εἴη μηδὲν τῶν τοῦ μοναστηρ(ίου) γίνεσθαι ἄνευ τῆς τῶν κρειττόνων βουλῆς, ἀλλὰ πάντα μετ' εἰδήσεως καὶ γνώμης (καὶ) ἐνδόσε(ως) αὐτῶν (καὶ) τοῦ καθηγουμ(έν)ου. ||<sup>48</sup> Εἶεν δ' ἀν οὕτοι τῷ ἀριθμῷ πεντεκαίδεκα κατὰ τὴν ὑποτύπωσιν τοῦ άγίου, οἱ καὶ ἐξ ὀνόματος καταγράφονται ἐν τῆ θέσει τοῦ μοναστηρ(ίου) · ὅτε δὲ αὐτῶν τινι συμβαίη τω χρεών λειτουργήσαι, ||44 τη τῶν ἐναπολειφθέντ(ων) βουλή πρὸς τὸν ἐκείνου τόπον ἕτερος ἐκλεγέσθω, νιι ώς αν ό των βουλευτων αριθμός τηρηται αμείωτος. Τὸ συνέρχεσθαι τούτους ἐν τη συνάξει εἰ οἶόν τε καθ' έκάστην ||45 ήμέραν, ἀπαραιτήτως δὲ καθ' έκάστην δευτέραν, καὶ βουλεύεσθαι μετὰ τοῦ καθηγουμ(έν)ου περὶ τῶν πρακτέων καὶ ἐξετάζειν τὰς δουλείας τοῦ μοναστηρ(ίου), πῶς ἐγένοντο παρὰ τῶν ἀποταχθέντων ||46 διακονητῶν καὶ καταγράφειν αὐτῶν τῆς μονῆς τὸν γραμματ(ικ)(ὸν) εἴσοδον (καί) ἔξοδον (καί) ὑπογράφειν ἐν αὐτ(αῖς) τινὰς τῶν βουλευτῶν διὰ τὸ ἀδιάδλητον · εἰ δὲ γένηταί τις νιιι διαφωνία ἐν ||<sup>47</sup> ἀυτοῖς περὶ τῶν πραχτέων τὴν τῶν πλειόνων ψῆφον κρατεῖν. Τὸν ἀπ' ἄλλης μονῆς προσελθόντα μοναχὸν ἐν ἑτέρα μονῆ μὴ προσδέχεσθαι αὐτίκα παρὰ τοῦ ταύτης ||48 καθηγουμ(έν)ου ούτε μὴν παραδλέπεσθαι τοὺς διὰ πλημμέλημά τι ἢ διὰ λειποταξίαν αὐτῶν τῆς ἰδίας μονῆς ἐξελθόντας καὶ τῆς πν(ευματ)ικῆς αὐτῶν μάνδρας ἀποσκιρτήσαντ(ας),  $||^{49}$  ἀλλὰ τοὺς μ(ἐν) πᾶσι τρόποις ἐπανακαλεῖσθαι εἰς τὸ μοναστηρ(ιον) κατὰ μίμησιν τοῦ μεγάλου Θ(εο)ῦ (καὶ) σ(ωτῆ)ρ(ο)ς ἡμῶν, δς ἐπὶ τὸ πλαγώμ(εν)ον ἦκ(εν) ἀφεὶς τὰ μὴ πεπλανημ(έν)α κατὰ τὴν παραδολήν, [[50 τοὺς δ' ἀπ' ἄλλης μονῆς έξελθόντας καὶ εἰς τὴν ἑαυτοῦ προσδραμεῖν ἐθέλοντας κ(α)τ(ὰ) τοὺς ἱεροὺς (καὶ) θεί(ους) κανόνας τότε ποοσδέξασθαι, όταν μηνύσαντος αὐτοῦ τῷ ἰδίω καθη-||51γουμ(έν)ω ἀφ' οὖ ἐξῆλθε συγχωρῆσαι τῷ άδελφῶ τὸ ἀμάρτημα, οὖτος οὐκ ἐθελήση τοῦτο ποιῆσαι (καὶ) τοῦτο ποιεῖν οὕτ(ως) ὀφείλουσι δεδοικότες τὸ ἐπιτίμιον, ὅπερ οἱ θεῖοι καὶ | 52 ἱεροὶ κανόνες διαγορεύουσι τῆς πρώτης καὶ δευτέρας συνόδου περί τῶν ἀφ' ἐτέρας μάνδρας εἰς ἐτέραν μεταπηδώντων καὶ προσδεχομένων ἄνευ τῆς ῥηθείσης ιχ δοκιμασί(ας). ||53 Τὴύ ζύμην, ἀφ' ἦς αἱ εὐλογίαι γενήσονται αἱ πρὸς τὴν θείαν ἀναφοράν, καθαρωτέραν είναι καὶ οὐ κατὰ τὴν ἄλλην ζύμην τὴν εἰς διακονίαν τῶν μοναχῶν  $\cdot$  εἰ  $\gamma$ (ὰρ)  $||^{54}$  ἐπὶ τῶν ἄνω χρόνων θυσίας τῷ Θ(ε)ῷ κατὰ το παλαιόν προσαγομένης τὸ πρῶτον (καὶ) ἐξαίρετον ἀυτῷ ἐκαρποφορεῖτο, πολλῶ μᾶλλον τῆς ἀναιμάκτου θυσίας νῦν αὐτῷ παρὰ τῶν ||55 ἱερουργῶν τελουμ(έν)ης τὴν ζύμην, έξ ής ὁ θεῖος (καὶ) ἀκηλίδωτος ἄρτος γενήσεται, καθαρὰν καὶ ἐξαίρετον εἶναι προσήκει, ἀ[φ'] ἦς οὐ πλείους εὐλογίαι, ἀλλ' ἢ μόν(ον) ὅσαι ἀρχοῦσιν εἰς [[50 ὑπηρεσίαν τῆς ἐκκλησίας γενήσονται · τὸ γὰρ έπέχεινα τούτων ποιήσαι καὶ ώς περιττευούσας μὴ τῷ Θ(ε)ῷ ἀναφέρεσθαι, ἀλλ' ἐσθίειν ταύτας τοὺς μοναχ(ούς), ἐφάμαρτον εἰς Θ(εό)ν, ||57 καὶ τὴν αὐτὴν καταδίκην ἐπάγον τοῖς τολμηταῖς ἡν ὑπέστησαν δ τε 'Ηλεὶ (καὶ) οἱ τούτου υἱοἱ, οἱ μὲν πρὶν τῷ Θ(ε)ῷ θυσιάσαι τὰ προσφερόμ(εν)α λαμδάνοντες ταῦτα

||<sup>58</sup> καὶ κατεσθίοντες (καὶ) ἄλλοις διαδιδόντες, ὁ δὲ μή ὡς ἐξαναστὰς κατὰ τούτων μηδὲ κωλύσας αὐτούς τῆς ὁρμῆς, ἐξ οῦ δὲ πταίσματος αἰσχρῶς αὐτοὶ τὲ ἀπώλοντο ||50 καὶ Ἡλεὶ ὁ τούτων π(ατ)ήρ, ή τε τοῦ Θ(εο)ῦ χιδωτὸς ἐχείνη παρεδόθη τοῖς ἀλλοφύλοις ώσπερεὶ τοῦ Θ(εο)ῦ μὴ ἀνασχομ(έν)ου  $\mathbf{x}$  ταύτην μετὰ τῶν παρανόμ $(\omega \mathbf{v})$  τούτων εύρίσκεσ $\theta(\alpha \mathbf{t})$ . Μηδένα  $||^{60}$  τῶν μοναχῶν τοῦ 'Αγίου 'Όρους έξερχεσθαι (καί) συντεκνίας ἢ ἀδελφοποιτας ποιεῖν μετὰ κοσμικῶν · ἀνοίκειον γὰρ τοῦτο τοῖς μοναχοῖς οξ καὶ παισὶ καὶ π(ατ)ράσι και άπλῶς πᾶσι || ει τοῖς καθ' αἶμα τούτοις προσήκουσιν ἀπετάξαντο. Καὶ εί προλαδόντες δέ τινες κατεπράξαντό τι τοιοῦτον, μηκέτι εἰς τοὺς αὐτῶν ἀπίτωσαν οἴκους, μὴδὲ συναριστάτωσαν ||62 τούτοις ή συνδειπνήτωσαν ή όλως μετ' αύτῶν συμποσιαζέτωσαν, μηδέ τι αὐτοῖς χι καταλιμπανέτωσαν ώς κληρονόμοις αὐτῶν. Τὰ μετόχια δίδοσθαι πρὸς οθς ἂν ὅ τε καθηγούμ(εν)ος ||68 ἐπιλέξηται μετὰ τῶν βουλευτῶν ἐπὶ μάρτυρι τῶ Θ(ε)ῶ, μαρτυρούσης τῆς συνειδήσεως τούτων ὡς οὐ κατὰ σχέσιν ἢ προσπαθῶς ἐδόθησαν ταῦτα ἢ ἕνεκα δωροληψίας · εἰ μὴ γ(ἀρ) οὕτω γένητ(αι), [64 ἀναφύονται γογγυσμοὶ καὶ ψηθυρισμοὶ παρὰ τῶν μοναχῶν, ὅθεν ἐπιγίνεται ἡ καταστροφὴ τοῦ μοναστηρ(ίου) (καὶ) ἡ τῶν ψυχῶν ἀπώλεια (καὶ) φθορά, ἐκ τούτου δὲ καὶ ἡ τῶν μοναχῶν ἀνατρέ-| 65πεται ήσυχία καὶ ή μοναχική κατάστασίς τε καὶ πολιτεία. Τοῦ γοῦν Κ(υρίο)υ λέγοντος ότι · °Ος σκανδαλίσει ένα τῶν μικρῶν τούτων συμφέρει ἵνα κρεμασθῆ λίθος ὀνικὸς περὶ τὸν τράχηλον ||66 αὐτοῦ κ(αὶ) καταποντισθῆ εἰς τὴν θάλασσαν, ὁ τοσούτους καὶ τοιούτους σκανδαλίζων πόσον ὑφέξει τὸ κρίμα; Τῷ τοιούτω ἀρμόσει τό · Καλὸν ῆν εἰ οὐκ ἐγεννήθη ὁ ἄν(θρωπ)ος ἐκεῖνος, ὅτι ||67 ὅσον τὸ ἀφ' ἑαυτοῦ τὸ σῶμα τῆς ἀδελφότητος, ὅπέρ ἐστιν αὐτὸς ὁ Χ(ριστό)ς, εἰς μέλη κατατέμνει (καὶ) μέρη διὰ τῆς καταλαλιᾶς καὶ τοῦ γογγυσμοῦ · εὔκαιρον οὖν ἐστιν εἰπεῖν ἐξάρατε ἐκ μέσου τὸν ||68 τοιοῦτον ἴνα μὴ μικρὰ χιι ζύμη όλον το φύραμα δολοῖ. Εἴ τι ἀν εἰσαχθείη ἐν τῆ μονῆ ἀπο προσενέξεως, εἴτε χρήματα εἶεν, εἴτε ἱερὰ σκεύη εἴτε ἔλαιον εἴτε ἄλλό τι τῶν [[69 εἰς χρείαν σωματικήν, τὰ μὲν ἱερὰ ἐν τῷ ναῷ ἀνατίθεσθαι ώς τῶ Θ(ε)ῶ ἀφιερωθέντα, τὰ δ' ἄλλα ἐγχειρισθῆναι τοῖς διακονηταῖς (καὶ) γνώμη τῶν βουλευτῶν καὶ τοῦ καθηγουμένου ||70 ἐξαντλεῖσθαι ταῦτα εἰς τὰς ἀπαραιτήτους χρείας τοῦ μοναστηρίου · μή τινα δὲ ἐξ αὐτῶν τὸ οἱονοῦν ἰδιοποιεῖσθαι, ἱεροσυλία γὰρ τοῦτο καὶ ἀλλότριον τῆς μοναχικῆς πολιτείας. χιιι ||71 Μηδένα εὐνοῦχον ἢ ἀγένειον παρὰ τῶν μοναχῶν εἰσδεχθῆναι ἢ δι' ὑπουργίαν τινὸς ἢ διὰ τὸ τὸ μοναγικόν αὐτὸν ἀμφιάσασθαι σχήμα · λάθοι γὰρ ἄν ἐντεῦθεν (καὶ) γυνὴ τῆς μονῆς ||72 ἐντὸς τολμήσασα χιν εἰσελθεῖν εἰς ἄνδρα μετασχηματισθεῖσα (καὶ) τὸν εὐνοῦχον ἢ τὸν ἀγένειον ὑποκριναμ(έν)η. Μηδέποτε εύρεθηναι θηλυ ζώον τοῦ 'Αγίου "Όρους ἐντός, κἂν ὁποῖον ἄρα (καὶ) ἡ, ||78 κᾶν ὁπόσην παρέχη μετὰ της χρείας την πρόσοδον : ἄπαξ γαρ ἀπηγόρευται τοῦτο παρα τῶν ἀγίων ἐκείνων καὶ φιλαρέτων άνδρῶν οὐκ ἀφελῶς οὐδ' ἀλόγως, ἀλλὰ τῶ διὰ πάντων ||74 καθαρούς εἶναι τούς ἐν αὐτῆ μοναχούς καὶ χν μήδε τοῖς ὀφθαλμοῖς αὐτ(ούς) ὑποχραίνεσθαι τῆ τοῦ θήλεος θεωρία. Τούς οἰκοδόμου[ς] εἰσέρχεσθαι μέν έντὸς τῆς μονῆς (καί) τὰ πρὸ(ς) χρείαν ||75 τῶν ἀδελφῶν ἐνεργεῖν, παῖδας μέντοι μεθ' ἑαυτῶν οὐ συμπαραλήψονται άγενείους έπὶ προφάσει συνεργίας αὐτῶν · ὁ γὰρ αὐτὸς ἔσται καὶ ἐπὶ τούτων λόγος, δς καὶ περὶ τῶν εὐνούχων ||76 καὶ ἀγενείων εἴρηται προ μιχροῦ. Τούτοις πᾶσι τοῖς τυπωθεῖσι (καὶ) έχτεθεῖσι παρά τῆς βασιλείας μου ἄπαντας τοὺς ἡγουμένους καὶ μοναχούς τοῦ 'Αγίου "Ορους ἐμμένειν συνοΐσον ||77 ήγησάμεθα καὶ μηδαμῶς κατατολμᾶν τινὰ πρὸς ἀνατροπὴν χωρῆσαί τινος τῶν ἄνωθεν κεφαλαίων, μεμνημ(έν)ον ώς εἴρηται καὶ τῆς ἀπειλῆς καὶ τῆς μισθαποδοσίας. [[78 Νῦν μὲν γὰρ στέφανοι (και) γέρρα παρά Θ (εο) ν τοις έργαταις των τυπωθέντων, νυν δε κόλασις ήπείληται και πύρ τοις τούτων καταφρονηταῖς. Διὸ εἴ τις φωραθείη παρα φαῦλον ||79 θέμ(εν)ος ἄπερ ἐπὶ συστάσει (καὶ) ὡφελεία τῶν έν τῶ 'Αγίω ''Ορει μοναχῶν ἐκτέθειται κ(αὶ) τετύπωται, μεμνήσθω καὶ τῶν ἀπειλῶν τῶν παρὰ τῶν θείων και ἱερῶν κανόν(ων), (καὶ) γινωσκέτω ὅτι []80 καὶ παρὰ τῆς βασιλείας μου οὐκ ὀλίγην ὁ τοιοῦτος εύρήσει την άγανάκτησιν ώς καταπεπατηκ(ώς) την ίδίαν συνείδησ(ιν) (καί) άφορμη σκανδάλου τοῖς πολλοῖς γινόμενος. [[81] Έπεὶ δὲ καὶ περὶ ἄλλων τινῶν μερικωτέρων κεφαλαίων ἤξίωσαν οἱ μοναχοὶ (καὶ) παρεκάλεσαν τὴν βασιλείαν μου ὑποτυπωθῆ(ναι) αὐτοῖς τὸ πρακτέον, διορίζεται καὶ περὶ τούτων [[82] ἡ βασιλεία μου ἐν προστάγμ(α)τ(ι) αὐτῆς ὅσα ἐκεῖσε καταγράφονται · ὁ δὴ (καὶ) ἐπικυροῖ καὶ διὰ τοῦ παρόντος χρυσοδούλλου λόγου αὐτῆς, ἐπὶ τῶ πληροῦσθαι (καὶ) ταῦτα παρὰ τῶν μοναχῶν, [[83] ὥσπερ δὴ (καὶ) τὰ ἐνταῦθα καταγεγραμμ(έν)α. Ἐπὶ τούτω γὰρ καὶ ὁ παρὼν χρυσόδουλλος ΛΟΓΟΣ τῆς βασιλείας μου γέγονεν, ἐπὶ τῶ προσεῖναι τοῖς κ(α)τ(ὰ) τὸ ἄγιον ὅρος [[84] τὸν ἤΑθω τιμιωτ(ά)τ(οις) μοναχοῖς ὡς τυπικόν τε καὶ ὑποτύπωσιν τῆς ὀφειλομένης παρ' αὐτῶν πολιτείας, ἀπολυθεὶς κ(α)τ(ὰ) μῆνα ΙΟΥΝΙΟΝ τῆς ἐνισταμ(έν)ης ΤΕΣΣΕΡΑΣΚΑΙΔΕΚΑΤ (ΗΣ) [[85] ἰνδικτιῶνος τοῦ ἑξακισχιλιοστοῦ ἐνακοσιοστοῦ ΤΕΣΣΕΡΑΣΚΑΙΔΕΚΑΤΟΥ ἔτους, ἐν ικαὶ) τὸ ἡμέτερον εὐσεδές (καὶ) θεοπρόδλητον ὑπεσημήνατο κράτος +

 $||^{86}$  + MANOΥΗΛ 'EN  $X(PIΣT)\Omega$   $T\Omega$   $\Theta(E)\Omega$   $\PiIΣTOΣ$  BAΣΙΛΕΥΣ KAI  $||^{87}$  'ΑΥΤΟ-ΚΡΑΤΩΡ 'PΩΜΑΙ(ΩΝ) 'O ΠΑΛΑΙΟΛΟΓΟΣ +

L. 11, 77 μισθαποδοσία: Hebr. 2, 2; 10, 35; 11, 26. L. 12, 21, 77 ἀπειλή: Act. 4, 29; 9, 1; Eph. 6, 9. L. 22 τὴν - οὐρανῶν: cf. Lc 9, 62. L. 34 ὁ ἀκούων - ἀθετεῖ: Lc 10, 16. L. 36-37 Οὕτοι - ἀδελφοί μου: cf. Mc 3, 34; Lc 8, 21. L. 49 πλανώμενον: cf. Mt 18, 12; Lc 18, 4; I Pet. 2,25. L. 52 πρώτης καὶ δευτέρας συνόδου: cf. Rhalli - Potli, Syntagma, 2, p. 658-659. L. 57-59: cf. I Reg. 2, 12-4, 11. L. 65-66 ος - θάλασσαν: cf. Mt 18, 6; Mc 9, 42; Lc 17, 2. L. 66 Καλὸν - ἐκεῖνος: cf. Mt 26, 24; Mc 14, 21. L. 67: cf. I Cor. 12, 27. L. 68 μικρὰ - δολοῖ: cf. I Cor. 5, 6.

L. 8 \( \dagger : lege \( \varepsilon \).

### 14. ACTE DU PRÔTOS KOSMAS

Γράμμα (l. 25-26) Χαρτί (l. 33) 10 juin, a.m. 7008 (1500)

Le prôtos Kosmas accorde à Vatopédi le droit de faire paître ses chevaux sur un terrain appartenant au Prôtaton, moyennant une redevance de vingt livres de cire.

Le texte. — Original conservé dans les archives du Prôtaton (sacoche 15, pièce IA'), où Millet l'a photographié. Papier, 370×300 mm. État de conservation médiocre : la moitié d'une ligne est effacée à l'endroit d'un pli, une partie du papier en bas et à gauche a disparu, emportant la moitié des signatures. Écriture appliquée, abréviations courantes; à remarquer la forme ancienne de certains -λ-(1.2: βασιλειχῆς, l. 5: Πλακάρι, etc.) et, à la l. 13, l'abréviation rare, deux points tenant lieu de α final. L'orthographe est très défectueuse et la syntaxe encore plus. La lacune de la fin empêche de savoir si l'acte portait le sceau du prôtos. — Album, pl. XXXIX.

Inédit.

Analyse. — Exposé : Les moines de la laure impériale de Vatopédi se sont présentés [à l'assemblée] et ont demandé un terrain appartenant au Prôtaton pour y faire paître leurs chevaux.

Périorismos du terrain demandé, qui se trouve à l'intérieur des limites du Prôtaton (l. 1-15). Dispositif: Le 10 juin de l'an du monde 7008 [= 1500], le prôtos Kosmas, les pères spirituels et prêtres de la grande église du Prôtaton, ainsi que les gérontes des établissements monastiques (καθίσματα), après délibération, et eu égard à l'aide considérable que Vatopédi accorde à la grande église, ont décidé de permettre aux chevaux de Vatopédi de paître avec les six chevaux du Prôtaton le terrain décrit plus haut, mais dans lequel [les moines de Vatopédi] n'auront le droit ni de faucher l'herbe ni de couper de bois de charpente ou de menuiserie (l. 15-23). En échange, chaque mois de juin, Vatopédi apportera à la grande église comme gratification vingt litres de cire (l. 24-25). Conclusion, formule de garantie, annonce de la signature par le prôtos et par quatre moines (l. 25-30). Signatures autographes (celle du prôtos et celle de l'un des quatre moines ont disparu).

Addition. Formule comminatoire contre quiconque chercherait à aliéner, voler ou cacher ce papier, qui appartient au Prôtaton.

Notes. — Diplomatique. Ce qui reste de la fin du document permet de conclure que l'acte portait les cinq signatures autographes, annoncées dans la ligne 29. Pourtant, par sa nature, le document appartient à la catégorie des actes de cession de kellia ou de terres du Prôtaton, pour lesquels normalement les actes délivrés sont des extraits des procès verbaux inscrits d'abord sur le registre du Prôtaton (voir ci-dessus, p. 168). Or, il existe à Vatopédi une pièce (nous l'éditons dans l'Appendice II en raison des éclaircissements qu'elle apporte au présent acte) qui comprend deux « notes ». La première est le résumé du présent acte (cf. Appendice IIa, analyse); la seconde résume les obligations des moines du Pantocrator envers le Prôtaton pour l'usage (dont la nature n'est pas précisée) du terrain dont il est question dans le présent acte. Elles ont été établies, nous semble-t-il, d'après leur mode de rédaction, sur la minute du Prôtaton; mais elles mentionnent un gramma que chacun des deux couvents intéressés détenait. Dans le cas de Vatopédi, il s'agit évidemment du présent acte. Cependant, il ne se trouve pas dans les archives de Vatopédi, mais dans celles du Prôtaton. Il nous paraît justifié de supposer qu'un prôtos a retiré par la suite à Vatopédi l'usage du terrain et en même temps l'acte qui le lui octroyait; ce qui expliquerait la présence de la notice comminatoire.

Le prôtos Kosmas. Le prôtos du présent document doit être Kosmas de Chilandar, distinct du prôtos Kosmas de Vatopédi; voir liste des prôtoi, nos 97 et 98.

- L. 6: στρώμοναν. Nous n'avons pu trouver ni la signification, ni une autre forme plus correcte de ce mot.
- L. 8: à la fin du mot ἀπανοθε- on lit plutôt un ω, ce qui ne produit aucun sens; il est possible que le scribe ait dessiné ainsi deux σσ, donc ἀπανοθέσστ(ἡν) = ἀπάνωθεν εἰς τὴν ...
- L. 11, 12 : γράμμα ὁ πρῶτος. Les bornes athonites portaient, au moins à partir de l'époque byzantine tardive, la lettre initiale du couvent qui possédait le bien limité (cf. Acles Lavra², nº 21 : document sûrement remanié à une époque beaucoup plus tardive que sa date). Nous ne savons pas quelle était la lettre qui désignait les biens du Prôtaton.
- L. 31: ωt Makarii. Nous ne connaissons aucun établissement dit τοῦ Μακαρίου. Peut-on penser à une faute: Makarii au lieu de Makrii? Dans ce cas, on pourrait identifier le Métrophane du présent acte avec l'higoumène de Makrou qui porte ce nom, lequel fut prôtos avant 1512/13: voir liste des prôtoi nº 106; mais la restitution [Mitro]fan n'est pas certaine, voir l'apparat.

+  $\Delta$ ήλον ἔστω ἄπασην τὸ πὸς προσήλθων καὶ ἐζήτισαν οἱ π(ατέ)ρες καὶ ἀδελφοὶ ἀπο τῆς  $||^2$  βασιλεικής καὶ μεγάλ(ης) λαύρας του Βατοπαιδίου τόπον προτατινόν διὰ βωσκὴν τῶν ||³ ἀλλώγων, τὸ ένε σύνωρον του Προτάτ(ου), ώς όπου ένι τόπος πρωτατινός εἰς τὸ ἐκεὶ μέρος, []4 ώς ἐξευγένι ὁ ρύακας ἀπὸ τὸν Ἡδείρων ἀπάνω, ὑποκάτω τ(ῶν) κελλίων του Νεκταρίου κ(αὶ) του [] Πλάκαρι, καὶ ἀυτὸν  $\tau$ (δν) ρύακα ώς εὐγένι καὶ πληρώνι εἰς  $\tau$ (ὴν) κορυφὶν εἰς τὸ χείλος τοῦ  $\mu$ (ε) $\gamma$ (ά) $\lambda$ (ου)  $||^6$  ρύακος τοῦ Παντοκράτωρος, ἀπ' αυτου ἐρχομένου βλέποντος πρὸς τ(ὸν) στρώμοναν εἰς τὸ  $||^7$  κελίον του άγίου Γεωργίου του Φανερωμ(έν)ου, όπου ένι κ(αὶ) βρήσις εἰς τ(ὴν) στράτα, ἀπ'αυτου έρχετ(αι)  $||^8$  τ(ὴν) στράτα πρὸς τὸν ρύακα του Παντοκράτορος κ(αὶ) ἔνε ἀπανοθέω τ(ἡν) στράτ(αν) λίθον πορίν, κ(αὶ) στ(αυ)ρίν ||θ ἔχειν ἐν ἀυτῶ κολαφησμ(έν)(ων), εἰς ρυᾳ[κα] ...ζον, καὶ ἀπ' αυτοῦ ἀγωμένου εἰς τ(όν) ρύακα τ(ὸν) μέγαν του [|10 Παντωκράτορος, όπου κ(αὶ) πληρώνι τὸ σύνωρον του Πρωτάτου, κ(αὶ) ἀυτοῦ ἔνε εἰς πλάτανον καὶ εἰς  $||^{11}$  πέτραν γράμμαν ὁ πρώτος, ἀπ'αυτου ἀφήνη τ(ὴν) στράταν τοῦ Βατοπαιδίου κ(αὶ) ἀυτοῦ στρέφε- $||^{12}$ ται τ(ον) ἀυτ(ον) ρύακαν καὶ εὐγένι εἰς τ(ην) κορυφ(ην), κ(αὶ)ἀυτοῦ ἔνε γράμμαν πρώτος, καὶ ἀπ' αυτοῦ στρέφετ(αι) πρὸς  $||^{13}$  τ(ὸν) "Αθω τ(ὴν) κορυφὶν κορυφ(ὴν) έως εἰς τ(ὸν) στ(αυ)ρὸν τοῦ Ξυρωποτάμου, ὅπου ἔρχετ(αι) ἡ στράτ(α) ἀπὸ τ(ῶν) Καρε(ῶν) εἰς  $||^{14}$  τοῦ Ευρωποτάμου. Αὐτὸν να ἔχουν θέλημα να βόσκουν μέσα όπου σφαλήζη ἐντὸ(ς) [[15 τὸ σύνορον του Πρωτάτου. Εἰς τὸ ,ζη' ἔτος μηνὶ Ἱουνίω ι', καμοῦ ἐλαχίστοῦ Κοσμὰ (καὶ) πρώτ(ου)  $||^{16}$  τ(ἡν) ἀρχὴν σχώντος μου κ(αὶ) ὑποκρατοῦντος τ(ὴν) ράδυνὴν τ(ὴν) ἀρχὶν τ(ὴν) ἐμὴν τοῦ 'Αγίου 'Όρους  $||^{17}$  καὶ κατὰ τὸ σύνηθες τ(ῆς) ἐκκλησίας του Πρω{τ}τάτου τῆς μεγάλ(ης) καὶ καθοληκ(ῆς) τοὺς πν(ευματ)ικοὺς  $\kappa(\alpha i)$   $||^{18}$  ίἐρεὶς κὰι γέρωντ $(\alpha \zeta)$  τῶν καθησ $\mu(\alpha)$ τ $(\omega v)$ , ὅπου ἐπιρετοῦν τ $(\dot{\gamma} v)$   $\mu$ εγάλην ἐκκλησί $(\alpha v)$ τοῦ Πρωτάτ(ου),  $| |^{19}$  κ(αὶ) ἡμῆς ἱδώντες τῶν ἀυτ(ῶν) πόθον καὶ θερμώτ(η)τ(α) καὶ βοήθειαν, τὸ ἔχουν εἰς τ(ὴν) ἐκκλησί (αν) τ(ὴν)  $\mu$ (ε) $\gamma$ (ά) $\lambda$ (ην) πλέ (ων)  $||^{20}$  τ(ῶν) ἄλλων  $\mu$ οναστηρί (ων),  $\kappa$ (αὶ) ἡ $\mu$ εῖς διασκεψάμ(εν)οι ἐποιήσαμ(εν), καὶ ἐκατέδημ(εν) τ(ὴν) πρὸς ἀυτ(ῶν) ζήτησι(ν),  $||^{21}$  κ(αὶ) δεδώκαμ(εν) τ(ὸν) ἄνω γεγραμ(έν)(ων) σύνωρον τοῦ Πρωτάτου, να βόσκουν τὰ ἄλογα τοῦ Βατόπαιδίου ||22 κὰι τοῦ Πρωτάτ(ου) ς΄ ἄλλογα, χωρίς ἀποδωλήν, μήτε χωρτάρ(ην) να θερίζουν, μήτε τετράγωνα να κόπτουν  $||^{23}$  μήτε σανήδια, μόνον τὸ χορτάριν να βώσκουν με τὰ ἄλογά τ(005), τοῦτου χάρ $(\eta v)$  ἐποιήσα- $||^{24}$ μ(ε v)να δίδουν εἰς τ(ἡν) μεγάλην ἐκκλησί(αν) κερ(ἡν) εὐλογί(αν) λίτρ(ας) ἡκοσι κατ'έτος, μὴν 'Ιδυνίου να ||25 φέρνουν εἰς τ(ὴν) μεγάλην ἐχκλησίαν κερ(ἡν). Τουτου χάρ(ην) ἐγεγόνει, κ(αἰ) δεδώκαμ(εν) τούτο τὸ γρά-||²6μμα διὰ τ(ἡν) ἀγάπιν τ(ἡν) πρὸς τὸ μοναστήριν τ(ῶν) π(ατέ)ρων καὶ ἀδελφῶν κ(αὶ) δια βαιδέω- $||^{27}$ σιν τ(ἡν) ἐξ ήστερον διὰ τ(ἡν) εἰρήνην τουτο τῶ ἐπιήσαμ(εν), να μειδὲν ἔναι εἰς οἰκείοσ(ην) τοῦ ||28 μοναστηρίου, ἀμὴ ὅταν ἔναι θέλημα τ(ῆς) ἐκκλησί(ας) νά καμι ὁς θέλη ἡ μεγάλ(η) ἐκκλησία τοῦ  $\Pi$ ρω- $||^{29}$ τ[άτου .....]τοῦ πρώτ(ου) κὰι τ(ὸν) ὑπογραψάντων τεσσάρων, τὰ ἄλλωγα κ(α)μόν (ων) || <sup>30</sup> . . . . . .

||31 [signature du prôtos]

[Mitro]fan' wt Makarii

||32 [signature]

Ger[asim ot] Kaproulia: +

+ Afanasie ierωmonah ωt Ksist<r>i : -

 $||^{33} + ^{"}$ Οστις τὸ ἀποξενώση ἢ κλέψι ἢ κρίψι το τοῦτο τὸ χαρτὶ ἀπὸ τῷ Πρωτάτω νὰ ένε ἀφορισίμέν $||^{34}$  [παρὰ τῷν τιη΄ θ]εοφόρ(ων) π(ατέ)ρων τῷν ἐ<ν> Νικαία (καὶ) πάντ<math>(ων) τῷν ἀγί(ων).

L. 1 lege ἄπασιν || 1. 4 lege ἐξεδγαίνει || 1. 5, 12 lege ἐδγαίνει || 1. 8 ἀπανοθέω: cf. notes || λίθον: lege λίθος || 1. 9 lege κολαφισμένον, ἀγομένου || 1. 18 lege ἐπηρετοῦν (= ὑπη-) || 1. 19 lege ἡμεῖς, πλέον || 1. 22 lege χορτάριν || 1. 23, 25 lege χάριν || 1. 24, 25 lege κερίν || 1. 27 lege ὕστερον, τοῦτο τὸ ἐποιήσαμεν, οἰκείωσιν || 1. 28 ὁς: lege ὡς || 1. 31 [Mitro]fan' vel [ Feo]fan' vel [ Ste]fan'.

#### APPENDICE I

### DOCUMENTS SUR LES PRÉROGATIVES DE L'ATHOS

Les archives du Prôtaton renferment (sacoche 15, pièces Θ' et E') deux autres pièces que Millet a photographiées. La première, en parchemin, 460×320 mm, est en très mauvais état : trous, bord gauche coupé irrégulièrement à un moment où la pièce était pliée en huit. On y trouve, écrits d'une main du xve-xvie siècle, et sous le titre commun : Τοῦ ἀειμνήστου βασιλέως κῦρ ᾿Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ, les textes a, b et c; laissant un petit espace, une autre main, un peu plus récente, a écrit, en continuant au verso, les textes d et e. — La seconde pièce, elle aussi en parchemin épais,  $670 \times 260$  mm, écrit par une main du xvie siècle, contient les mêmes textes sauf b, mais dans un ordre différent (a, d, e, c). A la fin le scribe a ajouté : + ᾿Αντίγραμμα ἐκ τοῦ παλαιοῦ ὕφους +, qui n'est sans doute pas notre première pièce, puisque l'ordre en est différent. Ces textes sont réunis parce qu'ils traitent du même sujet : les prérogatives de l'Athos envers les autorités civiles et ecclésiastiques.

Nous connaissons plusieurs copies et différentes rédactions de ces textes; ils sont le plus souvent dissociés, et parfois associés à d'autres, de contenu analogue. Il existe aussi une ou plusieurs éditions de chacun d'eux.

Nous éditons les textes dans l'ordre où ils se présentent dans la première pièce, qui semble être la plus ancienne, de façon critique; nous complétons les lacunes, signalées par des crochets droits, d'après la seconde pièce. — Album, pl. XL.

#### a) ORDONNANCE D'ALEXIS Ier COMNÈNE

Octobre, indiction 3 [1094 ou 1109]

ANALYSE. — [L'empereur] décrète que la Sainte Montagne sera libre et que les moines n'auront à supporter ni impôts ni vexations, afin qu'ils puissent prier en toute tranquillité pour l'empereur et pour le monde entier. Les archontes de la province ni les voisins n'auront le droit de pénétrer [à l'Athos]. Aucun évêque n'aura de pouvoir sur ses églises ni sur ses prêtres, car il a un seul chef, le prôtos, élu [par les moines]. Les contrevenants encourront la colère de l'empereur. Mention du ménologe.

#### b) DÉCISION DU SYNODE

[vers 1235]

ANALYSE. — Le Synode décide : Les Hagiorites ne sont soumis à aucun prélat. L'évêque d'Hiérissos est suffragant du métropolite de Thessalonique, mais il n'a aucun pouvoir sur les monastères de la Sainte Montagne. Pour les cérémonies nécessitant la présence d'un évêque, on fera appel à [l'évêque d'Hiérissos], ou à un autre, sur invitation du prôtos (l. 1-8). Les décisions susdites sont obligatoires, sous peine d'excommunication; elles ont été signées par le patriarche de Constantinople et par les prélats de [son Synode], et garanties par la signature en rouge des empereurs, [Jean Vatatzès et Jean Asan], comme le dit feu le grand logothète Constantin Acropolite, qui a écrit une Histoire commençant à la date de la prise de Constantinople par les Latins (l. 8-14).

Notes. — L'acceptation, en 1235, par l'empereur et le patriarche byzantins de la création d'un patriarcat bulgare a certainement donné lieu à une mise au point sur la juridiction de la nouvelle Église, que celle-ci fût sous la dépendance du patriarche œcuménique ou entièrement libre. Rien d'étonnant si les Athonites, établis au milieu d'une région convoitée par le tzar et l'Église bulgares, se sont empressés d'envoyer une ambassade à Gallipoli et de demander un acte garantissant leur statut exceptionnel, face aux anciens, mais aussi aux nouveaux, prétendants à sa « protection ». Le présent texte pourrait donc être le résumé remanié et simplifié d'une décision du Synode confirmant les libertés athonites. Mais un rappel de ces libertés pouvait aussi être inclus, à la demande des Athonites, dans l'acte général, ce συνοδικόν θέσπισμα que mentionne Acropolite (éd. Teubner, 1903, I, p. 50-51) et qui ne nous est pas parvenu. La référence (l. 13) à cet historien doit plutôt nous orienter dans cette direction. — Ge texte a été publié par : Uspenskij, Islorija, III, 2, p. 620, d'après une copie de Vatopédi; Mordtmann, Historika, p. 71-72; Alexandre Lavriôtès, dans Néologos, p. 926, d'après un ms. de Lavra, et à la suite de notre texte d ; Meyer, Haupturkunden, p. 189, l. 13-33, d'après deux mss d'Iviron (nos 754 et 382) et à la suite de notre texte d (ibid., p. 187-189, l. 12), tiré des cod. Iviron 388 et Hagias Triados, car, dit-il (p. 276), « mit dem Vorhergehenden ohne Frage zusammenhängt»; V. Zlatarski, dans Byzantinoslavica, 2, 1930, p. 237, d'après les éditions Uspenskij, Mordtmann et Meyer. — Pour la bibliographie, voir le texte d, notes.

Certaines des copies, dont celle du Prôtaton, omettent une phrase (l. 9 ἀναθεματισμάτων - ταῦτα); il peut s'agir d'un saut du même au même (ταῦτα), dû au scribe de la copie dont elles dérivent, ou bien d'un effort maladroit pour rendre ce passage, assez mal tourné, un peu plus clair.

Δικαιοῖ δὲ καὶ ἡ ἱερὰ τῶν ἀρχιερέων σύνοδος παρ' οὐδενὸς τῶν ἀρχιερέων τοὺς 'Αγιορείτας ἄρχεσθαι γενέσθαι δὲ ἐπίσκοπον 'Ιερισσοῦ παρὰ τοῦ μητροπολίτου Θεσσαλονίκης ἐπέτρεψε, διὰ τὸ μὴ τὴν τοιαύτην μητρόπολιν Θεσσαλονίκης τῶν αὐτῆς ἐκκλησιαστικῶν στερεῖσθαι δι[καίων, μηδεμίαν ἄ]δειαν ἔχοντα ὡς ἐπίσκοπον ἐν ταῖς εὑρισκομέναις σεδασμίαις μοναῖς κατὰ τὸ "Αγιον "Ορος, [ἀλλ' ὅτε χρεία τ]ις γένηται ἱεροτελεστίας καὶ καθιερώσεως ναοῦ προσκαλούμενος εἰσέρχεσθαι, εἰ ἄρα [καὶ τὰ καθάπ]αξ δόξαντα τῆ ἱερᾶ συνόδω φυλάττων φαίνεται ὁ τοιοῦτος ἐπίσκοπος · εἰ δὲ παραδαίνοντα ταῦτα θεάσονται.

Notes. — Ce texte est un des « documents » qui font partie de la Diègèsis mérikè, récit composite qui relate les troubles survenus au Mont Athos durant le règne d'Alexis Ier, surtout à cause de l'installation des bergers valaques. On y a inséré, plus ou moins altérés, une douzaine des documents qui traitent du statut de l'Athos. Parmi eux sept sont de l'époque d'Alexis Ier : cinq actes impériaux, un acte patriarcal et un des Athonites. Nous connaissons deux copies certifiées de ce groupe de sept actes: l'une d'octobre 1165 (ou 1180; mais, cette date, proposée par Darrouzès, Prôles, p. 414, n'est pas la seule possible, car l'acte de Charitôn ne fait pas partie du groupe), signée par l'évêque d'Hiérissos Basile et par trois juges de l'Hippodrome, Léon Monastèriôtès, Constantin Liparitès et Constantin Mésaritès (correction de Darrouzès, ibid., Kaisaritès copies modernes); l'autre, signée par l'évêque d'Hiérissos Grégoire (nous connaissons deux évêques d'Hiérissos de ce nom : l'un en 1304 et l'autre vers le milieu du xvies.) qui confirme une copie de la copie précédente. L'une et l'autre ont disparu des archives du Prôtaton. E. Kourilas, qui préparait une édition critique de la Diègèsis mérikè, les a cherchées en vain. Cependant, il en reste des « copies » faites sur la copie de Grégoire, dont la plus ancienne semble être celle d'un manuscrit de Moscou, Musée histor. 411 (anc. coll. synodale, Vlad. 421). Nous ne pouvons discuter ici ni de l'authenticité de tous ces actes, ni des transformations subies par eux (en effet, nous nous refusons à croire que les hauts fonctionnaires du xIIe s. ont pu certifier comme conformes aux originaux les textes tels qu'ils nous sont parvenus) ; remarquons seulement, en ce qui concerne le présent texte, qu'il n'est qu'un extrait : il commence par θεσπίζομεν τοίνυν, début habituel du dispositif des actes impériaux; en outre, il a dû être transposé dans une langue plus simple (certaines expressions, par ex. l. 4, sont impossibles dans un acte officiel), d'où les divergences plus ou moins grandes que présentent les diverses copies. — Ce texte a été publié par : USPENSKIJ, Istorija, III, 1, p. 361-362, d'après un ms. d'Iviron, et ibid., III, 2, p. 619, d'après une copie de Vatopédi; Kalligas, Athonias, p. 105; Pistès, Athos, p. 86; Mordtmann, Historika, p. 66-67; Gédéon, Athos, p. 105; Alexandre Lavriôtès, dans Néologos, p. 926, en note, d'après un ms. de Lavra; Meyer, Haupturkunden, p. 172, l. 1-12, d'après un ms. d'Iviron; V. Zlatarski, dans Byzantinoslavica, 2, 1930, p. 236-237, d'après les éditions Uspenskij, Mordtmann et Meyer; CHATZIIÔANNOU, Chrysoboulla, p. 31, d'après l'édition Meyer. Cf. aussi Dölger, Regesten, nº 1248.

L. 6: ἐχειροτόνησαν ἔχειν. G'est la leçon de certaines copies dont la nôtre; nous avons traduit cette expression impropre par : élu par les moines. La copie publiée par Meyer donne : ἐχειροτονήσαμεν καὶ ἡμεῖς καὶ ἐκεῖνοι.

L. 8: certaines copies n'ont pas de ménologe, d'autres portent Νοεμβρίω au lieu de 'Οκτωβρίω, et certaines ajoutent après le ménologe: ἦν καὶ ἡ διὰ κηροῦ συνήθης σφραγίς.

Θεσπίζομεν τοίνυν τὸ "Αγιον "Ορος εἶναι ἐλεύθερον καὶ μηδεμίαν φορολογίαν ἢ ἐπήρειαν ἔχειν τούς ἐν αὐτῷ μοναχούς ἔως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος, μνημονεύειν δὲ τῶν βασιλέων, καὶ ὑπὲρ ὅλου τοῦ κόσμου ἀπερισπάστως εὕχεσθαι · τούς τῶν ἐπαρχιῶν ἄρχοντας καὶ πλησιοχώρους [μηδεμί]αν κοινωνίαν ἔχειν εἰς τὸ "Ορος, ἀλλ' οὐδὲ ἐπίσκοπόν τινα διὰ τὰ καὶ τὰ καὶ τὰς προλήψεις τὰς [λεγομένας κατὰ τ τ μῶν ἐπισκόπων καὶ διὰ τὸ μὴ δεσμεύειν τὰς ἐκκλησίας καὶ ἐντολὰς διδόναι τοῖς πρεσδυ[τέροις καὶ ἐπι]τιμᾶν αὐτούς, ἀλλὰ μίαν κεφαλὴν καὶ δεσποτείαν τὸν πρῶτον δν ἐχειροτόνησαν ἔχειν · οἱ δὲ καταφρο[νοῦντες αὐ]τοῦ ἔστωσαν ὑπὸ τὴν ἡμετέραν ἀγανάκτησιν. Εἴχε δὲ καὶ δι' ἐρυθρῶν γραμμάτων τῆς θείας καὶ βασιλικῆς χειρός · Μηνὶ 'Οκτωμβρίω ἰνδικτιῶνος γ'.

APPENDICES

ἐξ ἐτέρου ἀρχιερέως κατὰ προτροπὴν τοῦ κατὰ τὸ "Αγιον "Ορος ὁσιωτάτου πρώτου τὰς ἱεροτελεστίας ἐν ταῖς διαληφθείσαις τοῦ 'Αγίου "Ορους μοναῖς διαπράττεσθαι. 'Αφορισμῶν παρακολουθησάντων εἰς ταῦτα ἀναθεματισμάτων, ὥστε μηδὲν ἐκ τούτων ἀνατραπῆναι ἢ τὸ καθόλου ἀκυρωθῆναι ταῦτα, παρὰ τὸν καιρὸν ἐκεῖνον πραχθέντα καὶ τελεσθέντα, καὶ τοῦ Κωνσταντινουπόλεως ὑπογραφῆ καὶ τῶν περὶ αὐτὸν ἀρχιερέων βεδαιωθέντα [καὶ ἐξασφαλ]ισθέντα, οἱ βασιλεῖς ἐκεῖνοι δι' ἐρυθρῶν πιστωσάτῶν περὶ αὐτὸν ἀρχιερέων βεδαιωθέντα [καὶ ἐξασφαλ]ισθέντα, οἱ βασιλεῖς ἐκεῖνοι δι' ἐρυθρῶν πιστωσάμενοι γραμμάτων εἰς αἰῶνα [τὸν ἄπαντα συντη]ρεῖσθαι παρεκελεύσαντο, ὡς ὁ μέγας ἐκεῖνος λογοθέτης ὁ 'Ακροπολίτης χρονικὴν ἱστο[ρίαν γράφων], ἀρξάμενος τὴν ὑπόθεσιν ἀπὸ τῆς Λατίνων τῆς Κωνσταντίνου πόλεως ἀλώσεως, ἀψευ[δῶς δι' ἐ]γγράφων παραδέδωκεν.

#### c) LES PRÉROGATIVES DU PRÔTOS

ANALYSE. — Les privilèges accordés au prôtos par l'Église sont les suivants : il porte deux croix sur le phélonion, une devant, une derrière, de tissu rouge, symbole de son autorité [sur l'Athos], ainsi que le pogonation [= épigonation]; il ordonne les lecteurs et les sous-diacres; il consacre les nouvelles églises de la Sainte Montagne; il délivre les mandats de confession et ordonne tous les higoumènes, sauf celui de la Grande Lavra de saint Athanase; il porte la croix sur le bonnet comme les évêques; il participe aux synodes en même temps que les évêques.

Notes. — Ce texte est une «note» qui rassemble tous les honneurs ecclésiastiques accordés au prôtos à diverses dates. Le plus ancien semble être le droit de confirmer les higoumènes de la Montagne, à l'exception de l'higoumène de Lavra, dit notre texte, qui dépendait directement de l'empereur; si à l'époque où la présente note a été rédigée seul l'higoumène de Lavra échappait au pouvoir du prôtos, il y eut des périodes durant lesquelles d'autres couvents avaient aussi reçu ce privilège (voir Acte nº 12, notes). Le privilège de célébrer la messe en portant l'épigonation lui a été conféré par le patriarche Niphôn (voir Acte nº 11, l. 162 et notes). C'est le patriarche Antoine, en 1392, qui lui accorda de nommer les pères spirituels et d'ordonner les lecteurs (ἀναγνώστας) et peutêtre aussi les sous-diacres (voir plus loin, texte e). La présence du prôtos dans certains conciles nous est connue par les tomes synodiques. Par contre, nous ignorons à quelle époque (certainement tardive) le prôtos reçut le droit d'orner son phélonion de deux croix rouges; d'après Balsamôn (Rhalli-Potli, Syntagma, 4, p. 546, 548) le phélonion orné de croix (πολυσταύριον) était réservé au patriarche; au début du xve s., il semble, d'après Syméon de Thessalonique (PG, 155, col. 716 A), qu'il faisait partie des vêtements liturgiques des évêques : cf. T. Papas, op. cit. (cf. nº 11, notes), p. 112-116, surtout p. 113, note 1. Sur la croix du bonnet, privilège des grands dignitaires de la Grande Église et, à partir du milieu du xive s., de ceux de la métropole de Thessalonique, cf. Darrouzès, Offikia Index, s.v. σταυρός, et G. Théocharides, Οι σταυροφόροι ἄρχοντες τῆς μητροπόλεως Θεσσαλονίκης, Μακεδονικά, 3, 1956, p. 379-381). Enfin, il nous paraît difficile d'accepter l'affirmation de notre texte, selon laquelle le prôtos avait eu le droit de consacrer les églises athonites. Aucun texte n'en parle, sauf si l'on tient pour une allusion à la consécration des églises par le prôtos le blâme qu'adresse le patriarche Athanase aux Athonites dans une lettre au prôtos (REB, 28, 1970, p. 110, l. 12-14 : Εἰ δ' οἰς ἔχει τῶν τῶν αὐτόθι θείων νεῶν, ὡς ἔστιν ἐκ τῶν ἀντιμινσίων ἰδεῖν, μὴ καθιεροῦσθαι μηδ' αὐτὰ πρὸς τοῦ 'Ιερισσοῦ); il est vrai aussi que, chaque fois qu'une source mentionne l'entrée nécessaire d'un évêque à l'Athos, il n'est question que de l'ordination des prêtres. Sur les privilèges du prôtos en général, cf. aussi de Meester, De monachico statu, p. 38 art. 90, et p. 322-325. — Une rédaction légèrement différente de la nôtre a été publiée par : Meyer, Haupturkunden, p. 194, d'après le cod. Iviron 382; Chatzhôannou, Chrysoboulla, p. 5, d'après l'édition Meyer.

Τὸ δὲ παρὰ τῆς μεγάλης καὶ οἰκουμενικῆς ἀγίας Ἐκκλησίας τὸ δώρημα τοῦ πρώτου ἔχει οὕτως. Ἐπὶ τὸ φελόνιον δύο σταυροὺς ἔμπροσθεν καὶ ὅπισθεν διαρραμένους ἐκ βλαττίου πορφυροῦ εὐφυῶς, δηλονότι ὡς ἄρχων τοῦ τόπου, ἔτι δὲ καὶ πογονάτιον · ἀναγνώστας καὶ ὑποδιακόνους ποιεῖν, καθιερεῖν τὰς νέας γινομένας ἐκκλησίας ἐν ὅλω τῷ άγιωνύμω ὅρει, καὶ ἐνταλ[τήρια] πνευματικοῖς δίδειν, καὶ χειροτονεῖν τοὺς ἡγουμένους ὅλους τοῦ 'Αγίου ["Ορους, ἐκτὸς] τὸν ἡγούμενον τῆς μεγάλης Λαύρας τοῦ ὁσίου καὶ θεοφόρου [πατρὸς ἡμ]ῶν 'Αθανασίου · φορεῖν καὶ σταυρὸν ἐπὶ τοῦ καπασίου ὡς οἱ ἀρχιερεῖς [αὐτὸς] καὶ μόνος, καὶ ἐπὶ συνόδου ἔρχεσθαι, ὅταν καὶ οἱ ἀρχιερεῖς.

## d) RÉCIT SUR L'IMMIXION DES BULGARES DANS LES AFFAIRES DE L'ATHOS [vers 1235]

ANALYSE. — Jean Asan qui régna sur la Zagora de Bulgarie et qui occupa plusieurs villes romaines, érigea sur son territoire un patriarcat. Le premier patriarche de Bulgarie, siégeant dans la ville de Tribounon [= Tirnovo], fut l'ancien métropolite de Philippes Grégoire, qui s'empressa d'installer à Thessalonique un métropolite et à Hiérissos un évêque de son choix (l. 1-6). Alors, trois mille Athonites notables se rassemblèrent et refusèrent de reconnaître le patriarche [de Bulgarie], le métropolite de Thessalonique Michel Pratanos, et l'évêque d'Hiérissos (l. 6-8). Ils allèrent trouver l'empereur [Jean Vatatzès], qui était à Kallioupolis avec le patriarche de Constantinople Manuel, ancien métropolite d'Éphèse; devant les deux empereurs, ils portèrent plainte contre le patriarche de Zagora et contre le susdit métropolite de Thessalonique, invoquant leurs droits fondés sur le kèroboullon théspisma de feu l'empereur Alexis Comnène (l. 8-14). Ils reçurent satisfaction; en effet, le patriarche de Constantinople et son Synode permanent décidèrent que, conformément au prostagma impérial, l'évêque d'Hiérissos n'avait aucun droit sur la Sainte Montagne. S'il s'immisçait dans ses affaires, il aurait le châtiment mérité : il serait déposé, comme il a été clairement écrit (l. 14-20).

Notes. — Un texte plus développé que le nôtre et qui contient plus d'anachronismes et d'inexactitudes que celui-ci, joint à notre texte b (voir plus haut), a été commenté par plusieurs historiens, surtout bulgares et russes, en raison de son importance pour les origines de l'Église autonome bulgare. Certains lui ont dénié toute autorité, d'autres lui ont accordé une confiance

APPENDICES

271

excessive. Nous renvoyons à la dernière mise au point faite par G. Cankova-Petkova, Vosstanovlenie bolgarskogo patriaršestva v 1235 g. i meždunarodnoe položenie bolgarskogo gosudarstva, Viz. Vrem., 28, 1968, p. 136-150, qui contient la bibliographie antérieure (nous pensons que l'auteur fait trop crédit à toutes les affirmations de ces deux textes); cf. aussi Dölger, Regesten, nos 1746, 1747, et Laurent, Regestes, nos 1279-1282. — Ge texte a été publié par : Uspenskij, Istorija, III, 2, p. 618-619; Mordtmann, Historika, p. 72; Alexandre Lavriôtès, dans Néologos, p. 926; Meyer, Haupturkunden, p. 187-189; V. Zlatarski, dans Byzantinoslavica, 2, 1930, p. 235-236. Sur les sources de ces éditions, voir le texte b, notes.

L. 10 : Μανουήλ. Dans la pièce la plus ancienne du Prôtaton (cf. p. 265) le nom a disparu avec son support; la seconde pièce écrit Μιχαήλ, comme la copie utilisée par Alexandre Lavriôtès. Nous avons préféré la lecture de la copie Meyer, qui donne Μανουήλ, car deux patriarches de ce nom occupèrent le trône à des dates proches des événements que raconte ce texte.

+ Ἐπὶ τῆς βασιλείας Ἰωάννου τοῦ ἸΑσάνη, τοῦ κατὰ τὴν Ζαγορὰν τῆς Βουλγαρίας βασιλεύσαντος καὶ πολλάς πόλεις τῶν 'Ρωμαίων κρατήσαντος, γέγονε καὶ πατριαρχεῖον εἰς τὸν τόπον αὐτοῦ. Διὰ τοῦτο καὶ τὴν Ἐκκλησίαν πολλὰ καταναγκάσαντος καὶ τὸ ἐνδόσιμον εἴλη[φε, καὶ] πρῶτος ἐν αὐτῆ ὁ πρότερον χρηματίσας μητροπολίτης Φιλίππων [Γρηγόριος πατρ]ιάρχης καθίσταται τῆς Τριδούνου, πόλεως 5 Βουλγαρίας · δς δη καὶ μητρο[πολίτην Θεσσαλο]νίκης πεποίηκε σπουδην πάσαν καὶ ἐπίσκοπον 'Ιερισσοῦ κατέστησεν. Οἴ γε μὴν τότε κατὰ τὸ ἄγιον ὅρος [τοῦ "Αθω ἀσκού]μενοι μοναχοὶ εἰς τρισχιλίους συναχθέντες λογάδες ἄπαντες μήτε μὴν τὸν πατριάρχην δεχόμενοι, [μήτε τὸν Θε]σσαλονίκης Μιχαὴλ τὸν Πρατάνον, μήτε τὸν ἐπίσκοπον Ἱερισσοῦ · καὶ οὖτοι διὰ ταῦτα ἀπελθόντες [πρὸς τὸν β]ασιλέα εἰς τὴν Καλλιούπολιν τότες εύρισκόμενον, ἐκεῖσε καὶ τοῦ πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως εύρισκομένου 10 [κῦρ Μανουήλ], τοῦ πρότερον χρηματίσαντος μητροπολίτου Ἐφέσου, τὰ τῆς ὑποθέσεως ἔγκλησιν ἐποιήσαντο κατά τε τοῦ πατριάρχου [Ζαγορᾶ]ς καὶ τοῦ διαληφθέντος Θεσσαλονίκης, ἐνώπιον καὶ άμφοτέρων τῶν βασιλέων καὶ τοῦ Κωνσταντινουπόλεως, [σφο]δρῶς ἄγαν ποιούμενοι δίκαιά τε ἄλλα προβαλλόμενοι, καὶ δὴ τὸ καθάπαξ γεγονὸς κηρόδουλλον θέσπισμα τοῦ ἐν βασιλεῦσιν ἀοιδίμου κῦρ 'Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ. Οἴτινες ἄρα μοναχοὶ καὶ ἐκ περιουσίας ἐδικαιώθησαν · καὶ γὰρ [μηδὲ ἑν] ἔχειν 15 δίκαιον Γερατικόν κατά τὸ "Αγιον "Όρος τὸν ἐπίσκοπον Γερισσοῦ ὁ τότε Κωνσταντινουπόλεως μετά τῆς περὶ αὐτὸν ἐνδημούσης συνόδου τῶν ἀρχιερέων κέκρικε κατὰ τὴν περίληψιν τοῦ διαληφθέντος βασιλικοῦ προστάγματος. Εἰ δὲ ἐπέλθει ἀτάκτως ἐπὶ χειροθεσία τινῶν καὶ καταστάσει ἐκκλησιαστικῶν πράξεων μὴ προσηκόντων αὐτῷ, ἄκυρα μὲν τὰ ὑπ' αὐτοῦ πραττόμενα τυγχάνειν, καὶ αὐτὸν δὲ ὑπέχειν τῆς ἀταξίας αὐτοῦ καὶ τῆς παραλόγου ἐπιχειρήσεως τὴν προσήκουσαν παίδευσιν, καθηρημέν[ον 20 ἐντεῦθεν] ήδη ὑπὸ τῆς ἀγίας συνόδου, ὡς προεγράφη ἀριδήλως περὶ [τούτου].

#### e) EXTRAIT D'UN SIGILLION DU PATRIARCHE ANTOINE

[Octobre 1392]

Analyse. — L'évêque d'Hiérissos ne peut invoquer l'acte délivré en sa faveur par le patriarche Philothée; le fait que les Bulgares [lege Serbes], qui n'étaient pas reçus en communion par notre Église, aient alors détenu le pouvoir sur la Sainte Montagne obligea [le patriarche] à conférer à l'évêque d'Hiérissos un droit qu'il n'avait pas auparavant, et qu'il n'exerça, d'ailleurs, jamais jusqu'aujourd'hui (l. 1-6). Le patriarche confirme les privilèges du prôtos énumérés plus haut et il lui en accorde d'autres par le présent acte : le prôtos a le droit de régler toute affaire qui nécessite un jugement, et ses décisions, conformes aux canons, seront avalisées par le patriarche; il a aussi le droit de conférer, par mandat, le pouvoir de confesser, et de confirmer les lecteurs et les sous-diacres (1.6-14).

Notes. — Le présent extrait provient du sigillion du patriarche Antoine, de 1392, que publia, en 1959, Darrouzès, Sigillia, p. 143-145. Le compilateur s'intéressa aux §§ 4-6 de l'édition, qui traitent des privilèges du prôtos. Notre texte est identique à celui qui est publié (lui aussi d'après une copie du xviº s.), sauf quelques minimes erreurs, par ex. omission de παρά devant τῆς ἡμετέρας (l. 3), ἀρξαμένης au lieu de ἀρξαμένην (l. 12); mais notre compilateur a intentionnellement, pensonsnous, changé le mot Σέρδων (§ 4 p. 144, l. 1) en Βουλγάρων (l. 2), qui évoquait des conflits beaucoup plus proches de lui; il ajouta aussi après ἀναγνώστας (l. 12) le mot ὑποδιακόνους. Mais ce dernier mot pouvait se trouver sur son modèle et avoir été sauté par un des autres copistes. — Sur le rôle qu'a joué le prélat d'Hiérissos dans les affaires athonites au xive siècle, cf. Denise Papachryssanthou, Hiérissos, métropole éphémère au xIVe s., Tr. et Mém., 4, 1970, p. 395-410.

- L. 9 : λύειν καὶ δεσμεῖν. Cette expression, qui en général désigne le droit de confession (voir nº 7, l. 110 et notes), semble être utilisée ici dans un sens plus vague (cf. Darrouzès, Sigillia, p. 142 et note).
- L. 11 : οἰχείων ἐνταλμάτων. Sur les ἐντάλματα ου ἐνταλτήρια, cf. en dernier lieu Darrouzès, Offikia, Index, s.v., et Le registre synodal du patriarcat byzantin au XIVe siècle, Paris, 1971, Index, s.v. Rhalli-Potli, Syntagma, 5, p. 573-579, public cinq mandats de confession.
- + Εὶ γὰρ καὶ προβάλλεται ὁ ἐπίσκοπος Ἱερισσοῦ τὸ γεγονὸς αὐτῷ δικαίωμα παρὰ τοῦ ἀγ[ιωτάτου καὶ] ἀοιδίμου πατριάρχου κῦρ Φιλοθέου, ἀλλὰ τῆς τῶν Βουλγάρων ἐπικρατούσης τότε [δυναστείας] καὶ τὴν ἀρχὴν ἐχόντων τοῦ 'Αγίου "Ορους καὶ μὴ παραδεχομένων εἰς κοινωνίαν τῆς ἡμετέρας 'Εκκλησίας, έξ ἀνάγκης ἐγένετο τὸ εἰρημένον δικαίωμα, καθὼς ἀκριδῶς οἴδεν ἡ μετριότης ἡμῶν · ἐπεί πως οὐχ 5 εβρηται ούτε πρότερον ούτε ΰστερον έχειν ποτὲ τὸν Ἱερισσοῦ τὴν τοιαύτην ἀρχήν : οὐδὲ γὰρ έχει τις είπειν ότι ποτε ένηργήθη το τοιούτον δικαίωμα μέχρι του νύν. Ταύτα μέν ούν ώς είρηται κατά μέρος διαλαμβάνει τὰ ὑπὲρ τοῦ πρώτου δικαιώματα, ἀ καὶ ἡ με[τριότης ἡμῶν] ἐβεβαίωσε καὶ εἰσέτι βεβαιοῖ : "Α δὲ αὐτῶ δίδωσι νῦν ἡ μετριότης ἡμῶν διὰ [τοῦ παρόντος σιγιλλι]ώδους γράμματος ταῦτά ἐστιν :

APPENDICES

άδειαν γὰρ δίδωσιν αὐτῷ καὶ ἐξουσίαν [λύειν καὶ δεσμεῖν] κανονικῷς τὰ δεσμοῦ ἢ λύσεως ἄξια, καὶ τὰ παρ' αὐτοῦ δεσμευθέντα ἡ [καὶ λυθέντα] οὕτως ἔχει καὶ ἡ μετριότης ἡμῶν · ἔτι δίδωσιν αὐτῶ άδειαν πνευματικούς πατέρας έγκαθιστᾶν [έν ὅ]λω τῶ 'Αγίω "Όρει δι' οἰκείων ἐνταλμάτων, ὁμοίως καὶ άναγνώστας καὶ ὑποδιακόνους σφραγίζειν, καὶ ταύτην τὴν χάριν καὶ τὴν δωρεὰν ἀρξαμένην ἀπὸ τοῦ τὴν σήμερον όσιωτάτου πρώτου καὶ εἰς τοὺς ἑξῆς κατὰ διαδοχὴν διαδαίνειν ἐν άγίω παρακελευόμεθα

#### APPENDICE II

### OBLIGATIONS DE VATOPÉDI ET DU PANTOCRATOR ENVERS LE PRÔTATON AU TITRE DE L'USAGE D'UN PRÉ

Une pièce sur papier, 217×160 mm, conservée dans les archives de Vatopédi, contient deux « notes ». Bon état de conservation; écriture du xvie siècle; encre marron pâlie; trois plis horizontaux; filigrane: monts surmontés d'une croix, du type Briquet nº 11914.

ANALYSE. -- a) Les moines de Vatopédi doivent donner à l'église du Prôtaton vingt livres de cire par an, comme droit de pâture pour leurs chevaux sur la colline du Prôtaton (délimitation); ils n'y couperont ni herbe ni bois de charpente, et le prôtos pourra leur réclamer le terrain quand il voudra. Cet accord a été conclu au temps du prôtos Kosmas, en l'an du monde 7008 [= 1500/01].

b) Les moines du Pantocrator doivent donner chaque année au Prôtaton quatre livres de cire et deux chargements de foin [au titre de l'usage] du pré; ils ne dépasseront pas les limites et n'y couperont pas de bois. Seuls les moines de Vatopédi ont le droit de faire paître leurs chevaux dans l'ensemble du terrain, comme le montre leurs documents respectifs.

Notes. — Sur ces deux textes, voir Acte nº 14, notes.

a) + 'Οφίλουσι οἱ Βατοπεδινοὶ δια τὴν βοσκὴν τῶν ἀλόγων ἀυτῶν ||² εἰς ὅλον τὸ βουνὶν τοῦ Πρωτάτου ἀπὸ τὸ Ἰδήρροικον τὸν λάκκον, ὁσὰν ||³ πηγένη ἀπάνω εἰς τὸ χείλος τοῦ μεγάλου ρύακος του Παντοκράτορο(ς) κ(αὶ) ἕως ||4 μέσα τοῦ λάκκου τοῦ Παντοκράτορος, νὰ δίδουν κ΄ λύτρες κερεὶν εἰς τὴν ||5 ἐκκλησίαν τοῦ Προτάτου κατ' ἔτος, (καὶ) μήτε τετράγονα ξύλα μήτε ||6 σανίδια να κόπτουν μήτε χορτάριν, άλλὰ ἄυ να ἔναι εἰς τὸ θέλημα || τοῦ πρώτου ὁ τόπος, να το πάρη ὅτ(αν) θέλει, ἀν εἰδή τίποτε σκεωρί (αν) ἀπὸ ||8 ἀυτούς, κ(αὶ) να βόσκουν εξ ἄλογα προτατεινά, ὡς γράφει τὸ γράμμα περὶ  $||^9$  ἀυτῶν. "Εγυνεν ή συμφωνία ἐπὶ τοῦ Κοσμα πρώτου τοῦ ἔτους  $||^{10}$  ,ζ κ(αὶ) η' ἔτους, εἴτι ,ζη' : -

b) ||11 + Οἱ Π(αν)τοκρατορινοὶ ἀφίλουσ(ι) κατ' ἔτος δ' λύτραις κερὶν κ(αὶ) δύο ||12 φορτία σανὸν να δίδουν εἰς τὸ Προτάτω διὰ τὸ λιδάδιν τοῦ {τοῦ} Προ-||18τάτου, κ(αὶ) μὴ προδαίνην ἔξω τὸ καθ' ὅλου άπὸ το λιδάδιν, μήτε να | 14 κόπτουν ξύλα μήτε να βοσκουν τὸν τόπον, μόνον οί Βατοπεδινοί | 15 να βόσκουν τὰ ἄλογά τους ὅλον τὸν τόπον, ὡς ἐκάστου τὸ γράμμα διλεῖ.

L. 7 lege τδη | 1. 10 lege ήτοι.

#### APPENDICE III

#### DOCUMENTS BYZANTINS DU PRÔTATON CONNUS PAR D'AUTRES FONDS

- 1303-1309 Lettres du patriarche Athanase au prôtos de l'Athos et à la communauté : inédites ; conservées dans le Vatic. gr. 2219 (voir Ire Partie, p. 126 et notes 153, 154).
- Lettre du patriarche Jean XIV Kalékas aux moines de l'Athos: édition MM, I, p. 238-1344 242; conservée dans le Vindob. hist. gr. 47, ff. 115v-116v.
- Chrysobulle de Stefan Dušan pour tous les couvents de l'Athos : édition M. Lascaris, 1345 dans Byzantinoslavica, 6, 1935/36, p. 173-174; copie ancienne dans les archives de Vatopédi.
- Prostagma de Jean V Paléologue confirmant l'élection du prôtos Gérasimos : édition 1374 HUNGER, Kaiser Johannes, p. 358, cf. Dölger, Regesten, nº 3140; conservé dans le Vindob. Phil. gr. 241, f. 133v.
- Deux sigillia du patriarche Antoine confirmant des privilèges du prôtos : édition DARROUZÈS, Sigillia, p. 139-145, cf. Appendice Ie; conservés dans les cod. Athos Dionysiou 226, ff. 249v-251, et Alhen. B.N. 1474, ff. 87v-89r; copie du second dans les archives d'Esphigménou.
- 1404 et Deux prostagmata de l'empereur Manuel II Paléologue réglant des problèmes fiscaux :
- édition, cf. Dölger, Regesten, nos 3301, 3321; copies dans les archives de Vatopédi. 1408
- Lettre du patriarche Iôakeim Ier aux moines de l'Athos : édition MEYER, Haupturkunden, 1498 p. 210-212; conservée dans un ms. de Lavra (cf. ibid., p. 277).
- Sèmeiôma de la chancellerie patriarcale sur la même affaire que l'acte précédent : 1498 édition E. Stamatiadès, Έχκλησιαστικά Σύλλεκτα, Samos, 1891, p. 43-44, cf. Ire Partie, liste des prôtoi, nº 97; conservé dans un ms. du couvent Timios Stavros à Samos.

#### NOTE SUR LES INDEX

Ce volume de la collection des « Archives de l'Athos » comporte exceptionnellement deux index,

l'un français, l'autre grec.

L'index français se rapporte uniquement au texte français (1re Partie et notices de la IIe); il renvoie à des mots aussi bien qu'à des notions ; si l'équivalent français de mots écrits en grec figure dans le texte, ces derniers sont enregistrés sous le terme français (ex. les références au mot σύναξις se trouvent sous le mot «assemblée»); sinon, on les trouve dans l'index grec. Celui-ci, semblable aux index des volumes précédents, enregistre les mots des actes édités, et, comme on l'a dit, quelques mots grecs qui figurent dans la Ire Partie. Certains mots figurent dans les deux index ; dans ce cas un renvoi systématique de l'index grec à l'index français facilite la consultation. Les sources non diplomatiques et les auteurs modernes ne sont pas répertoriés.

Pour préparer l'index grec nous avons eu recours à l'informatique : nous remercions vivement M11e Jacqueline Léon (CNRS) à qui nous devons la mise au point d'un programme d'index, et M. G. Verroust (CNRS) qui a écrit pour nous un programme de contexte.

Les chiffres en italiques renvoient aux pages et aux notes, les chiffres gras aux numéros des

actes, et les chiffres ordinaires aux lignes. Sont cités en abrégé : app. = apparat; App. = Appendice; Chi = Chilandar; CP =  $Constantinople\;;\;Dio=Dionysiou\;;\;Do=Docheiariou\;;\;Es=Esphigménou\;;\;Iv=Iviron\;;\;Kas$ = Kastamonitou; (kat)hig. = (kat)higoumène; Kut = Kutlumus; La = Lavra; n. = note; not. = notice; Pa = Pantocrator; Phi = Philothéou; Pro = Prôtaton; Ro = Rossikon; Sta = Stavronikėta; Thess = Thessalonique; Va = Vatopédi; Xén = Xénophon; Xèr = Xèropotamou; Zo = Zographou.

#### INDEX FRANÇAIS

Abd-el-Aziz, émir de Crète, 76 n. 131.

Abydos, 77, 80 et n. 171.

acte de bornage (périorismos), 40 n. 199, 53 n. 68, 57, 58, 86 n. 242, 93 n. 333, 131 n. 201, 133 n. 217.

acte de bornage d'août 943 (délimitation de l'Athos), 40, 41, 58, 112, 115 n. 40, 194, 197-

acte de vente d'un klasma (libellos), 47, 57 et n. 103, 58.

adelphaton, 143 n. 321.

Agathè, sœur de Romain II, 55 n. 89.

agros, 11 n. 80, 64, 86, 87, 100, 101, 109, 117 n. 57.

Ainos, 106.

Akindynou, couvent à l'Athos, 86.

Aktè, 3.

Alexandre, empereur, 53 n. 68, 186, 187.

Alexis Ier Comnène, 4 et n. 15, 65 n. 33, 104, 123 n. 131, 128, 131 n. 204, 132 n. 208 214, 240, 251, 266.

Alexis III Ange, 128.

Amalèkitès, habitant de Thess (1xe s.), 13 n. 94. Amalfi, 83. - Amalfitains, 101 et n. 67.

Amalfinou (des Amalfitains), couvent à l'Athos. 69, 86, 101 n. 68, 106, 116 n. 56, 125, 251. Amoulianè, île, 59.

Amphilochos, hig. de Phi (xxxe s.?), 171.

anachorètes, ascètes, 17, 18, 21 n. 30, 22, 23 et n. 53 56, 27 n. 82, 28 n. 92, 32, 35, 72, 79 n. 162, 100 et n. 46. — à l'Athos, 16 (ermites), 19, 20, 24, 25, 27, 28, 29, 30, 32, 33, 34, 67, 70, 72, 73, 74, 79, 84, 93, 95, 96 et n. 8, 101,

anachorétique, cf. groupe, kellion.

André, prôtos (908), 52, 114, 129.

Andrinople, 91, 137 et n. 263.

Andronic II Paléologue, 37 n. 159, 38 n. 172, 103 n. 80, 125, 136, 245.

Andronic III Paléologue, 103 n. 80, 127 n. 169, 136.

Andronic, hig. de Xèr (1001), 68.

animaux, 39, 70, 85, 97 n. 17, 104, 109 et n. 143, 223.

Anne, abbesse à Thess (IXe s.), 14.

1 Anthimos, hig. des Saints-Apôtres (996), 87 n. 246.

2 Anthimos, prôtos (milieu xvie s.), 145 et n. *344*.

Anthousa, abbesse à Mantinéon (VIIIe s.), 10 n. 67.

Antiathôs, 96.

Antoine II, patriarche de CP, 49 et n. 40.

Antoine IV, patriarche de CP, 95 n. 3, 127 n. 171, 268, 271, 273.

1 Antoine, évêque de Dyrrachium, confesseur (ixe s.), 13 n. 98, 14 n. 103.

2 Antoine, hig. (rxe s.), 11 n. 75.

3 Antoine le Jeune (IXº s.), 76 n. 126.

4 Antoine, hig. de Katzari (991-996), 67 n. 55, 88,90.

5 Antoine, hig. de Xèr (1015), 68.

6 Antoine, hig. de Saint-Paul (1030), 68.

7 Antoine, de Kalè Ammos, économe (1048), 154.

8 Antoine, de Phi, épitérète (1049), 156.

9 Antoine, hig. de Va (1142), 91.

10 Antoine, prôtos (après 1159), 133 et n. 217.

11 Antoine, prôtos (1303/04), 135 et n. 236 238.

12 Antoine, prôtos (1348), 137 et n. 266 267, 138 n. 270.

13 Antoine, bašta de la tour de Chi (1348), 137 n. 267.

14 Antoine, dikaios (1362), 163.

15 Antoine, prôtos (1556), 146.

Antoine (kellia de feu), 86 et n. 245.

Apothèkôn (tôn), promontoire de l'Athos, 96. Arabes, 7, 8, 27, 29, 30, 57, 70, 74, 75.

Aristoboulos, hig. de Saint-André (984-1018),

Arkadios, prétendu prôtos, 148. Arkou, couvent à l'Athos, 87.

Arménie, 83.

1 Arsène, économe (982), 153 et n. 402; ancien économe (984), 153.

2 Arsène, économe (991-996), 153 et n. 402.

3 Arsène, économe (1142), 154.

4 Arsène, prôtos (1262-1264), 134 et n. 229; (date erronée), 148.

5 Arsène, prôtos (avant 1353), 138 et n. 270; (date erronée), 148.

ascètes, cf. anachorètes.

Asie (Mineure), 8, 10, 12 et n. 88, 13, 74 n. 108. - couvents et moines de l'A., 11, 12 et n. 88, 73.

aspres, 143 n. 321.

assemblée (générale) (katholikè synaxis), 56 et n. 91 94, 66 et n. 45, 71 et n. 74, 73, 83 n. 208, 115-119, 119 et n. 80 84 89, 120, 129 n. 185, 136 n. 246, 152, 156.

Athanase Ier, patriarche de CP, 126, 135 n. 239, 168 n. 16, 269, 273.

1 Athanase, fondateur de La (ca 958-ca 1000), 41, 66, 67 n. 49, 68, 69-83, 83, 84, 85, 86, 88, 91, 93, 96-99, 101 et n. 66, 108 et n. 136, 109 n. 142, 115, 117, 130.

2 Athanase, prôtos (972), 66, 97, 130.

3 Athanase, hig. de Va (1020-1045), 91.

4 Athanase, prôtos (apr. avril 1306-av. sept. 1309), 126 et n. 158, 135 et n. 239.

5 Athanase, prétendu hig. de Rabdouchou et épitérète, 159.

Athanasiou, couvent en Chalcidique, 38, 41.

Athènes, 111 n. 1, 160 n. 457. Athonites, Hagiorites, passim.

Athônos, couvent à l'Athos, 61-64, 115.

Athos, montagne, 34.

Athos, Mont Athos, couvents de l'Athos, passim.

Atziiôannou, couvent à l'Athos, 87, 88, 102 n. 70.

Atzipanos, lecture erronée pour Atziyannès, 87 n. 249.

Barachaios (moines au mont), 54, 55.

Barnabas, nom d'emprunt d'Athanase de La, 72, 73, 74.

1 Bartholomaios, ancien (?) économe (avril 1018), 153, 154 n. 404.

2 Bartholomaios, hig. de Kas, ancien économe (1310), *154*.

Basile (saint), 78 n. 152, 105.

Basile Ier, 36 n. 157, 38, 45, 46, 47 et n. 24, 53, 57, 112, 178, 180, 182. Cf. sigillion de Basile Ier.

Basile II, 33 n. 123, 39, 40, 54, 55, 64, 69 n. 69, 84, 85, 87, 95 n. 2, 105, 179. Cf. chrysobulle de Basile II.

Basile II, grand prince de Russie, 141.

Basile III, grand prince de Russie, 143, 144 n. 330.

Basile Ier, patriarche de CP, 100 n. 46.

1 Basile, hig. (IXe s.), 11 n. 77.

2 Basile, évêque, biographe d'Euthyme le Jeune (IXe-Xe s.), 22 et n. 44, 23 et n. 46, 25 et n. 65, 26, 27, 29, 35, 90 n. 299.

3 Basile, hig. de Théodosiou (991?, 996), 90.

4 Basile, évêque d'Hiérissos (1165?), 266.

bateau, de La, 77, 80 et n. 171, 85, 105; bateaux athonites, 95 n. 2, 105-106.

bâton, d'un higoumène, 123, 127 n. 169. — du prôtos, 124 n. 137, 125 et n. 142, 126 et n. 160, 127, 131 n. 203.

bergerie, 39, 57, 59, 200.

bergers, laïques, 4 n. 15, 6, 48, 50 et n. 49 51, 53, 104, 223, 240, 266; bergers moines, 223.

Berroiôtou, couvent à l'Athos, 87 et n. 252.

1 Bèssariôn, prôtos (1500), 143.

2 Bessarion, protos (1592), 148; (date erronée), 148.

Bithynie, 10 n. 66.

1 Blaise, moine stoudite, puis athonite (IXe s.), 32, 34, 49-52, 54, 99 n. 45, 183.

2 Blaise, hig. de Xèrokastrou (1015), 68 n. 56. blâme (épilimion), 125, 268.

blé, 70, 82.

Bodrum Cami, 55 n. 86.

bœufs, 70, 97, 104.

Boïlas, habitant d'Hiérissos, prôtos (982), 115 n. 33.

Bouleutèria, couvent à l'Athos, 68-69.

Boulôtès (Dèmètrios), familier de Manuel II, 107, 108, 257.

Brasta, village, 35 n. 131.

Brastamou, lieu-dit, 27, 35 et n. 131, 40.

Brastamou (établissement d'Euthyme à), 27, 28, 29, 31, 35, 38.

Bulgares, 5 et n. 25, 39 n. 182, 40 n. 200, 57, 169, 267, 269-270, 271.

Bulgarie, 52 n. 66, 179.

bulle, cf. sceau.

Byzance, 23 n. 53, 25 n. 68, 26 n. 80, 32, 73 n. 97, 82 n. 205, 114.

Calabre, 83 et n. 213.

carême, 23 et n. 56, 24 et n. 58, 78 n. 153, 100, 163 n. 482; Grand Carême, 24 n. 58, 50.

Carmel (mont), 19.

Catherine, abbesse du couvent de Saint-Luc (IXe s.), 14 n. 103.

Césarée, 77 n. 134.

Chalcédoine (métropolite de), 127 n. 165.

Chalcidique, 4 et n. 5, 5-6, 7, 15, 16, 22, 27, 31, 35, 36 n. 157, 37 et 158 164 165, 40, 47, 57. couvents de, 31, 35-41.

Chaldou, couvent à l'Athos, 87, 102 et n. 70. champs, 71 et n. 80 81, 97 et n. 19, 121.

Chana, couvent à l'Athos, 87.

Chandax, 74, 75 n. 118 122.

Charadros, ville de Macédoine, 4.

Charadrous, ville de l'Athos, 4.

Charéôs, couvent en Lydie, 11 n. 77.

charistikion, 82 n. 198.

Charitôn, hig. de Kut, métropolite d'Oungrovlachie, prôtos (1376-ca 1380), 139 n. 284, 139-140.

chartès, 46.

Charzana, couvent à l'Athos, 76 n. 126 (= Pithara).

chevaux, 97 n. 17.

chèvres, 97 n. 17, 104, 109 n. 142.

Chilandar, couvent à l'Athos, 87, 90 n. 299, 92. 135 n. 234, 136 n. 246 248 256, 222, 223, 251. — Serboi, 139 n. 278, 158 n. 446. — tour de Chi. 90 n. 299, 137 n. 267.

Chlomoutza, village, 38.

Cholomondas, montagne, 40.

Chôra, couvent à CP, 11 n. 80, 136 n. 252.

Chortiatès, montagne, 35.

Christodoulos, hig. du prôtos, 86, 130.

Christophoros, fils de Romain Ier, coempereur, *186*.

1 Christophoros, dikaios (1516), 164.

2 Christophoros, [hig.?] de Dio, prôtos (1553), 146; ancien prôtos (1556), 146 et n. 357.

Chromitissa, couvent à l'Athos, 87 et n. 260. Chrysè Pétra (moines de la), 54.

chrysobulle (chrysoboullon), 46, 51 et n. 58 62, 52 et n. 63 66, 127-128, 179, 186-187.

chrysobulle (perdu) de Basile II pour ly, 40 n. 191 192, 64, 85 n. 227, 88.

chrysobulle de Phokas pour La (chrysoboullion). 80 n. 173, 81-82, 97, 99.

chrysobulle de Romain Ier, 45, 54, 55, 61, 63, 111, 112 et n. 7, 115, 179, 180, 185-187, 194.

chrysobulle (perdu) de Tzimiskès pour La, 98 et n. 30, 99 et n. 37, 207.

Chrysopolis (couvent à), 9 n. 59.

Chypre, 8, 77 et n. 142, 81.

Cilicie, 75 n. 122.

circonscription fiscale (énoria), 38, 46 n. 7, 53, 57, 189-190.

cire, 122 n. 125, 123 n. 127.

Clément, évêque légendaire, 7, 64 n. 22.

commerce, 105, 106.

consécration ecclésiastique (sphragis), 124 n. 137, 126 et n. 160, 127.

Conseil, 59, 71, 74, 79, 88, 96, 100, 117, 118 et n. 70, 121 n. 111, 136 n. 246, 151 n. 383, 168, 250.

Constantin le Grand, 4 et n. 15, 7.

Constantin Pogonatos, 4 et n. 15.

Constantin V, 9 et n. 53 60, 10 n. 62 66 67, 14 n. 101.

Constantin VII Porphyrogénète, 36, 40, 54, 55 n. 88, 62, 63, 66, 78 n. 145, 186, 187.

Constantin VIII, 64, 69 n. 69, 84, 98 n. 33.

Constantin IX Monomaque, 62, 102. Cf. typikon de Monomaque.

Constantin X Doukas, 55 n. 90, 62.

Constantin, fils de Basile Ier, coempereur, 180. Constantin, fils de Romain Ier, coempereur, 54, 186.

Constantin, hig. (rxe s.), 11 n. 75.

Constantin et Méthode, apôtres des Slaves, 13 n. 95.

Constantinople, 8, 9, 11 et n. 75 77, 12 n. 89, 13 n. 98, 17, 19, 21, 40, 48, 49 et n. 43, 51, 52 n. 62 64 66, 62, 77, 81, 83, 84, 96 n. 4, 97, 98 et n. 33 36, 99, 103 n. 80, 106, 107, 111 n. 1, 114, 125, 126, 127 et n. 169, 131 n. 200 203, 134 n. 231, 135 n. 243, 136 et n. 246 257, 137 n. 264 266, 139 n. 282 283, 141 n. 302, 143 n. 319, 145 n. 346, 161, 163 n. 482, 184, 187, 190, 207, 240. - couvents et moines de, 7, 8, 9 et n. 53 56 59, 10 et n. 62, 11, 12 et n. 88, 14, 21 n. 33, 50, 135 n. 243. — Constantinopolitains, 101.

corvées. 101.

couvents, épiscopaux, 124 n. 137; impériaux,

39, 81, 124 n. 137, 127 et n. 169, 251; patriarcaux, 40, 124 n. 137, 127 n. 169, 147 n. 362.

Crète, 72 n. 88, 74, 75 et n. 118 122, 76 n. 128 130.

Curtea de Argeş, 144.

Cyrille Ier, patriarche de CP, 130 n. 192.

1 Cyrille, hig., économe (998), 153.

2 Cyrille, ecclésiarque (1364-1366), 160; ancien ecclésiarque (1369), 160.

3 Cyrille, ecclésiarque (1371-1377), 160.

4 Cyrille, hig. de Kut, prôtos (1560/61-1561), 147 et n. 360; ancien prôtos (1561/62-1564/65), 147.

5 Cyrille, moine de La, archiviste (fin xvIIIe s.), 81 n. 188, 220.

1 Damianos, hiérodiacre (1363), 160 n. 463.

2 Damianos, ecclésiarque (1366-1369), 160 et n. 463; ancien ecclésiarque (1370), 160.

3 Damianos, économe (1375), 155.

4 Damianos, ecclésiarque d'un couvent (1387), 160 n. 465, 161.

5 Damianos, ecclésiarque (juin 1395), 161.

1 Daniel, prôtos (ca 1233?), 125, 134.

2 Daniel, moine athonite (1363), dit à tort épitérète, 158 n. 442, 159.

3 Daniel, économe (1377), 155.

4 Daniel, [hig.] de Kaproulè, épitérète (1395), 158.

5 Daniel, [hig.] de Kaproulè, épitérète (1427-1430), 168.

6 Daniel, prôtos (1427-1430), 141.

7 Daniel, de La, prôtos (1471), 142 et n.313; ancien prôtos (1472), 142 et n. 312.

1 David de Lesbos, ascète (?), 18.

2 David, hig. de Roudaba (1035), 59 n. 128.

3 David, prôtos (1389), 140.

4 David, prétendu ecclésiarque, 161.

dékarchos, 150 et n. 379.

délimitation, 48, 56, 59, 93, 131 n. 201.

Dèmètrios Lamaris, ktètôr de Pithara (982), 90.

diacres (ordination de), 106 n. 120.

dikaiôma épikyrôtikon (acte de Léon VI), 38, 41, 45, 46 et n. 15, 47, 48, 51-54, 54, 56, 63, 111, 112 n. 7, 113 n. 25, 179, 180, 181-185, 187, 194.

dikaios, 148 n. 372, 150, 159 et n. 454, 161-162; forme du mot, 162 et n. 476. — liste des dikaioi, 162-164. 1 Dionysios, moine (991-996), 90.

2 Dionysios, hig. du Sauveur (1001), 90.

3 Dionysios Peithianos, économe (1034), 154.

4 Dionysios, hig. de Xén (entre 1035 et 1047), 131 n. 197 199.

5 Dionysios, hig. de Philadelphou, épitérète (1198), 156.

6 Dionysios, moine en Thessalie (xive s.), 91 n. 312.

7 Dionysios, épitérète (1400), 158.

8 Dionysios, de Chi, prôtos (1557/58), 146 et n. 358.

9 Dionysios, [hig.] de La, prôtos (1580-1581/82), 147 et n. 371.

Diou, couvent à CP, 9 n. 53.

directoire de l'Athos (1343-1345), 136, 137 n. 261, 157, 160, 163 et n. 482 484.

Docheiariou, couvent à l'Athos, 22 n. 43, 123 n. 127, 131 n. 202, 133 n. 219, 163 n. 482.

domestikos, 151 n. 380. 1 Dométios l'Hiérosolymite, prôtos (1200),

1 Dométios l'Hiérosolymite, protos (1200), 133 et n. 221 222.

2 Dométios, prétendu prôtos, 148.

3 Dométios, prétendu prôtos, 148.

1 Dorothée, hig. de Loutrakiou (996), 88.

2 Dorothée, prôtos (1177), 133.

3 Dorothée, dikaios (1322), 162.

4 Dorothée, moine serbe (milieu xIVe s.), 139 n. 280.

5 Dorothée, hig. de Chi (1355-1360), 139 n. 280.

6 Dorothée, de Chi, prôtos (1356-1366), 128, 138 n. 275, 138-139, 140 n. 288.

7 Dorothée, ktètôr de Xèr, prôtos (1384-1387), 140 et n. 287.

8 Dorothée, ecclésiarque (1395), 161; ancien ecclésiarque (1409-1427), 161.

9 Dorothée, de Simonopétra, ancien prôtos (1452), 142.

10 Dorothée, prôtos (1466/67), 142. Dosithéos, économe (1311), 154.

ecclésiarque, 150, 159 et n. 452 454. — liste des ecclésiarques, 160-161.

économe, 121, 150, 151-153, 156, 159 n. 451; ancien économe, 153; grand économe, 152, 159; économe de Komitissa, 122, 152 n. 385, 152-153. — liste des économes, 153-155.

économe, d'un couvent, 65 n. 36, 151, 152, 256. Égypte, 24 n. 59, 111 n. 1. — moines d'É., 25 n. 65. ekklèsiastikos, 123 et n. 127, 151 n. 380. ekprosôpou, 190.

1 Élie, économe (déc. 1018), 152 n. 389, 154.

2 Élie, épitérète (1376), 158.

encens, 123 n. 127.

Éphèse, 10 n. 66.

éphorie, 136 n. 244.

1 Éphrem, moine à Brastamou (IXe s.), 31.

2 Éphrem, [hig.] de Psevdakè, épitérète (1398), 158.

épidosis, 41, 82 n. 198.

épislèmonarchès, 150 et n. 377. — de La, 155 n. 422.

épitérète, 150 et n. 379, 151 et n. 383, 152 et n. 385, 155-156, 159. — liste des épitérètes, 156-159.

épitrope, 62 n. 10, 98 n. 33.

épitropie, 85, 208.

ermites, cf. anachorètes.

Espagne, 77.

Esphigménou, couvent à l'Athos, 88, 136 n. 246, 163 n. 482, 168 n. 12.

Étienne, fils de Romain Ier, coempereur, 54, 186.

1 Étienne le Jeune (VIIIe s.), 9 n. 53, 11 n. 70.

2 Étienne le Sabaïte (viiie s.), 23 n. 56.

3 Étienne, hig. de Triglie (1xe s.), 11 n. 75.
 Eugénios, ecclésiarque (1342-1345), 160, 163 n. 482 484.

eunuques, 100, 104, 109, 223.

Eusèbe, prôtos (apr. 1219-av. 1233), 134; (date erronée), 148.

1 Eustratios, moine de La (av. 1010), 68, 69.

2 Eustratios, ancien prôtos (1539), 145.

3 Eustratios, de Zo, ancien prôtos (1560/61), 147 et n. 359.

Euthyme l'Ancien (saint), 91 n. 312.

1 Euthyme, évêque de Sardes (831), 12 n. 85.

2 Euthyme le Jeune, fondateur de Péristérai (IXe s.), 18, 22-29, 29, 30, 31, 32, 33 et n. 117 119, 34, 35, 36, 38, 50, 71, 79 n. 162.

3 Euthyme, hig. de Péristérai (941), 36.

4 Euthyme, hig. de La (963-964), 77, 80.

5 Euthyme l'Ibère (965?-1028), 65 n. 27, 84 et n. 219 220, 85 et n. 237, 98 n. 33; dit à tort prôtos, 148.

6 Euthyme, moine du Stoudios (972), 39 n. 187, 86, 98 et n. 34, 99, 100, 101, 104, 107, 117.

7 Euthyme, économe de la «laure» (980), 153 n. 401.

8 Euthyme, hig. de Strobèlaia (996), 90.

9 Euthyme, prôtos (1533), 145.

10 Euthyme, de Va, prôtos (1579), 147.

11 Euthyme, de Do, prétendu prôtos, 149.

farine, 123 n. 127.

fisc, 47, 48.

fondateurs (trois), 91 et n. 312, 92 et n. 329. forêts, 104-105.

oreus, 104-105.

frontière, 56-59, 61, 112, 113, 115 n. 40, 199. fruits, 70.

Gabriel IV, patriarche de CP, 129 n. 185.

1 Gabriel, prôtos (1093?), 132 et n. 207.

2 Gabriel, prôtos (1141-1153), 133.

3 Gabriel, hig. d'Alôpou (1353), 138 n. 271. 4 Gabriel, épitérète (1511/12), 159.

5 Gabriel, prôtos (1515-1518), 144 et n. 330

337, 145 n. 345; (date erronée), 149. 6 Gabriel, prôtos (1525/26-1527), 145 et n. 340; ancien prôtos (1527/28), 145 et n. 343 345.

7 Gabriel, prôtos (1533/34), 145; ancien prôtos (1534/35), 145 et n. 345.

8 Gabriel, prôtos (1539), 145 n. 345, 146.

9 Gabriel, de Sta, prôtos (1561/62-1562), 147; (date erronée), 149.

Ganos, 63 n. 17.

Génésios, historien, 17-18.

génikon logolhésion, 55 n. 90.

1 Gennadios, prôtos (1393/94), 140.

2 Gennadios, prôtos (1400-1403), 140 n. 298, 141 et n. 300 301; ancien prôtos (1405), 141.

3 Gennadios, prôtos (1424), 141.

1 Georges, moine athonite, disciple de 2 Euthyme (898), 30.

2 Georges, moine athonite, peintre (972), 92 et n. 332, 93.

3 Georges Chélandaris, moine athonite (av. 980-982), 87.

4 Georges, économe (1007-1012), 153.

5 Georges, économe (1030), 154.

6 Georges Varasvatzé, hig. d'Iv (av. 1031), 62 n. 6, 85.

7 Georges, hig. d'Iv (1035), 62 n. 6.

8 Georges l' Hagiorite, hig. d'Iv (1045), 62 n. 6.

1 Gérasimos, hig. du prôtos (1030), 130 et n. 194; dit à tort prôtos, 149.

2 Gérasimos, curopalate, hig. de Xén, prôtos (av. 1056), 131 et n. 199.

- 3 Gérasimos, prôtos (1194-1198), 133 et n. 218 219 220.
- 4 Gérasimos, prôtos (1374-1375), 127, 139 et n. 284, 273.
- 5 Gérasimos, ancien ecclésiarque (1427-1430), 161.
- Germanos, fils d'Héraklas, païen, 3.
- 1 Germanos, économe (1057), 154.
- 2 Germanos, de Mènitzè (?), épitérète (1306),
- 3 Germanos, hig. de Néakitou, ancien épitérète (1312), 157 et n. 432 434; économe (1312-1314), 154 et n. 413.
- 4 Germanos, prétendu prôtos, 149.
- Gioura, île, 28 n. 95.
- Glompoutzitza, rivière, 59.
- Gomatou, village, 41, 113 n. 15.
- 1 Gomatou, couvent près de Gomatou, 40-41, 41, 189.
- 2 Gomatou, couvent à l'Athos, 40.
- Goths, 4 n. 7, 5 n. 21.
- Gourias, de Chi, prôtos (?), 149 et n. 376. Grèce, 5.
- Grégoire III, patriarche de CP, 125.
- 1 Grégoire le Décapolite (IXe s.), 13 n. 97.
- 2 Grégoire, hig. de Gomatou (942), 40 et n. 197.
- 3 Grégoire, métropolite de Thess (942-943), 56.
- 4 Grégoire, hig. d'Iv (apr. 1035), 62 n. 6.
- 5 Grégoire, hig. de Xén (1047), 131 n. 199.
- 6 Grégoire, hig. de Rabdouchou, épitérète (1142), 156 et n. 426.
- 7 Grégoire le Sinaîte (xIIIe-xIVe s.), 160 n. 457, 161.
- 8 Grégoire, évêque d'Hiérissos (1304), 266.
- 9 Grégoire Palamas (1342), 163 n. 482; dit à tort prôtos, 149; métropolite de Thess, 137 n. 266.
- 10 Grégoire, prôtos (1496), 142.
- 11 Grégoire, dikaios (1513/14), 164 et n. 489.
- 12 Grégoire, prôtos (1519), 145; ancien prôtos (1526), 145.
- 13 Grégoire, [hig.?] de La, prôtos (1542), 146 et n. 351; ancien prôtos (1543), 146 et n. 353.
- 14 Grégoire, évêque d'Hiérissos (xvie s.), 266.
- 15 Grégoire, moine de Kas (1698), 6.
- 16 Grégoire, archimandrite de Kut (1816-1817), 170.
- groupe (anachorétique), 23 et n. 53, 24, 25, 26, 28, 29, 30 n. 106, 31, 32-34, 35, 50, 71, 84, 86, 87, 95, 96, 100, 102 et n. 70, 121.

Gymnopélagèsion, île, 101 n. 66. Gyrevtou, couvent à l'Athos, 61 n. 1, 88.

- habit monastique (schèma), 9 et n. 60, 10 n. 62, 22, 23 n. 48, 75 n. 122, 80, 84; grand habit, 23, 26 (angélique), 143 n. 321.
- Hagios-Eustratios, île, 27 n. 89, 28 n. 95.
- Hélène, impératrice, 55 n. 88.
- Hellade, 12 n. 87, 30.
- herbe (comme nourriture), 23 et n. 54 55 56, 24 et n. 59, 33.
- hésychastes, à l'Athos, 78 et n. 148, 79, 86, 100 et n. 48, 102, 117.
- hèsychia, 14 n. 99, 18 et n. 10, 19, 32, 72, 74, 79, 100, 117.
- Hiéra, île, 22, 28 et n. 95, 30, 36.
- Hiérissos, 35 n. 136, 36 et n. 157, 37, 38 et n. 171, 39, 40 n. 193, 41, 47 et n. 22, 51 n. 55, 53, 56, 57, 59, 63, 81, 82, 112, 113 et n. 18, 122 et n. 115, 152 n. 395, 178, 180, 183, 189, 190, 199. Hiérissiotes, 40, 45, 56, 57, 58 et n. 112, 61. évêque d'H., 244, 271. Hiérothéos, ecclésiarque (1312-1314), 160.
- higoumène, 56 n. 91, 62 n. 10, 63 et n. 17, 72 n. 92, 78 et n. 148, 79 et n. 161, 86 et n. 241, 100 et n. 48 49 50 52, 101, 103, 104, 105, 106 et n. 118 120, 107, 108, 114 n. 33, 117 et n. 63, 118 et n. 70, 119 n. 89, 123 et n. 131, 130 n. 194, 139 n. 280, 146 n. 350, 152 n. 385, 153, 156, 224, 268. élection et confirmation d'h., 82, 103 n. 80, 124 et n. 134 137, 127 et n. 169, 223, 250-251. succession d'h., 103 n. 81, 105, 106.
- 1 Hilariôn, hig. de Dalmatou (IXe s.), 11 n. 75.
- 2 Hilariôn, moine stoudite (IXe s.), 12 n. 83.
- 3 Hilariôn, hig. de Xèr (1033), 68.
- 4 Hilariôn, prôtos (1056-1066), 131 et n. 199 200, 133 n. 217.
- 5 Hilariôn, prôtos (après 1108), 123 n. 131, 132 et n. 207 214.
- 6 Hilariôn, hig. de Do, économe (1169), 154.
- 7 Hilariôn, prôtos (av. 1306), 135 et n. 237.
- 8 Hilariôn, épistèmonarchès (1316), 150 et n. 377.
- Hippodrome, de CP, 9.
- horos, 9, 11 n. 70.
- huile, 122 n. 125, 123 n. 127.
- Huns, 5 n. 21, 74 n. 107.
- Hyrtakènos (Théodore), 125 n. 143.

- Ibères, 64, 65, 76 n. 126, 83-85, 88 n. 268, 97 n. 17, 101.
- Ibérie, 83.
- iconoclasme, 7 n. 37, 8-14.
- Ida (moines au mont), 17, 18.
- Ignace, patriarche de CP, 49 et n. 39.
- 1 Ignatios, moine à Brastamou (IXe s.), 31.
- 2 Ignatios, hig. de Makrogénè (?), épitérète (1306), 157.
- 3 Ignatios, hig. d'Auxentiou, épitérète (1310-1314), 157 et n. 432.
- 4 Ignatios, [hig.] du Pa, prôtos (1483-av. mai 1496), 142 et n. 315; ancien prôtos (mai 1496-1504/05), 142 et n. 317 318.
- 5 Ignatios, skévophylax d'Es (1781), 129 n. 185.
- imberbes, 84 et n. 221, 100, 104, 109, 223.
- impôt, 47 et n. 20 25, 55 n. 90, 107.
- inscriptions, 3 n. 4, 145 et n. 340, 146 et n. 348 352 355.
- Iôakeim Ier, patriarche de CP, 142 n. 319, 273.
- 1 Iôakeim, économe (1316), 155.
- 2 Iôakeim, métropolite de Zichnai (1332), 127 n. 169.
- 3 Iôakeim Serbiôtès, ancien épitérète (1377-1392), 158 et n. 444.
- Iôakeim, lecture erronée pour 11 Jean, 92 n. 322.
- 1 Iôannikios, hig. de Néakitou (996), 89.
- 2 Iôannikios (Balmas, de La?), prôtos (1096), 132 et n. 207 208 211, 203, 241.
- 3 Iôannikios, hig. d'Alôpou, prôtos (1284/85), 126 n. 152, 134 et n. 230 231.
- 4 Iôannikios, prôtos (1294-1302?), 135.
- 5 Iôannikios, hig. de La (av. 1339-1340), 137 n. 259.
- 6 Iôannikios Serbiôtès, épitérète (1362-1371), 158 et n. 441 443; ancien épitérète (1375-1377), 158.
- 7 Iôannikios, de Zo, prôtos (févr. 1568), 147; ancien prôtos (nov. 1568), 147 et n. 364.
- 8 Iôannikios, prétendu prôtos, 149.
- 9 Iôannikios, prétendu prôtos, 149.
- 10 Iôannikios, prétendu hig. de Phalakrou et économe, 155.
- 1 Isaac, hig. (?) d'Anapausa, prôtos (1316-1345), 128, 135-137, 163 n. 482; (date erronée), 149.
- 2 Isaac (?), prôtos (?) (entre 1353? et 1356?), 138 et n. 274.

- 3 Isaac, prétendu prôtos, 149.
- 4 Isaac, prétendu prôtos, 149.
- Isaïe, hig. de Plaka, épitérète (1294), 157 et n. 431.
- Isboros, village, 37 et n. 160 162 165, 41 n. 210.
- 1 Isidore, ecclésiarque (1427), 161.
- 2 Isidore, métropolite de Kiev (1441), 141 n. 308.
- Italie, 83.
- Ivan IV le Terrible, tsar de Russie, 148.
- Ivangos, habitant de Thess, 141 et n. 305.
- Iviron, couvent à l'Athos, 38, 40, 41, 62 et n. 6 8 10, 63 et n. 12 15, 64, 65 n. 27, 85 et n. 238, 87, 88 et n. 268, 101 n. 68, 105, 112, 113, 117, 118 et n. 77, 120, 138 n. 270, 167 n. 7, 169, 173, 250, 251.
- 1 Jacques, hig. des Saints-Homologètai, épitérète (1049), 156 et n. 429.
- 2 Jacques, hig. de Kalaphatou (1057), 59 n. 128.
- 3 Jacques, prôtos (1289), 135; ancien prôtos (1310), 135.
- 4 Jacques, évêque d'Hiérissos (1339-1340), 137 n. 259.
- 5 Jacques, ecclésiarque (1398), 161.
- 6 Jacques, moine de Néa-Skètè (xixe s.), 8 n. 44, 112 n. 12, 113 n. 20, 172 et n. 47.
- Jean I<sup>er</sup> Tzimiskès, 39 et n. 187, 54, 84, 85, 97, 98, 99, 100, 124, 207. Cf. chrysobulle de Tzimiskès, typikon de Tzimiskès.
- Jean V Paléologue, 37 n. 159, 103 n. 80, 127 et n. 171, 273.
- Jean VI Cantacuzène, 127 n. 170.
- Jean VII Paléologue, 107.
- Jean XIV, patriarche de CP, 273.
- Jean Asen, tsar de Bulgarie, 92. Jean Japolya, roi de Hongrie, 145 n. 346.
- Jean Uglješa, despote de Serrès, 92.
- 1 Jean, hig. de Kathara (IXe s.), 11 n. 75.
- 2 Jean Psichaïtès (Ixe s.), 11 n. 75.
- 3 Jean Kolobos, moine athonite, fondateur de Kolobou (1xe s.), 27, 30 et n. 104 107, 32, 33, 34, 36 et n. 153, 37, 38 et n. 167 168 173 178, 39, 46 et n. 8 18, 47, 48, 53, 61 n. 2, 183.
- 4 Jean Tzagastès, moine de Péristérai (IXº s.), 5 n. 24, 36.
- 5 Jean, hig. d'Athônos (942), 61 n. 23, 64; « précurseur du prôtos », 149.
- 6 Jean, protospathaire (956), 65.
- 7 Jean l'Ibère, fondateur d'Iv (xe s.), 77, 83,

- 84 et n. 225, 85 et n. 235 237, 86, 88, 98 et n. 34 36, 99, 101 n. 67.
- 8 Jean Tornikios (xe s.), 40 et n. 191, 64, 76 n. 126, 77, 84 et n. 225, 85 et n. 227, 101 n. 67.
- 9 Jean, calligraphe, moine athonite (xe), 70 n. 69.
- 10 Jean Atziyannès, hig. d'Atziiôannou (985), 87.
- 11 Jean, hig. de Xèrokastrou (985-998), 92 n. 322.
- 12 Jean, moine de Loutrakiou (991), 88.
- 13 Jean Phakènos, prôtos (991-996), 89, 102 n. 70, 128 n. 174, 130 et n. 190.
- 14 Jean, hig. de Saint-Akindynos (996), 59
   n. 128.
- 15 Jean, hig. de Loutrakiou (1001), 88.
- 16 Jean, hig. de Phakènou (1045-1047), 89
- 17 Jean, hig. de Zo (1049-1051), 93 et n. 334.
- 18 Jean Tarchaniôtès, prôtos (1107-1108?), 132 et n. 211 212.
- 19 Jean «Trachaniotès», moine athonite (1142), 132 n. 212.
- 20 Jean, prôtos (1169), 133 et n. 218.
- 21 Jean, ecclésiarque de Va (1169), 216.
- 22 Jean, prôtos (1287-1288), 134; (date erronée), 149.
- 23 Jean le Kalybite, prôtos (1395), 140 et n. 295.
- 24 Jean, de Chi, prôtos (1552/53), 146 et n. 356, 149; ancien prôtos (1553), 146 et n. 356.
- Jérémie I<sup>er</sup>, patriarche de CP, 146 n. 351, 147 n. 362.
- Jérémie II, patriarche de CP, 147 n. 367 371.
- Jérémie, prôtos (1392-1393), 140.
   Jérémie, prôtos (1394-1395; 1398), 140;
- (date erronée), 149, 161 n. 467,
- 3 Jérémie, prôtos (1405-1407), 141.
- Jérusalem, 7, 64 n. 22, 114 n. 33, 133 n. 222.
- Joannice, ascète à l'Olympe (VIII<sup>e</sup>-IX<sup>e</sup> s.), 15 n. 111, 28 et n. 92.
- Jonas Kommatas, moine athonite (1375), 158 n. 445.
- Jonas, lecture erronée pour 24 Jean, 146 n. 356, 149.
- 1 Joseph, archevêque de Thess (Ixe s.), 12 n. 85.
- 2 Joseph l'Hymnographe (IXe s.), 14 n. 102, 19 et n. 16 17 18, 21, 22.
- 3 Joseph l'Arménien, ascète athonite (IXe s.),

- 23, 24, 25, 26, 29-30, 30, 33, 35, 83.
- 4 Joseph, moine, disciple de 1 Blaise (IXe s.), 49 n. 43.
- 5 Joseph, prôtos (avant 1045), 131 et n. 197 199.
- 6 Joseph, d'Alôpou, économe (1288), 154 et n. 409.
- 7 Joseph, hig. d'Alôpou (1310), 154 n. 409.
- 8 Joseph, [hig.] de Psevdakè (1363), dit à tort épitérète, 158 n. 442, 159.
- Joseph, ancien économe (1369), 155 et n. 416.
   Joseph Kommatas, épitérète (1376), 158.
- 11 Joseph, épitérète (1377), 158.
- 12 Joseph, prôtos (1513/14), 144 et n. 335.
- Julien l'Apostat, 7.
- Justinien Ier, 4, 79 n. 157.

Kalamaria, 5 n. 24, 41 n. 206, 57.

Kalaphatou, couvent près de la frontière de l'Athos, 59 et n. 128.

Kalligraphou, couvent à l'Athos, 88.

Kalligraphou, kellion du Pro, 163 n. 482.

Kallinikos V, patriarche de CP, 129 n. 185.

- Kallinikos, prohig. de Philothéou, prôtos (1574), 147; ancien prôtos (1575/76), 147 et n. 365.
- Kallistos, hésychaste, dikaios (1343-1345),
   137 n. 266, 163 et n. 482 484; patriarche de
   CP, 137 n. 261 266, 138 n. 270 275, 157
   n. 437 439, 163 n. 482 483.
- 2 Kallistos, épitérète (1375), 158; ancien épitérète (1377), 158.
- 3 Kallistos, épitérète (1392), 158; ancien épitérète (1398), 158.
- 4 Kallistos, prôtos (1462?), 142.
- 5 Kallistos, prôtos (1593), 148.
- 6 Kallistos, prétendu ecclésiarque, 161.
- Kallistos, lecture erronée pour 2 Kallistratos, 149.
- 1 Kallistratos, hig. de Xén (1348), 137 n. 268.
- 2 Kallistratos, prôtos (1527/28), 145, 149.

Kallistratou, couvent à CP, 9 n. 53.

Kalyka, couvent à l'Athos, 88.

Kamèlavka, couvent à l'Athos, 88.

Kaména, lieu-dit, 38, 47 n. 22, 53, 112.

Kardiognôstou, couvent en Chalcidique, 38, 41. Karyés, 22 n. 43, 66, 71, 72 n. 88, 74 et n. 105, 80 n. 164, 106 n. 116, 116, 117, 119 n. 85, 120, 121 n. 109, 123 n. 127, 138 n. 272, 151,

152, 156 n. 428, 168, 208. — église de K. (ou du Pro), 71 et n. 74, 83 et n. 208, 96, 116 et

n. 56, 117 n. 57, 119 n. 85, 122-123, 123 n. 127, 145 et n. 348, 146, 168 n. 14, 208. — kathisma de, 120, 121 et n. 105. — laure de, 74 n. 105, 116, 120 et n. 103, 121 n. 105, 150 n. 377. — moines de, 106. — skite de, 121. — tour de, 167.

Kaspakos, couvent à l'Athos, 88, 102 n. 70. Kassandra, 5 n. 21, 36, 37 n. 158, 47, 57, 62 et n. 5, 63.

Kassianos, ancien prôtos, 142, 143 n. 321 (= 13 Kosmas).

Kastamonitou, couvent à l'Athos, 6, 88, 93 n. 334, 132 n. 214.

Kastôréon, dépendance du couvent de Chôra, 11 n. 80.

Katakalôn, stratège de Thess, 56, 58 et n. 119, 59, 112, 178, 189, 193.

kathédra, 112 et n. 15, 113 et n. 23 24, 116 n. 56, 117 n. 57.

kathédra tôn gérontôn, 48, 54, 59, 111-114, 122. kathisma, 121.

katholikon, 65 et n. 27 28, 76 n. 132 133. Katzari, couvent à l'Athos, 88.

kéleusis, 46.

kellion (cellule), 76 n. 132, 79.

kellion (-ia), d'anachorètes ou de groupes anachorétiques, 26, 31, 33 n. 122, 35 et n. 134, 72, 73, 78 et n. 148, 79, 80 et n. 164, 82, 96, 100, 101, 109, 119, 121. — d'Athanase de La, 72 n. 88, 74 et n. 105, 76, 80 n. 164, 117, 121 n. 109. — des Ibères, 84, 85 et n. 228, 101 n. 59. — de Nicéphore Phokas, 76 et n. 113, 78, 79. — du Pro, 117, 120, 121 et n. 106 112, 122 et n. 123 124, 123 n. 127, 136 et n. 256, 163 n. 482, 168 et n. 11, 262. Cf. Antoine, Kalligraphou, Plaka, Prophourni, Saints-Pierre-et-Onuphre, Trinité.

kelliotes, 100 et n. 48 52, 101, 256.

klasmatique, cf. terre.

Klèmentos, couvent à l'Athos, 63 n. 12, 64-65, 88 n. 268.

Kléonikos, hig. de Xén (1347), 137 n. 268. Kochliara, couvent à l'Athos, 133 n. 219. koinobion, 14 n. 104, 17, 23 et n. 53, 28, 32, 33, 34 et n. 123, 35, 67, 72, 77 n. 142, 78 et n. 147 148, 79, 80, 82, 83 et n. 214, 84, 86, 100, 102 et n. 70, 114 n. 33.

koinon, 120.

Kolitzè (tour de), à l'Athos, 143 n. 321. kollèmata, 135 n. 233, 221, 233. Kolobou, couvent près d'Hiérissos, 34, 36-40, 46, 47 et n. 22, 48, 51 et n. 55 61, 52 et n. 64, 53 et n. 68, 54, 56, 58 et n. 112, 59, 63, 88 n. 268, 98 et n. 33, 111, 113 et n. 18, 114, 178, 180, 183.

Komitissa, 112 n. 15, 122, 152 et n. 395. — économe de, cf. économe.

Kontoléôn (Tornikios), stratège d'Hellade, 62 n. 10, 76 n. 126 (= 5 Kosmas).

- 1 Kosmas, magistros (xe s.), 58 et n. 112 116.
- 2 Kosmas, hig. de Théoktistou (972), 86, 91.
- 3 Kosmas, ecclésiarque (972), 160.
- 4 Kosmas, économe (avril 1018), 152 n. 389, 154 et n. 404.
- 154 et n. 404. 5 Kosmas, moine athonite (av. 1030), 62 n. 10.
- 6 Kosmas Tzintziloukès, moine de CP (1045), 62, 102-103, 104, 105, 106, 107; dit à tort prôtos, 149.
- 7 Kosmas, hig. de Plaka, économe (1081), 154 et n. 406.
- 8 Kosmas, prôtos (1101/02), 132.
- 9 Kosmas, prôtos (ca 1264-ca 1268), 134 et n. 229 230.
- 10 Kosmas, de Dométiou, épitérète (1288), 157. 11 Kosmas, hig. de Néakitou, épitérète (1288),
- 157 et n. 430; économe (1294-1297), 154.
- 12 Kosmas, de Kut, ancien prôtos (1492), 142.
- 13 Kosmas, de Va, prôtos (1498-1499), 142, 143 n. 319, 262; ancien prôtos (1501-1510), 142 (Kassianos), 143 n. 321 (et Kas.) 322.
- 14 Kosmas, de Chi, prôtos (1500), 143 et n. 322, 262; ancien prôtos (?) (1500/01), 143 et n. 323 324.

15 Kosmas, prétendu économe, 155.

koubouklèsios, 151 n. 380.

Kozas, nom de 4 Marc, 161 n. 471.

ktètôr, 49 n. 44, 77, 81, 82, 90, 91, 127 n. 169, 140 n. 287, 145 n. 344.

Kyminas, centre monastique, 17, 18, 54, 55, 72 et n. 90, 75, 78 n. 145, 81 n. 178, 97. — laure du K. (ou de Maléinos), 63 n. 17, 76 n. 130. Kynopodos, ou Skylopodari, épithète d'un couvent athonite, 87.

Lachanodrakôn, stratège du thème des Thracésiens, 10 et n. 66.

Latomou, couvent à Thess, 14 n. 102.

Latros, centre monastique, 8 et n. 48, 18, 55, 63 n. 17, 75 n. 118, 111 n. 1.

laure, 23 n. 53, 25 et n. 68, 26 n. 74, 30 n. 106,

32 n. 113, 34 n. 123, 78 n. 146 148, 82, 100, 113 n. 25; laure impériale, 100.

Lavra, couvent à l'Athos, 22 n. 43, 36, 41, 55, 66 et n. 45, 69, 74 n. 105, 75-77, 77-83, 84, 85 n. 228 237, 86, 90, 91, 93, 96 et n. 5, 97 et n. 16 17, 98 et n. 33 34 36, 99, 100, 101 et n. 59 64, 104, 105, 106, 108, 109 n. 142, 117, 118 et n. 77, 120, 125, 126, 130 n. 195, 136 n. 256, 147 n. 365 367, 153 n. 401, 222, 250, 251, 268. — église de, 76 et n. 129 133, 77, 80 et n. 168, 83. — travaux d'Athanase à La, 96, 96-97.

Lavrentios, prôtos (1588/89), 148. Lazare, prince serbe, 139 n. 281.

legi, legimus, 180.

Lemnos, 28 n. 95.

Léon III, 9 n. 51.

Léon IV, 10.

Léon V, 11, 12, 14 n. 103.

Léon VI le Sage, 36 n. 157, 38, 45, 46, 47, 48 et n. 36, 49, 50 et n. 46, 51, 52, 53 et n. 68, 61, 92, 98 n. 33, 99 n. 45, 179, 180, 182, 183, 186, 187. Cf. dikaiôma.

1 Léon, archevêque de Thess (IXe s.), 13.

2 Léon, drongaire, père de Constantin et Méthode (1xe s.), 13 n. 95.

1 Léontios, hig. de Saint-Pantéléimôn (998-1013), 89 et n. 284.

Léontios, hig. de Saint-Nicolas (1001), 89
 n. 282.

3 Léontios, prôtos (1020-1024), 130.

4 Léontios, prôtos (1040/41), 131 et n. 199.

5 Léontios Kosmitzès, épitérète (1049), 156.

6 Léontios (?), hig. de Kaletzè, économe (1195), 154.

7 Léontios, de Dio, prôtos (1501), 143; ancien prôtos (1504-1527/28), 143 et n. 326.

Lesbos, 14 n. 101, 18.

libellikon, 47, 57 n. 103.

Liparitès (Constantin), 266.

Livadia, village, 38 et n. 171.

livre d'or, 54 et n. 78 82, 76 n. 131, 80, 83, 85 et n. 235, 116 n. 56.

Longos, presqu'île, 37 n. 165, 163 n. 482.

Louka, couvent en Chalcidique, 38, 41, 51 n. 55. Loukitzès, disciple d'Athanase de La (xe s.), 74. Loutrakiou, couvent à l'Athos, 88.

Luc, moine, disciple de 1 Blaise (IX<sup>e</sup> s.), 49
 n. 43, 50 n. 53, 51 n. 55.

2 Luc, économe (972), 153.

3 Luc, fondateur de Sikélou (av. 985), 90 et n. 301.

4 Luc, prôtos (1306), 135 et n. 237 238 239, 157 n. 432.

5 Luc, ecclésiarque (1348), 160.Lydie, 12 n. 89.

1 Macaire, hig. de Pélékètè (IXe s.), 11 n. 75.

2 Macaire, hig. de Zo (1311), 93.

3 Macaire, économe (1347), 155.

4 Macaire, dikaios (1356), 163.

5 Macaire, dikaios (1369-1371), 159 n. 454, 163.

6 Macaire, prôtos (1416), 141.

7 Macaire, prôtos (?), 149 et n. 376.

Macédoine, 3 n. 4, 4 et n. 7, 5 et n. 19, 14, 15, 107, 116.

Madémochôria, 36 n. 157, 37 n. 165.

Makrosina, lieu-dit, 26 et n. 74.

1 Malachias, grand économe de Komitissa (1362), 155.

2 Malachias, prôtos (1423), 141; ancien prôtos (1424), 141.

Manassès, prôtos (1481), 142 et n. 315.

Mantinéon, centre monastique, 10 et n. 67.

Manuel II Paléologue, 95 n. 3, 107, 109, 141 n. 305, 257, 273. Cf. typikon de Manuel.

Manuel II, patriarche de CP, 134 n. 225.

Marc, hig. de Papadè, épitérète (1198), 156.
 Marc, hig. de Méga Spèlaion (1348), 127 n. 170.

3 Marc, ecclésiarque (1430/31), 161.

4 Marc, ecclésiarque (1481), 161 et n. 471.

5 Marc, prôtos (1504), 143.

Martinianos, prôtos (1188), 133.

Matthieu Ier, patriarche de CP, 141 n. 301.

1 Matthieu, économe (1325), 155.

2 Matthieu, ecclésiarque (1392), 161.

3 Matthieu, prétendu économe, 155.

1 Maxime, ecclésiarque (1288), 160.

2 Maxime, hig. de La (1303/04), 135 n. 236.

3 Maxime, moine athonite (Maxime le Grec), 144 n. 330.

Maximinou, couvent à CP, 9 n. 53.

Méga Spèlaion, couvent au Péloponnèse, 127 n. 170.

Mélana, lieu-dit à l'Athos, 72 n. 88, 74 et n. 111, 98 n. 34.

Mèléai, région de l'Athos, 222.

Mélétios, hig. de Spèlaiôtou, 127 n. 169.

Mélissourgion, couvent, dépendance d'Iv, 62 et n. 10.

ménologe, 266.

Mère de Dieu (église de la), cf. Vierge Portaïtissa.

Mésaritès (Constantin), 266.

Mésopotamie, 25 n. 65.

Météores, 7 n. 36.

1 Méthode, petit-fils de 2Euthyme, hig. de Péristérai (897?), 36.

2 Méthode, moine de confiance de Nicéphore Phokas (961), 76 et n. 130, 99.

3 Méthode, hig. de Galiagra, épitérète (1142), 156 et n. 426.

4 Méthode, hig. de Makrou, épitérète (1347-1353), 157 et n. 440.

métochion, 38, 41, 65 n. 36, 71, 90 n. 299, 112, 256.

Métrophane III, patriarche de CP, 147 n. 371.

1 Métrophane, prôtos (1182), 133.

2 Métrophane, prôtos (1506), 143; ancien prôtos (1510-1527/28), 143, 144 n. 332.

3 Métrophane, de Makrou, ancien prôtos (1512/13-1527/28), 144 et n. 332.

Michel Ier Rangabé, 8.

Michel II, 12 n. 84.

Michel IV le Paphlagonien, 62 et n. 6, 222.

Michel VI Stratiôtikos, 54 n. 82, 55.

Michel VIII Paléologue, 37 n. 159, 38 n. 172, 160 n. 457, 169.

1 Michel Maléinos, fondateur de la laure du Kyminas (xe s.), 17, 18, 63 n. 17, 76 n. 128.

2 Michel, économe (1001), 153.

3 Michel, prôtos (1030), 130.

4 Michel, de Dométiou, économe (1066), 154 et n. 405.

millet, 70.

Misaèl, prôtos (1541), 146.

mitaton, 10 n. 62.

moines, passim; m. errants, 11 et n. 79, 12 n. 84; m. gyrovagues, 15 n. 111; m. (de l'Athos) notables, 108, 115, 117, 124 et n. 134, 256.

1 Moïse, prôtos (1504/5), 143.

2 Moïse, prôtos (1543), 146.

3 Moïse, prôtos (?), 148 n. 372, 149 et n. 376. Moïse, Aaron et Jean, fondateurs légendaires de Zo, 92.

Monastèriôtès (Léon), 266.

Monoxylitou, couvent à l'Athos, 88-89, 101 n. 66.

Moscou, 143 n. 328, 144 n. 330.

Mosélé (Alexis), gendre de l'empereur Théophile, 76 n. 126.

Mosynopolis, 222.

Moustakônos, couvent en Chalcidique, 38, 41. moutons, 97 n. 17, 104, 109 n. 142.

mulets, 97 et n. 17.

Mylopotamos, région de l'Athos, 71, 97 n. 18, 147 n. 367.

Myrélaion, palais et couvent à CP, 55 et n. 86. myron, 19, 30.

Mystakônos, village abandonné, 41 n. 206.

Néa-Skètè, skite, 24 n. 62.

Néakitou, couvent à l'Athos, 89.

Néoi, île, 27 et n. 89, 30, 85.

1 Néophytos, hig. de Do, prôtos (vers 1118), 133 et n. 215, 149.

2 Néophytos, prôtos (1391-1392; 1398-1400), 122 n. 124, 140, 140-141, 141 n. 301.

3 Néophytos, prôtos (1438), 141.

4 [Néophytos], prôtos (1452), 142.

5 Néophytos, prôtos (1566), 147.

Nicéphore II Phokas, 36, 54, 77 et n. 134, 138, 80, 81 et n. 182 187, 82, 83, 84 et n. 218, 85, 91, 97 et n. 24, 98, 99, 101 n. 64, 183, 186. Cf. chrysobulle de Phokas, Phokas.

Nicéphore III Botaniate, 131 n. 203.

1 Nicéphore, évêque de Milet (xe s.), 34 n. 123.

2 Nicéphore le Nu, moine (xe s.), 83 et n. 213.

3 Nicéphore, prôtopapas d'Hiérissos (985), 122 n. 115.

4 Nicéphore, hig. de Phalakrou (991), 89.

5 Nicéphore, hig. de Sikélou (996), 90.

6 Nicéphore, prôtos (998), 130.

7 Nicéphore, prôtos (1007-1019?), 128 n. 174, 130 et n. 191 195.

8 Nicéphore, hig. de Sta, économe (1015), 153 et n. 403.

9 Nicéphore, prôtos (1034), 130.

10 Nicéphore, hig. de La, prôtos (1154), 133.

11 Nicéphore, prétendu prôtos, 149.1 Nicétas, hig. de Mèdikion (xxe s.), 11 n. 77.

2 Nicétas, patrice, moine (ixe s.), 11 n. 75 80, 12 n. 87.

3 Nicétas, médecin, prôtos (av. 1136), 115 n. 33.

1 Nicodème, grand économe de Karyés et de Komitissa (1366), 153 n. 398, 155 et n. 417.

2 Nicodème, hig. de Saint-Onuphre, économe (1369), 155 et n. 417 418.

- 3 Nicodème, moine athonite (1375), 139 n. 281; dit à tort prôtos, 149-150.
- 4 Nicodème, dikaios (1586-1588), 164.

Nicolas (saint), 20.

Nicolas Ier, patriarche de CP, 179, 183.

Nicolas II, patriarche de CP, 40.

Nicolas III, patriarche de CP, 125, 132 et n. 207.

- 1 Nicolas Stoudite (IXe s.), 15 n. 111.
- 2 Nicolas, spatharocandidat et épopte (xe s.), 53 n. 68.
- 3 Nicolas, biographe de Pierre l'Athonite (xe s.), 20, 25 n. 65, 64, 71.
- 4 Nicolas, calligraphe, hig. (972), 86, 88.
- 5 Nicolas, fondateur de Va (?), hig. (985-1012), 91 et n. 314.
- 6 Nicolas, hig. de Xén (1076), 131 n. 199.
- 7 Nicolas, ecclésiarque (fin xIIIe-déb. xIVe s.), 160 et n. 457, 161.

Nikodèmou, couvent à l'Athos, 89.

Nikôn, hig. de Paphlagonos (998-1016), 89.

- 1 Nil, moine stoudite (IXe s.), 12 n. 83.
- 2 Nil, hig. de Saint-Paul (1019), 68, 130 n. 193.
- 3 Nil, ecclésiarque (1353), 160.

Niphôn I<sup>er</sup>, patriarche de CP, 125, 127 n. 170, 245, 268.

Niphôn II, patriarche de CP, 144 n. 336.

- 1 Niphôn, de Phakènou, grand économe (1262), 153 n. 403, 154 et n. 408; ancien prôtos (après 1262), 134 et n. 229.
- 2 Niphôn, ecclésiarque (1316), 160.
- 3 Niphôn, hig. de Va (entre 1319 et 1325), 135 n. 243.
- 4 Niphôn, évêque d'Hiérissos (1325), 137 n. 258 259.
- 5 Niphôn, hig., prôtos (1347), 136 n. 257, 137 et n. 264 265 266, 163 n. 485; ancien prôtos (1350), 137.
- 6 Niphôn, grand économe de Komitissa (1348),
- 7 Niphôn, ancien hig. de La (ca 1355-1363),137 n. 266.
- 8 Niphôn, de Pa, prôtos (1522), 145; ancien prôtos (1527/28), 145 et n. 339; (date erronée), 150.

Occident (de l'Empire byzantin), 13. oikoproasteion, 63.

Olympe, centre monastique, 7 n. 36, 10 et

n. 67, 12 n. 89, 14, 15 n. 109, 17, 18 et n. 11, 22, 23, 24 n. 59, 26, 28, 31, 33 et n. 117, 54, 55, 78 n. 145, 81 n. 178, 83, 100, 111 n. 1. Olynthe, 4 n. 5.

ômophagia, 78. Onèsiphoros, hig. des Saints-Apôtres (980), 87 et n. 247.

- 1 Onuphre, ascète égyptien, 21 et n. 37, 22.
- 2 Onuphre, ascète à Brastamou (IXe s.), 31 et n. 109, 35.

Opsikion, thème, 22.

Orient (de l'Empire byzantin), 13, 33.

Orphanou, couvent, 40 (= 1 Gomatou).

Oxys Bounos, colline de l'Athos, 87.

Ozolimnos, métochion de Xèr, 65 et n. 36.

Pachôme Ier, patriarche de CP, 143 n. 321.

- 1 Pachôme, dikaios (1364), 163.
- 2 Pachôme, prôtos (après mars 1441), 141 et n. 308.
- 3 Pachôme, dikaios (1583), 148 n. 372, 164.
- 4 Pachôme, prôtos (1583), 148 et n. 372.
- 1 Païsios, épitérète (1409), 158.
- 2 Païsios, dikaios (1462?-1488), 163.
- 3 Païsios, de La, prôtos (1507-1509), 143; ancien prôtos (1513), 143 et n. 329.
- 4 Païsios, de Chi, prôtos (1578-av. mai 1579), 147 et n. 367; ancien prôtos (juill. 1579), 147 et n. 368; (date erronée), 150.

Palaia Palatia, lieu-dit à Amoulianè, 59. palaiochôrion, 41 n. 206, 59 n. 126.

Palestine, 7 n. 43, 8 n. 44, 24 n. 59, 111 n. 1, 114 n. 33. — ascètes de, 23. — moines de, 7-8, 24.

Pannonie, 4 n. 7.

Pantocrator, couvent à l'Athos, 87, 262. Pantoléôn, moine de Bouleutèria (1016), 69. Paphlagonos, couvent à l'Athos, 89. parekklèsiarchès, 151 n. 380, 160 n. 459. parekklèsion, 22 n. 43, 65 n. 27 28, 145 et

- parèques, 39 et n. 181, 40, 62 et n. 5, 63, 81; 82, 104, 121.
- 1 Paul, père spirituel de Pierre d'Atroa (VIII<sup>e</sup>s.), 10 n. 67.
- 2 Paul le Jeune (xe s.), 28 n. 92, 34, 75 n. 118.
- 3 Paul, moine d'Athônos (942), 64.
- 4 Paul Xèropotamitès, moine athonite (xe s.), 66 et n. 43 45, 67 et n. 49 54 55, 68 et n. 55

- 57, 70 n. 69, 73, 97 et n. 21, 105, 171 et n. 36, 207.
- 5 Paul, prôtos (1001), 125, 130 et n. 191.
- 6 Paul, hig. de Saint-Paul (1007-1018), 67 et n. 50, 68 et n. 56, 130 n. 191 193, 171 et n. 36.
- 7 Paul, hig. de Do, prôtos (1070-1083), 125, 127, 128 et n. 174, 131 et n. 202 203 205, 167 n. 7.
- 8 Paul, hig. de Do (1087), 131 n. 202, 133 n. 215.
- 9 Paul, hig. de Chrysostomou, épitérète (1405-1407), 158 et n. 447.
- 10 Paul, ancien prôtos (1488), 142 et n. 315.11 Paul, dikaios (1552), 162 n. 477, 164.

paysans, 48, 52, 56, 57, 109.

pêcheries, 122, 152 n. 395. Pélagonie, 111 n. 1.

Pélékètè, couvent en Bithynie, 10 et n. 66.

Péloponnèse, 4 et n. 15, 7.

pension annuelle, de l'Athos (roga), 54-56, 83, 85 n. 235, 96, 122. — d'Iv, 55 n. 90. — de La (solemnion), 55, 80-81, 82, 85, 98, 99.

père spirituel, d'un groupe de moines, 25, 26, 28 et n. 92, 32, 33, 34, 35, 86, 100. — d'un moine, 10 n. 67, 29, 49 n. 43, 68 n. 56, 76 n. 127, 83 et n. 213, 97, 222.

Péristérai, village, 27, 35.

Péristérai, couvent près de Thess, 22, 27 n. 91, 28, 29, 31, 35-36, 41, 82, 99 n. 37, 199.

Perse, 25 n. 65.

Petite-Sainte-Anne, skite, 22 n. 43.

Pétra, couvent à CP, 136 et n. 252.

Phakènou, couvent à l'Athos, 89.

Phalakrou, couvent à l'Athos, 89, 156 n. 427.

1 Phantinos le Jeune (xe s.), 83 et n. 213.

2 Phantinos, hig. de Sikélou (985), 90 et n. 301.

Philadelphos, moine et prêtre (984-985), 89. Philadelphou, couvent à l'Athos, 89, 125.

Philippe II, roi de Macédoine, 4 n. 5.

Philogonios, ecclésiarque (1356), 160.

Philothée, patriarche de CP, 139.

1 Philothée, prôtos (1568-1569), 147.

2 Philothée, prôtos (1591), 148.

Philothée, Arsène et Dionysios, fondateurs présumés de Philothéou, 91 n. 312.

Philothéites (Histoire de l'Athos écrite par un), 111, 112 n. 12, 113 et n. 15, 171, 221.

Philothéou, couvent à l'Athos, 90, 91 n. 312, 147 n. 367.

Phlouboutè, couvent près de Nicée, 11 n. 77. Phokas (famille des), 74, 97.

Phokas (Léon), domestique de l'Occident, magistros, 72 n. 88 92, 74 et n. 109, 83.

Phokas (Nicéphore), domestique de l'Orient, 72 n. 92, 73, 74, 75 et n. 118 122, 76 et n. 125 130, 78 et n. 145 148, 80, 81 et n. 178, 115; cf. Nicéphore II.

Phôteinoudion, couvent à l'Olympe, 11 n. 77. pièce d'or (nomisma), 55, 58 n. 112, 80, 81, 82, 85 et n. 230, 91, 122 n. 124.

- 1 Pierre d'Atroa (IXº s.), 10 n. 67, 11 n. 77, 15 n. 111, 28 n. 92.
- 2 Pierre, scholarios (IXe s.), 20.
- 3 Pierre l'Athonite (1xe s.), 19-22, 29, 32, 71.
- 4 Pierre Kalioukas, hig. [de Kalyka?] (982), 88.

pirates, 137 n. 261, 163 n. 482.

Pissadinôn, couvent à l'Olympe, 23 n. 48.

Pithara, couvent à l'Athos, 90.

Plaka, kellion à l'Athos, 137 n. 265.

Platon, hig. des Symboles (viiie s.), 10 n. 67.

Platys, presqu'île de l'Athos, 152 n. 395. pneumatikos, 150 n. 380, 161 n. 470, 164 n. 489.

Poimèn, hig. de Bouleutèria (av. 1010), 68, 69 et n. 61.

polistès, 72.

Polygyros, 35 n. 131, 40.

Polygyrou, couvent à Polygyros, 5 n. 25, 40 et n. 193.

prêtres (ordination de), 106 n. 120, 269. proasteion, 11 n. 80, 62 et n. 5, 63, 121.

Proavlax, lieu-dit, 59 et n. 126.

Prodrome, cf. Saint-Jean-Prodrome. Prophourni, kellion de La à Karyés, 74 n. 105.

Propontide, 111 n. 1.

prostagma, 58, 102-103, 107-108, 127 n. 166 169. Prôtaton (Mésè), 40, 63, 85 et n. 234 235, 99, 113, 116 n. 56, 120-121, 122 et n. 119 121, 123 n. 127, 140 n. 297, 150 et n. 379, 153 n. 401, 155. — archives du, 45, 51, 58, 62 n. 7, 167-172. — fortune du, 63 et n. 14 15, 121-123, 125, 151, 153, 167 et n. 6, 168. — officiers du, 119, 120 n. 103, 139 n. 284, 150-151, 159, 162 n. 475, 163 n. 482, 207-208. — registres du, 129 n. 184, 168 et n. 14, 262.

prôteion, 120, 124.

protocole d'accord de mai 942 (dialysis), 40,

INDEX FRANÇAIS

41, 57, 61 n. 2, 112 et n. 7, 115, 188-192. prôtos, 52 et n. 64, 56 et n. 91, 59, 61 et n. 3, 62 n. 10, 63 et n. 17, 64 n. 18, 66 et n. 45, 71, 73 et n. 99, 74, 79, 84 n. 221, 89, 93 n. 334, 95, 96, 100, 101 et n. 66 69, 103 et n. 80, 105, 106, 107 et n. 125, 109 n. 143, 114 et n. 33, 115 et n. 33 39 40, 116 n. 43, 117, 118 et n. 70 71, 119 et n. 89, 120 n. 92, 121 et n. 106 111, 122 et n. 122, 123 et n. 128 129 131 132, 125 et n. 143, 126 et n. 152, 128, 129 et n. 185, 151, 152 n. 385, 153 et n. 399, 159, 161 et n. 473, 162 et n. 474 475, 168 n. 8 11 12 14, 224, 245, 250, 251, 268, 269, 273; ancien prôtos, 128, 129; commémoraison du, 123 n. 132: confirmation du, 124-128, 245; élection du, 103 et n. 80 84, 124 et n. 135 138, 209; mandat du, 128; serboprôtoi, 159, 162. — liste des prôtoi, 129-148; liste des faux pr., 148-150.

prôtos, titre non monastique, 114-115 n. 33. protosyncelle (du patriarche), 145 n. 343 345 346 348.

Ptéléôtès (Dèmètrios), protospathaire, fondateur d'un couvent (xe s.), 40.

Ptéléôtou, couvent, 40 (= Polygyrou). Ptèrè, couvent à l'Athos, 90.

Rabda, couvent à l'Athos, 90 et n. 298.

Pyrgoudia, lieu-dit, 41 n. 206, 112 et n. 15, 113 n. 20.

Quarante-Martyrs, couvent, cf. Xèropotamou.

Rabdouchou, couvent à l'Athos, 90 n. 298. Raïthou (moines de), 8. rapport de Thomas, 39 n. 179, 46, 57, 112 et n. 5, 115, 189, 192-197. Rast'ko (saint Sava de Serbie), 116 n. 43. Rébénikeia, 189, 190. Rèchinoi (Rynchines), 6 et n. 26 30 33. redevance annuelle, 120, 122 et n. 121 125. Romain Ier Lécapène, 46 n. 15, 54, 55 et n. 85 88, 56, 65, 66, 179, 186, 187, 199. Cf. chrysobulle de Romain Ier. Romain II, 39, 55 n. 89, 66, 78 n. 145, 81. Rome, 14, 49 et n. 43, 51 n. 55, 52 n. 66, 83. Roudaba, lieu-dit, 41, 59 n. 128. Roudaba (couvent à), 59. ruches, 57. Russie, 144 n. 330. Rynchines, cf. Rèchinoi.

1 Sabas, économe (1014), 153.

2 Sabas, hig. de Xèrokastrou, prôtos (1087), 132 et n. 206.

3 Sabas, moine athonite (ca 1342), 136 n. 252.

4 Sabas, prôtos (1368-1371), 139.

5 Sabas, de Chi, prôtos (1512/13-1513), 144.

6 Sabas, moine de Va (1515), 144 n. 330.

7 Sabas, économe (1561), 153 n. 399, 155.

sacristain, 123 n. 127. Sagoudates, 6 et n. 26 30.

Saint-Akindynos, couvent à Roudaba, 41, 59 n. 128.

Saint-André, couvent à l'Athos, 86.

Saint-André, église et couvent, cf. Péristérai. Saint-Auxence, mont, 18.

Saint-Basile, prétendu couvent à l'Athos, 90 n. 299.

Saint-Césaire, couvent à Rome, 49.

Saint-Charitôn, couvent en Palestine, 8 n. 43. Saint-Dèmètrios, couvent à l'Athos, 87.

Saint-Eleuthérios, kathisma à l'Athos, 69.

Saint-Élie, couvent à l'Athos, 88.

Saint-Étienne, couvent à Thess, 14 n. 102 104. Saint-Étienne, couvent, cf. Berroiôtou.

Saint-Georges, couvent, cf. Xénophon, Zographou.

Saint-Gérasimos, laure en Palestine, 91 n. 312. Saint-Jean-l'Évangéliste, église d'Iv, 84.

Saint-Jean-le-Théologien, couvent à Éphèse, 10 n. 66.

Saint-Jean-le-Théologien, couvent, cf. Pélékètè. Saint-Jean-Prodrome, chapelle à Karyés, 145. Saint-Jean-Prodrome, couvent sur le mont Ménécée, 127 n. 169.

Saint-Jean-Prodrome, couvent, cf. Klèmentos, Kolobou.

Saint-Jean-Prodrome, église d'Iv, 64 et n. 25, 65 et n. 27.

Saint-Jean-Prodrome, métochion d'Iv, 38 (= Kolobou?).

Saint-Luc, couvent à Thess, 14 n. 103.

Saint-Nicéphore, couvent, cf. Xèropotamou.

Saint-Nicolas, couvent à l'Athos, 89.

Saint-Pantéléimôn, couvent à l'Athos, 89 et n. 284 285, 143 n. 328.

Saint-Paul, couvent à l'Athos, 24 n. 62, 67 et n. 49 51, 68 et n. 56 58, 89, 126, 130 n. 193. Saint-Sabas, couvent en Palestine, 7-8 n. 43. Sainte-Anne, skite, 69.

Sainte-Christine, couvent près de l'Athos, 41, 57, 58, 59.

Sainte Montagne, Montagne, passim.

Sainte-Sophie, église à Thess, 190.

Saints-Anargyres du Kosmidion, couvent à CP, 222.

Saints-Apôtres, couvent à l'Athos, 86-87, 93 n. 333.

Saints-Pierre-et-Onuphre, chapelle près de Docheiariou, 22 n. 43.

Saints-Pierre-et-Onuphre, kellion de La à Karyés, 22 n. 43.

Saint-Pierre-et-Onuphre, monydrion à l'Athos, 22 n. 43.

sarcophage, 3 et n. 4.

Sauveur (couvent du), à l'Athos, 90.

Sauveur (couvent du), prétendu couvent à l'Athos, 90 n. 299.

Sauveur Akatalèptos (couvent du), à CP, 21 n. 33.

Sauveur (église du), à l'Athos, 90 n. 299.

Sava, fondateur de Chi, archevêque de Serbie (XIIº-XIIIº s.), 133 n. 221, 134 n. 224.

sceau, bulle, 65 n. 34, 115 n. 33, 127 n. 166, 167, 170 n. 24, 177, 178, 179, 182, 187, 188, 189, 190, 197-198, 199, 203, 216, 217, 220, 221, 238-239, 243, 249, 254, 261.

Scythes, 74 et n. 107.

Sébastianos (Manuel), notable de Thess, ktètôr de l'Athos (xvie s.), 145 n. 344.

sékréton du phylax, 55 n. 90.

Semion, prôtos, 144 n. 330 (= 9 Syméon).

Sérapheim, prôtos (1538), 145 et n. 347 348, 146 n. 350; ancien prôtos (1541-1543), 145-146; (date erronée), 150.

Sérapiôn, prôtos (ca 1460), 142.

Serbes, 87, 271.

Sergios II, patriarche de CP, 125.

Sergios, évêque d'Hiérissos (?), 137 n. 261.

serviteur, 28, 66 n. 45, 73, 74, 105.

Sicile, 90, 111 n. 1. — Siciliens, 101.

Sidèrokausia, village, 30, 36-38, 53 n. 68.

Sidèrokausia (établissement d'Euthyme à), 36-38, 53 n. 68.

sigillion, 46 et n. 14, 48 n. 27, 179.

sigillion de Basile I<sup>er</sup>, 34, 45-48, 48, 50, 51 et n. 60, 53, 56, 57, 63, 114 et n. 29, 177-181, 182, 194.

Sikélou, couvent à l'Athos, 90 et n. 301. Silouanos, prôtos (avant 1375), 138 et n. 274. 1 Simôn, fondateur de Simonopétra (xive s.?), 91 n. 312.

2 Simôn, prôtos (1409), 141 et n. 304 305.

3 Simôn, hiéromoine (xve s.), 141 n. 305.

Simonopétra, couvent à l'Athos, 91 n. 312. Sinaï (moines du), 8 et n. 48.

Sinai (moines du), 8 et il

Singitique, golfe, 57.

Skantzoura, îlot, 27 n. 89.

Sklavoi Boulgaroi, 39 et n. 181.

Sklèros (Bardas), 64, 84.

Skopje, 136 n. 257.

Skorpios, nom (ou surnom) de 5 Niphôn, 137 n. 266.

Skorpiou, couvent près de la frontière de l'Athos, 59, 136 n. 248.

Skylopodari, cf. Kynopodos.

Slaves, 4, 5-6, 13 n. 95, 15, 16, 50 n. 51, 83 n. 210, 169.

1 Sôphronios, archimandrite, prôtos du désert de Jérusalem (vie s.), 114 n. 33.

2 Sôphronios, prôtos (1547), 146; ancien prôtos (après 1547), 146; le même?, 150. Spèlaiôtou, couvent en Chalcidique, 41 et n. 210.

Spèlaiou, couvent en Palestine, 91 n. 312.

stasis, 117 n. 57.

Stavronikèta, couvent à l'Athos, 147 n. 362. Stefan Dušan, 37 n. 159, 92 et n. 327, 136 n. 257, 273.

Stefan Milutin, 90 n. 299.

Stefan Nemanja, 116 n. 43.

Stefan Uroš, 37 n. 159.

1 Stéphanos, hig. de Péristérai (952), 36.

2 Stéphanos, prôtos (958-959), 71 n. 79, 116, 117, 129.

3 Stéphanos, hig. de Kolobou (av. 985), 39 et n. 189.

4 Stéphanos, hig. de Katzari (985), 88.

5 Stéphanos, moine de Phi (xixe s.?), 171.

Stoudios, couvent à CP, 49 et n. 37 43, 52 n. 64 66, 99, 100 et n. 47. — Stoudites, 11 n. 79, 12 n. 83 84 87.

Stratonikė, village, 37.

Strobèlaia, couvent à l'Athos, 90.

stylites, 26 n. 80.

Stylos, couvent, cf. Vierge.

Süleyman, 107.

1 Syméon, moine athonite (IXe s.), 27, 30 et n. 104, 33.

2 Syméon, moine, disciple de 1 Blaise (IXe s.), 49 n. 43.

- 3 Syméon le Stoudite (xe s.), 100 n. 47.
- 4 Syméon le Nouveau Théologien (x<sup>8</sup> s.), 79 n. 159, 100 n. 47.
- 5 Syméon, hig. de Xén (ca 1078-1089), 49 n. 44, 76 n. 126, 84 n. 221, 104, 116 n. 56, 123 n. 131, 131 n. 199.
- 6 Syméon, de Chi, économe (1141), 154; (fausse date), 155.
- 7 Syméon, père de Sava (XIIe s.), 133 n. 221.
- 8 Syméon, prôtos (av. 1284/85), 134 et n. 230.
- 9 Syméon, [hig.] de Va, prôtos (1510), 144 et n. 332; ancien prôtos (1515), 144 et n. 330 (et Semion) 331.
- Syméon, lecture erronée pour 2 Simôn, 141 n. 304.
- Syrie, 7 n. 41, 8 n. 44, 24 n. 59, 25 n. 65, 111 n. 1, 120 n. 91.
- terre klasmatique (klasma), 47 et n. 20 22 24, 48 n. 30, 53, 56, 57, 63 n. 16, 112, 114. Thasos, 37 n. 159.
- Théodora, sainte de Thess (IXe s.), 13, 14 et n. 103 104.
- Théodore, patriarche d'Antioche, 100 n. 46.
- 1 Théodore Stoudite (1xe s.), 10 n. 67, 11 et n. 75 77, 12 n. 83 87, 13 n. 96, 78 n. 149 152, 100.
- 2 Théodore, ascète à l'Olympe (IXe s.), 26 et n. 74, 31.
- 3 Théodore, archevêque de Thess (IXe s.), 27 et n. 82.
- 4 Théodore, hig. de Xèrokastrou (980), 92 n. 322.
- 5 Théodore, hig. de Xén (1018-1035), 131 n. 199.
- 6 Théodore, hig. de Do, épitérète (1049), 156 et n. 429.
- 7 Théodore, hig. de Xén (1059-1071), 131 n. 199.
- 8 Théodore Képhalas, hig. de La (1107?), 251.
- 9 Théodore, prôtos (1253?-1257), 134.
- 1 Théodoret, hig. des Saints-Apôtres, économe (1198), 154.
- 2 Théodoret, ecclésiarque (1325), 160.
- 3 Théodoret, moine de La, archiviste (début xixe s.), 8 n. 49, 81 n. 188, 111, 112 et n. 12 15, 113 et n. 20, 171 et n. 40 41 42, 172, 221.
- 4 Théodoret, prétendu prôtos, 136 n. 256, 150. Théodose Ier, 7, 91.

- 1 Théodose le koinobiarque (vie s.), 114 n. 33.
- 2 Théodose, hig. de Kamèlavka (996), 88.
- 3 Théodose, hig. de Thessalonikéôs, économe (1070), 153 et n. 403, 154.
- 4 Théodose, hig. de Sthlavandréou, épitérète (1294), 157 et n. 431.
- 5 Théodose, hig. de Rabdouchou, dikaios (1316), *162* et n. *479 481*.
- 6 Théodose, évêque d'Hiérissos (1323), 137 n. 258.
- 7 Théodose, dikaios (1329-1330), 162 et n. 481.
- 8 Théodose, hig. de La (1339-1340), 137 n. 259.
- 9 Théodose, hig. d'Alôpou, dikaios (1342-1345), 138 n. 271, 162-163; prôtos (avril 1353; 1355-1356), 138 et n. 270 272 273 275 276; ancien prôtos (entre 1353? et 1356?; déc. 1356-1369), 138.
- 10 Théodose, hig. de Stéphanou (1369), dit à tort ecclésiarque, 161 et n. 466.
- 11 Théodose, dikaios (1375), 162 n. 475, 163.
- 12 Théodose, ancien prôtos (1376), 139 et n. 284.
- 13 Théodose Plakas Serbiôtès, épitérète (1378), 158 et n. 446.
- 14 Théodose, hig. de Stéphanou, ecclésiarque (1405-1409), 161 et n. 470.
- Théodosiou, couvent à l'Athos, 90.
- 1 Théodotos, moine athonite (960), 75.
- 2 Théodotos, moine de La (963-964), 77 n. 140 141.
- 1 Théodoulos, moine stoudite (1xe s.), 13 n. 96.
- 2 Théodoulos, métropolite de Thess (1096), 203, 216, 220.
- 3 Théodoulos, d'Auxentiou, épitérète (1287), 157.
- 4 Théodoulos, hig. de Makrou, épitérète (1325), 157 et n. 435.
- 5 Théodoulos, supérieur du kellion de Saint-Sava (av. 1353), 138 n. 272.
- 6 Théodoulos, prôtos (?) (juin 1353), 138 et n. 272.
- 7 Théodoulos, ecclésiarque (1362), 160.
- 8 Théodoulos, hig. de Stéphanou, ecclésiarque (1389), 161 et n. 466 468; dikaios (1394), 163 et n. 487.
- 9 Théodoulos, ancien économe (1395), 155.
- 10 Théodoulos, ecclésiarque (août 1395), 161 et n. 468; ancien ecclésiarque (1398), 161.
- 11 Théodoulos, épitérète (1398), 158.

- Théodoulos, erreur d'un copiste pour 9 Théodose, 163 n. 483.
- 1 Théoktistos, hig. d'Es, prôtos (1035-1037), 130 et n. 196.
- 2 Théoktistos, hig. de Roudaba (1065), 59 n. 128.
- 3 Théoktistos, prôtos (début du XIIIe s.), 134. Théoktistou, couvent à l'Athos, 90-91.
- 1 Théônas, ecclésiarque (1387), 160.
- 2 Théônas, prétendu prôtos, 150.
- 1 Théophane le Confesseur (1xe s.), 11 n. 75.
- 2 Théophane, d'Iv, copiste (1004-1023), 84 n. 221.
- 3 Théophane, prôtos (1310-av. avril 1314), 126 et n. 161, 127 n. 170, 135.
- 4 Théophane, hig. d'Ichthyophagou, épitérète (1316), 157.
- 5 Théophane, ancien prôtos (après 1371), 139 et n. 281.
- 6 Théophane, prôtos (1430/31), 141.
- 7 Théophane, prétendu ecclésiarque, 161.

Théophanô, impératrice, 50 n. 46.

- Théophile, empereur, 12, 14 n. 103, 17, 76 n. 126.
- 1 Théophile Plakas, épitérète (1329-1347), 157 et n. 437 438, 163 n. 482 484.
- 2 Théophile, ecclésiarque (1347), 160.
- 3 Théophile, économe (1356), 155.
- Théophylaktos, prôtos (1045-1051), 103 n. 84, 131 et n. 199.
- 1 Théostèriktos, moine de Pélékètè, confesseur, (VIIIe s.), 10 n. 66.
- 2 Théostèriktos, moine à l'Olympe (Ixe s.), 23, 26 et n. 70, 31.
- 3 Théostèriktos, hig. de Kamèlavka, épitérète (1297), 157.
- 4 Théostèriktos, hig. de Plaka, économe (1322), 155 et n. 414.
- 5 Théostèriktos, prétendu hig. de Kamèlavka et épitérète, 159.
- Thessalonikéôs, couvent, cf. Saint-Pantéléimôn. Thessalonique, 5, 9, 12 n. 87, 13 et n. 94 95 96 97 98, 19, 22, 26 et n. 80, 28, 37 n. 158 165, 57, 61, 63, 83 et n. 213, 107, 111 n. 1, 115, 123, 190. archevêque (métropolite) de, 36, 58, 126. couvents et moines de, 14 et n. 103. duc de, 62. éparque de, 116 n. 43. juge de, 58, 73, 115, 116.
- 1 Thomas, protospathaire, épopte de Thess (942-943), 45, 46 n. 15, 56, 57 et n. 103, 58

- et n. 112 119, 59, 63 n. 16, 112, 194. Cf. rapport de Thomas.
- 2 Thomas, prôtos (980-985), 39 n. 185 186, 90, 128 n. 174, 130.
- 3 Thomas, économe (1083), 154.
- 4 Thomas, hig. de Saint-Élie, épitérète (1142), 156 et n. 426.
- 5 Thomas, hig. de Va (1325), 135 n. 243.

Thrace, 4 n. 7, 20, 21 n. 34, 200.

Thracésiens (couvents et moines du thème des), 10 et n. 66.

Timothée, médecin, moine athonite (xe s.), 70 n. 69.

Tragos, 99.

Trébizonde, 40.

tribunal, athonite, 137 n. 266; laïque (ou justice laïque), 98, 103, 105, 123 n. 129.

Trinité, kellion de La à Karyés, 74 n. 105. Trochala, couvent à l'Athos, 91.

Trôgala, couvent à l'Athos, 91.

troupeaux, 6, 53, 57, 104, 109.

Tsaconiens, 4 n. 15, 64 n. 22.

tugra (ligature rappelant une), 144 et n. 335. Turcs, 37 et n. 158 165, 107, 109.

typikon d'Athanase pour La, 71, 78 n. 149, 81 et n. 188, 82, 84 n. 220, 97, 108, 223.

typikon, d'un couvent, 34 n. 123, 55, 84 n. 220, 103, 108, 124 n. 137, 127 n. 169, 223.

typikon de Manuel Paléologue, 95, 107, 108-

typikon (prétendu) de Manuel Paléologue (Nomos kai Typos), 95 n. 3, 123 n. 127, 143 n. 319, 168.

typikon de Monomaque, 62 n. 711, 66, 84 n. 220, 95 et n. 2, 102-107, 107, 108, 109, 117 et n. 68, 118 et n. 77, 119, 125, 155-156, 203, 207, 216-232, 256.

typikon du patriarche Gabriel, 129 n. 185.

typikon de Tzimiskès, 39 n. 186 187, 57 n. 111, 59, 62, 66, 68 n. 55, 69 n. 61, 84 n. 220, 86, 88, 90, 92, 95 et n. 2, 97, 98 et n. 31, 99-102, 102, 104-105, 107, 108, 109, 116, 117, 123 n. 131 132, 124, 125, 152, 155, 159, 167, 186, 202-215, 216, 221, 223, 224, 256.

Tzaïnos, épitérète, 156 n. 427.

Tzoulas (Thomas), protospathaire (942-943), 56.

vaches, 104, 223.

Valaques, 4 n. 15, 6, 50 n. 51, 84 n. 221, 104, 128, 266.

Vatopédi, couvent à l'Athos, 3 n. 4, 89, 91 et n. 312, 101 n. 68, 104, 105, 106, 116 n. 56, 117, 118 et n. 77, 120, 121 n. 112, 124 n. 137, 125, 133 n. 217, 143 n. 321, 168 n. 12, 251, 262.

Vénitiens, 37 n. 158.

Vierge du Stylos (couvent de la), au Latros, 63 n. 17, 75 n. 118.

Vierge (couvent de la), cf. Bouleutèria, Iviron, Strobèlaia.

Vierge (église de la), katholikon d'Iv, 65 n. 28. Vierge Portaïtissa (église de la), premier katholikon d'Iv, 64 et n. 25, 65 et n. 28.

Vierge (église de la), cf. Karyés.

Vierge-et-Pierre-l'Athonite, église, dans les limites de La, 22 n. 43.

vigne, 71 et n. 80 81, 97 et n. 18 19, 113, 122 n. 115, 151 n. 383.

vin, 122 n. 125.

Vlachorèchinoi (Vlachorynchines), 6 et n. 30 33.

1 Xénophon, hig. athonite (xe s.), 70 n. 69.

2 Xénophon, hig. de Kalyka (996), 88.

3 Xénophon, hig. de Saint-Georges (998-1007), 92 et n. 320.

Xénophon, couvent à l'Athos, 92, 121 n. 112, 123 n. 127, 124 n. 137, 131 n. 197 199, 136 n. 244, 208, 251.

Xèrokastron, région de l'Athos, 87.

Xèrokastrou, couvent à l'Athos, 68 n. 56, 92.
Xèropotamou, couvent à l'Athos, 8 n. 44, 55 n. 84, 65-68, 121 n. 112, 140 n. 287.

Xèropotamou, ancienne appellation de Saint-Paul, cf. ce mot.

Xèropotamou, laure en Palestine, 8 n. 44. Xylourgou, couvent à l'Athos, 152 n. 385, 156 n. 426.

Zoè, impératrice, 50 n. 46.
Zôètos, juge de Thess (942-943), 56.
Zographou, couvent à l'Athos, 88, 91 n. 312, 92-93, 131 n. 198.
Zygos, montagne, 34, 57, 59, 72 et n. 88, 73, 87, 93 et n. 340, 113 n. 25.

Zygos, village abandonné, 59 n. 126.

Zygou, couvent à l'Athos, 93 et n. 337 338 340.

## INDEX GREC

άδατον (τδ), 34 n. 128, 50 n. 47; 11, 45. 'Αδλεπης, cf. 1 Θεόδουλος. άγανάκτησις, de l'empereur, 1, 23; 8, 176 (ἀνακτορική); **13**, 80; App. I a, 7. άγγαρεία, 3, 14; 7, 122. Cf. corvées. "Αγγελος, cf. 'Ανδρόνικος. άγελαῖος, cf. βοῦς. άγένειοι, 7 not., 101; 8, 46; 13, 71, 72, 76; cf. παίδες, παιδίον. Cf. imberbes. "Aylov "Opog, 6 not.; 8 not., 1, 31, 36, 175, 198, 199; **10** I, 1; **12,** 178; **13** not., 26, 60, 72, 76, 79; **14,** 16; App. I a, 1; App. Ib, 4, 7, 8; App. Ic, 5; App. Id, 15; App. I e, 3, 11; τὸ καθ' ἡμᾶς ἄγ. ὅ., 123 n. 132, 140 n. 287; τὸ ἄγ. ὅ. ὁ "Αθως, **13**, 6, 83-84; App. I d, 6; cf. "Αθως, "Όρος. άγιορείτης, 65 n. 33. — οἱ 'Αγιορεῖται, 107 n. 125; 10 I, 4, 13; 10 II, 2; App. I b, 1. άγιορειτικός, cf. μονή. άγιος (épithète de l'empereur), cf. αὐθέντης, αὐτοκράτωρ, βασιλεύς. Cf. κέλευσις, ταμεῖον. 'Aγίου Βασιλείου, lieu-dit à l'Athos, 90 n. 299. 'Αγίου ''Ορους (μονή τοῦ), 61, 62 et n. 8, 103; 8 not., 21. άγιώνυμος, cf. "Ορος. άγιωσύνη: ἡ μεγάλη σου ά. (le patriarche), **10** I, 1, 12, 19. ἄγνωστος, cf. ἱερεῖς. άγοραΐοι, 15 n. 111. Cf. moines. άγρός, 7, 43, 63, 66, 67, 68, 69, 70, 88, 104; 8, 46, 116. Cf. agros. άγγίνοια : βασιλική πρόνοια καὶ ά., 3, 3-4. άδεια, 5, 23, 59; 7, 65; App. I b, 3; App. I e, 9, 11; ἐπ' ἀδείας ἔχω, 7, 39, 107, 125. άδελφοί (moines), 33 n. 122, 34 n. 126, 51 n. 54, 52 n. 64, 71 n. 80, 77 n. 140, 78 n. 148, 79 n. 158, 100 n. 49, 117 n. 63; 7, 14, 22, 92, 107; 8, 94, 96, 98; 10 II, 15: 13, 14, 16, 19, 28 (Executor), 33, 75; άδελφός, 7, 38, 117; 8, 108; 13, 13, 51; cf. πατέρες.

άδελφοποίησις, 7 not., 92. άδελφοποιία, 13, 60. άδελφότης, 79 n. 161; 8, 108, 109; 13, 67. άδέσποτος, cf. τόπος. άδιάσειστος, cf. έλεύθερος. άδιατύπωτος, 9, 38. άήττητος, cf. βασιλεία. 1 'Αθανάσιος, moine de Kolobou (908), 2, 36. 2 'Αθανάσιος, prôtos (972), 7 not., 1, 163. Cf. 2 Athanase. 3 'Αθανάσιος, kathig. de La (972), 7, 3, 27, 163; «γιος 'A., 13, 25, 31-32. Cf. 1 Atha-4 'Αθανάσιος, kathig. de Va (1045), 8 not., 50, 182, 186. Cf. 3 Athanase. 5 'Αθανάσιος, hig. de kyr Sisôè (1045), 8 not., 189. 6 'Αθανάσιος, hiéromoine de Xystrè (1500), 14. 32 (Afanasie). 'Αθανάσιος, lecture erronée pour 'Ανθιμος, 7 app. 164. 'Αθανασίου (λαύρα ου μονή τοῦ κῦρ), cf. Λαύρα. 'Αθανασίου (μοναστήριον τοῦ), 2, 16. Cf. Athanasiou. 'Αθανασίου (μονή τοῦ κῦρ), 8 not., 188 ¶ 2 Θεοδόσιος, Μελέτιος, Πέτρος. άθέτησις, 9, 48; 11, 168, 169 (κανονική); **12.** 191. άθόρυδος, 1, 11. άθροισις (assemblée extraordinaire), 120. άθροισμα: τὸ ἄ. τῶν γερόντων, 8, 137. άθωϊκός, 65. 'Αθωνίται, 4, 8, 12, 17, 23, 25; 5, 29; 6, 19, 'Αθωνίτης, 61, 64; **4.** 3 ¶ Βάρδας, 1 Θεόδωρος. "Αθωνος ([μονή] τοῦ), **4,** 2 ¶ 3 Ἰωάννης, 1 Παῦλος. Cf. Athônos, 5 Jean, 3 Paul. " $A\theta\omega\varsigma$ , **2**, 13, 26, 47, 57; **3**, 6; **4**, 15, 28;

5, 5 et passim; 6, 5, 42; 7, 155; 11, 27;

άκρωτήρια τοῦ "A., 28 n. 94, 34; κορυφαὶ τοῦ "A., 18 n. 10; όρος τοῦ "A., 1, 7, 15,

20-21; 2, 22-23, 55; 4, 9; 5, 1; 7, 37; 8, 173, 183 ; **12,** 47 ; περιώνυμος "A., **2,** 17 ; περιώνυμον όρος τοῦ "Α., 2, 3-4; 7, 1; 8, 10-11 ; ὑπουρία τοῦ "A., 34 n. 125, 49 n. 41; cf. Θεοτόκος. "A $\theta\omega\zeta$  (la montagne), 14, 13. Cf. Athos. "A $\theta\omega\varsigma$ , ville, 4 n. 9. αίγες, 8, 80. Cf. chèvres. αίθριοι, 24 n. 60; cf. δπαίθριοι. Aivos, 8, 67. Cf. Ainos. αἰσχροκέρδεια, 7, 89; 8, 62. αἴτησις, 46 n. 18, 73 n. 97; 2, 4; 7, 23; 8, 18, 90; 10 I, 18; 10 II, 1. αίτία, 7, 55 (εὐλογοφανής), 59, 127; 9, 40; **10** I, 9. αίτίαμα: συγκοινωνίας αί., 10 ΙΙ, 6 ; ψυχικά αί., 8, 25, 33; 9, 6. άκαινοτόμητος, 2, 48-49. άκηδία, 74 n. 112. άκηλίδωτος, cf. άρτος. 'Ακινδύνου [μονή τοῦ ἀγίου], cf. 14 Jean, Saint-Akindynos. άκοαί, de l'empereur, 7, 32; 8, 110. — de la justice, 2, 44. ακριδής, cf. έρευνα. 'Ακρόθωοι, ville, 4 n. 9. 'Ακροπολίτης, grand logothète, App. I b not., 13. "Ακρους (κατεπανίκιον), 38 n. 166. άκρωτήρια, cf. "Αθως. ἄκυρος, App. I d, 18. ἀκυρῶ, 8, 111; 9, 29; App. I b, 9. άλεξίκακος, cf. φάρμακον. 'Αλέξιος [Ier] ὁ Κομνηνός, App. I not.; App. Id, 14. Cf. Alexis. άλήθω, 1, 14. άλογον, 14, 3, 21, 22, 23, 29; App. II a, 1, 9 (πρωτατινόν); App. II b, 15. Cf. chevaux. 'Αλωποῦ [μονή τοῦ], cf. 3 Gabriel, 3 Iôannikios, 6 Joseph, 7 Joseph, 9 Théodose. άλωσις, App. I b, 14. 'Αμαλφηνών (μονή των), **8,** 99-100. Cf. Amalfinou. αμέλεια, cf. ἔγκλημα. άμηχανία, 10 I, 7. άμοιδαΐον, 168. άμοιδή, 13, 27. 'Aμουλιανή, île, 6 not., 21, 23. Cf. Amoulianè. άμπελών, 2, 51; 7, 114. Cf. vigne.

άμφισδήτησις, 7, 20. — τὰ άμφισδητούμενα, 7, ἀναγκαῖα (τὰ), 10 I, 14-15. άναγνόντες, 1 not., 26. άναγνώστης, App. I c not., 3; App. I e not., άναγράφομαι, 3, 11; 5, 21, 68. άναθεματίσματα, App. I b not., 9. άναίτιος, 10 ΙΙ, 13. άνακουφίζω, 10 ΙΙ, 3. ανακρίνω, 11, 142; 12, 95 (πνευματικώς); 13, ἀνάκρισις, 82 n. 193. άνακτορικός, cf. άγανάκτησις, φρήν. ἀναλογῶ, 4 not. ἀναλώματα (βασιλικά), 66 n. 40. άναξ (φιλόχριστος), 8, 17. 'Αναπαυσᾶ [μονή τοῦ], cf. 1 Isaac. 'Αναργύρων (μονή τῶν άγίων), 8, 195 ¶ Γερμανός. 'Αναστάσιος, spatharocandidat, komès tès kortès de Thess (943), 6 not., 12. ἀνατροπή, 7, 152; 8, 119, 168; 9, 6; 12, 191; **13**, 77. ἀναφορά, du nom, 123 n. 132; 11, 145, 148. - θεία ά., 13, 53. άναχώρησις, 10 ΙΙ, 11. άναχωρητικός, cf. μονοκέλλιον. άνδοαποδίζω, 7, 62. 1 'Ανδρέας, moine et prôtos hèsychastès [de l'Athos] (908), 2 not., 17. Cf. André. 2 'Ανδρέας, hig. de Spèlaiôtou (942), 4, 1; (943), 6 not., 16. 3 'Ανδρέας, spatharocandidat, cartulaire du thème de Thess (943), 6 not., 12. 4 'Ανδρέας, hig. (972), 7, 166. 5 'Ανδρέας, hig. (972), 7, 170. 'Ανδρέου [μονή τοῦ ἀγίου], cf. Aristoboulos. 'Ανδρόνικος [ΙΙ] Δούκας ''Αγγελος Κομνηνός ό Παλαιολόγος, 12 not., 201-203. Cf. Andronic. άνενογλησία, 108 n. 128; 12, 184. ἀνεύθυνος, 7, 16 ; 10 I, 8, 16 ; 10 II, 6. ἀνηλογῶ, 4 not., 31. "Ανθιμος, hig. (972), 7, 164 et app. άνθρωπος (serviteur), 76 n. 130; 1, 13 (βασιλιχός). άνταλλαγωγή, 8 not., 117.

ἀντιβάλλω, 7 not.; 8, 197. ἀντίγραμμα, App. I not. άντίγραφον, 6 not. άντιγράφω, 170, 171 n. 41; 6 not.; 9 not. ἀντίληψις, **8,** 173. ἀντιμίνσιον, App. I c not. 1 'Αντώνιος, hig. (972), 7, 166. 2 'Αντώνιος, hig. (972), 7, 174. 3 'Αντώνιος Κυμινάτης, moine de La (av. 1000), 76 n. 130. 4 'Αντώνιος, hig. de Saint-Eustratios (1045), **8,** 191. άνωμαλία, cf. πράγματα. άξιόλογος, cf. πρόσωπον, ύπόθεσις. άξιολογώτερος, cf. γέροντες. ἄξιος, cf. ἡμέρα. άξίωμα, 125 n. 142, 131 n. 203. άπαίτησις, **13**, 13-14. ἀπέλασις (τελεία), 8, 59. άπελαύνω (bannir), 2, 27; 8, 49; 9, 30. άπηγορευμένος, cf. εἴδη. άποδολή, 13, 23; 14, 22. ἀποδίδομαι (bien), **5**, 67. άποδοχή, 9, 29; 11, 127; 12, 116. άποιγόμενος, 8, 111. άποκείρω, 7, 42, 47, 104; 8, 46. άποκληροῦμαι (terre), 5, 2, 61. ἀπόκτησις, 8 not., 83. ἀποκτῶμαι, 8 not., 82. άπόλαυσις, 2, 55. ἀπολύομαι (document), 12, 143, 190, 197; **13.** 84. άποσημειούμαι, 6, 40 (ἐγγράφως). άποστέλλομαι, 103 n. 80 84, 124 n. 138; 8, 34. ἀποστολή, **8,** 16, 174 (βασιλική). 'Αποστόλων (μονή τῶν ἀγίων), cf. 2 Διονύσιος. Cf. 1 Anthimos, Onèsiphoros, Saints-Apôtres, 1 Théodoret. ἀποταγή, 13 not., 9, 11, 21. άποτάσσομαι, 7, 50; 13, 21, 22, 61. άπόφασις, 7, 11. άποχαρίζομαι, 12, 110, 159. ἀπρόσκοπον (τὸ), 49 n. 45. 'Αραβενίκεια (χωρίον), 4, 1 (-βει-). Cf. Rébénikeia. 'Αραβενικείας (κατεπανίκιον), 38 n. 166. άργία, 79. άρέσκεια, 5, 44; 7, 79; 8, 77 (ἔγγραφος), 91, 95, 121, 131, 134, 154, 171.

"Αρκου ([μονή] τῆς), cf. 6 Κοσμᾶς. Cf. Arkou. 1 'Αρσένιος, hig. (972), 7, 166. 2 'Αρσένιος, hig. (972), 7, 171. άρτοποιεΐον, 8, 125. άρτος, 8, 93, 98. — θεῖος καὶ ἀκηλίδωτος ă., 13, 55. άρχαῖος, cf. γράμμα, καθέδρα, λιθομάνδριν, όρος, παράδοσις, συνήθεια, τύποι, τύπος. άρχή (pouvoir du prôtos), 163 n. 485; 8, 132; 11, 78; 14, 16; App. Ie, 3, 5. άρχηγός, 111 n. 1. άρχιεπισκοπή, cf. Θεσσαλονίκης. άρχιεπίσκοπος, 4, 13; 5, 35-36, 45; 6, 9; cf. Θεσσαλονίκης, Κωνσταντινουπόλεως. άργιερατικός, cf. δεξιά, σφραγίς. άρχιερεῖς, App. Ib, 1, 11; App. Ic, 7; App. I d, 16. άρχιερεύς, 11, 79; 12, 98, 135; App. I b, 7. άρχιμανδρίτης, 111 n. 1, 114 n. 33; 11 not. άρχιμονάζων, 111 n. 1. Αρχιστρατήγου (μονή τοῦ), 8, 194 ¶ 5 Μιχαήλ. ἄρχοντες, 3, 14; App. I a, 3. άρχοντικός, cf. πρόσωπον. ἄργων, 73 n. 99; 13, 41; App. I c, 3. 'Ασάνης ('Ιωάννης ό), tsar de Bulgarie, App. I d, 1. Cf. Jean Asen. άσηχρητεῖα : περιώνυμον σέχρετον τῶν ἀ., 2 not., 39. άσηκρήτης, 4, 7; 6 not. ¶ 1 Θωμᾶς. ἄσκησις, 26 n. 78; 12, 124. άσκηταί, de l'Athos, 24 n. 57, 25 n. 66; 1, 21; 2, 3, 55, 58; 3, 6. Cf. anachorètes. άσκητήριον, 11, 54. άσκητικός (δ), cf. πνευματικός. άσκητικός, cf. βίος, πόνοι. ἀσκούμενοι, 70; 8, 19-20; App. I d, 6. άσκοῦντες, 7, 82; ἀσκοῦσαι, 14 n. 103. άστρονόμος, 12, 41. ἀσφάλεια (document), 5, 45; έγγραφος ά., **4**, 6; **5**, 17, 46-47. άσφάλεια, 5, 22 (τοῦ χρυσοδούλλου); 8, 45, 123 ; 11, 97, 126 (κανονική) ; εἰς (ου πρὸς) ά., 2, 54; 5, 53 (οἰκεία); 12, 193; μετὰ πάσης ά., 7, 102. ασφαλέστερος, cf. βεβαίωσις. άσφαλίζομαι, 8, 71. ἀτάραχος, **1**, 11. — ἀταράχως, **1**, 9. 'Ατζιωάννου [μονή τοῦ], cf. Atziiôannou, 10 αὐθέντης (l'empereur), 5, 63 (ἄγιος), 70 (id.). 296 αὐθέντης (le prôtos), cf. πρῶτος. αὐθεντικῶς, 8, 170. Αὐξεντίου [μονή τοῦ], cf. 3 Ignatios, 3 Théodoulos. αὐτάρκεια, **5**, 65. αὐτοδέσποτος, cf. μονή. αὐτοκρατορία, 48 n. 36; 2, 10. αὐτοκράτωρ (κράτιστος καὶ ἄγιος), 11, 93-94. 163; αὐ. 'Ρωμαίων, 13 not.; βασιλεύς καὶ αύ., cf. βασιλεύς. αὐχένιν, 6, 33, 35, 37. άφιέρωσις, **13**, 14, 17. ἀφορισμός, 10 II, 5, 7 (κοινός); App. I b, 8. άφωρισμένος, 14, 33. Βαρδανόπουλος (Στέφανος δ), spathaire (943), 6 not., 16-17. Bάρδας, moine athonite (942), 4, 3. 1 Βαρθολομαΐος, hig. de Phalakrou (996), 89 n. 290. 2 Βαρθολομαΐος, hig. du Sauveur (1045), 8 not., 192. βάρος: συγκοινωνίας β., 10 ΙΙ, 3. βασιλεία (l'empereur), 55 n. 90 (θεοπρόβλητος). 76 n. 127, 81 n. 182, 103 n. 80, 108 n. 129; **1,** 10 (θεοσυνέργητος); **2,** 3, 20, 32, 33, 37, 41, 43 (θεοπρόβλητος); 3, 6; 7, 158 (ἀήττητος καὶ κραταιά); 8, 20, 22, 25, 30, 31, 34, 177 (φιλόχριστος καὶ εὐσεδής); 9, 43; **12**, 47, 111, 117, 122, 133, 166, 187, 194; **13,** 6, 76, 80, 81, 82, 83. βασιλεία : ἐπὶ τῆς β., 8 not. ; App. I d, 1. βασίλειος, cf. περιωπή, χείρ. Βασίλειος (saint), 8, 107. Cf. Basile.

Bασίλειος [Ier], 1 not.; 5, 23. Cf. Basile. Bασίλειος [II], 8 not., 57. Cf. Basile.

1 Βασίλειος, protospathaire, épi tôn déèséôn (908), 2 not., 38.

2 Βασίλειος, hig. (972), 7, 171. 3 Βασίλειος, hig. (972), 7, 171.

Βασίλειος, cf. Γάρασδος, Σκρινιάρης.

Βασιλείου (πύργος τοῦ), 90 n. 299. Cf. Chilandar,

βασιλεύουσα, 52 n. 64, 98 n. 36, 136 n. 253; **2**, 19, 34; **8**, 54-55, 101.

βασιλεύς, 51 n. 57, 56 n. 94, 69 n. 69, 77 n. 140, 81 n. 187, 84 n. 218, 95 n. 2, 97 n. 20, 98 n. 28 29, 125 n. 143; 2, 4, 9, 11, 46, 50, 57; 5 not., 16 (άγιος), 23; 6 not., 2 (άγ.); 7 not., 2 (φιλάγαθος), 6 (θεοστεφής

καὶ κραταιός), 32 (φιλευσεθής καὶ κρατ.), 36 (φιλάγ.), 158 (φιλάγ., κρατ. καὶ εἰρηνοποιός) ; 8 not., 2, 10 (φιλόγριστος καὶ εὐσεδέστατος). 32, 43, 57, 76, 174 (κρατ. καὶ άγ.), 177 (id.), 180, 200 (xpat.); 9 not., 4, 24; 11, 28, 44, 74, 89, 101, 128, 131 (θειότατος), 151 (θειότ.); 12 not., 78, 105, 118; 13 not.: App. I not.; App. Ia, 2; App. Ib, 11; App. I d, 8, 12, 13; β. Ψωμαίων, 3, 2, app.; 7, 162; 9, 53; β. καὶ αὐτοκράτωρ 'Ρωμαίων, 1 not.; 12, 202; 13, 86-87; cf. ἄναξ, αὐθέντης, αὐτοκράτωρ, βασιλεία, γαληνότης, κραταιός, κράτος, μεγαλειότης 'Αλέξιος, 'Ανδρόνικος, Βασίλειος [Ier], Βασίλειος [ΙΙ], 'Ιωάννης, Κωνσταντίνος [VII], Κωνσταντίνος [IX], Κωνσταντίνος (coempereur). Μανουήλ.

βασιλεύσας, App. I d, 1. — βεδασιλευκώς, 3 not., 5.

βασιλικός, cf. άγχίνοια, άναλώματα, άνθρωπος, άποστολή, Βατοπεδίου, βεστιάριον, βουλλωτήριον, γράμμα, γραφή, διάταξις, δωρεά, έγγιστιάριος, ἐπιταγή, κανδιδᾶτος, λαύρα, Λαύρας, μεγαλειότης, μονή, νόμος, Περιστερών, πρόνοια, πρόσταγμα, πρόσταξις, πρωτοσπαθάοιος, σπαθάριος, σπαθαροκανδιδᾶτος, σφραγίς, τράπεζα, τύπος, φιλοτιμία, χείρ.

βασιλικώτατος, cf. φρήν.

Βατοπεδίου (μονή τοῦ), 8, 51, 76, 97, 182, 186 ; τοῦ Βατοπεδίου, 8, 149, 152; 14, 11, 21; βασιλική καὶ μεγάλη λαύρα τοῦ Β., 14, 2. — οἱ Βατοπεδινοί, Αρρ. II a, 1; App. II b, 14 ¶ 4 'Αθανάσιος. Cf. 9 Antoine, 3 Athanase, 10 Euthyme, 21 Jean, 13 Kosmas, 5 Nicolas, 3 Niphôn, 6 Sabas, 9 Syméon, 5 Thomas, Vatopédi. βεδαιώ, 5, 46; 8, 180; 9, 42; 12, 173; App. Ib, 11; App. Ie, 7.

βεδαίωσις, 7, 157 (ἀσφαλεστέρα καὶ παγία); διά (ου είς) β., 12, 193; 14, 26.

Βερροιώτου (μονή τοῦ), 8, 191 ¶ 5 Νικηφόρος, 3 Συμεών. Cf. Berroiôtou.

βεστιάριον (οίκειακὸν βασιλικὸν). 6 not. βεστιαρίτης : δομέστικος τῶν β., 6, 17 ¶ 2 Δημήτριος.

βίος: ἀσκητικός β., 7, 36; ἐρημικός β., 1, 6; ήσυχαστικός β., 102 n. 70; κοινός (καὶ πρακτικός) β., 11, 53, 55-56; μοναδικός β., 8, 16; σχολαστής καὶ θεωρητικός β., 11, 56. βιωτικοί (οί), 8, 70 : λαοί β., 26 n. 73.

βλαττίον, App. I c, 2. βοϊκός, cf. ζεῦγος. βοσκή, **14**, 2 ; App. II a, 1. βοσκήματα, 2, 26-27. βοσκοί, 24 n. 59; cf. γορτοφαγία. вбоко, 14, 14, 21, 23; App. II a, 8; App. II b, 14, 15. βουκόλια, 1, 17. Cf. troupeaux. βουχόλος, 1, 16. Cf. bergers. Bουλγαρία, App. I d, 1, 5. Cf. Bulgarie. Βούλγαροι, App. I e not., 2. Cf. Bulgares. βουλευταί, 13 not., 28, 29, 32, 33, 44, 46, 63, Βουλευτηρίων [μονή τῶν], cf. Bouleutèria, Pantoléôn, Poimèn.

βούλλα, 7 not. (γρυση); 9 not. Cf. sceau. βουλλῶ : βεδουλλωμένον, 8 not., 184. βουλλωτήριον (βασιλικόν), 8 not., 185. βουνίν. cf. πρωτᾶτον.

βοῦς, 8, 81, 87 (ἀγελαία), 92. Cf. vaches. Βραγωτζήκι, nom de 14 Kosmas, 143 n. 324. βρέδιον, 36 n. 151.

βρουλέα, 6, 36. βρύσις, 14, 7.

Γαδριήλ, hig. (972), 7, 171.

γαληνότης, 76 n. 127 (θεοστεφής); 1, 11; 12, 171 (εὐσεδής).

Γαλιάγρας ([μονή] τῆς), 8, 190 ¶ 4 Συμεών. Cf. 3 Méthode.

Γάρασδος (Βασίλειος δ), témoin (942), 4 not.,

1 Γεράσιμος, hig. ὁ τοῦ πρώτου (1030), 7 not. Cf. 1 Gérasimos.

2 Γεράσιμος, hig. de Loutrakiou (1045), 8 not., 194.

3 Γεράσιμος, de Kaproulè (1500), 14, 32 (Gerasim).

Γερμανός, hig. des Saints-Anargyres (1045), **8.** 195.

γέροντες (moines), 71 n. 74 79, 75 n. 114, 83 n. 208, 116 et n. 51, 117, 129 n. 185 (τῆς συνάξεως); 7, 119, 135, 147; 8, 53, 91, 99, 137, 151, 157 (εὐλαβέστατοι), 164 (τιμιώτατοι), 173 (ἀξιολογώτεροι); 13, 39 (γ. μοναχοί), 39; 14, 18 (τῶν καθισμάτων).

γέροντες (vieillards), 8, 84, 88.

γερόντων, cf. καθέδρα.

γέρων, 68 n. 57, 72 n. 94 95, 73 n. 97, 93 n. *340*.

γέρων (titre), 158 n. 441 446. γεωμέτρης, 12, 41.

1 Γεώργιος, [moine], peintre (972), 7, 167. Cf. 2 Georges.

2 Γεώργιος, hig. (972), 7, 169.

3 Γεώργιος, kathig. d'Iv (1045), 8 not., 51, 182, 187 (ὁ "Ιδηρ). Cf. 8 Georges.

Γεωργίου, κελλίον τοῦ άγίου Γ. τοῦ Φανερωμένου, 14, 7.

 $\gamma \tilde{\eta}$ , 4, 16, 19; 5, 2, 4, 63; 6, 4, 18, 34; 8, 96; δημοσία < γη >, 5, 21; κλασματική γη, 4, 10-11; 5, 1, 8, 12, 13 (τοῦ κλάσματος), 29, 49, 66-67 (τοῦ κλάσμ.), cf. κλάσμα; γη ύπεργος, 5, 61.

γηροκομία, 26 n. 72.

γιστέρνιν (παλαιόν), 6, 32.

Γληγορᾶς, habitant de Sidèrokausia (1142?), 37 n. 159.

Γλομπουτζίτζα, 6 not., 30. Cf. Glompoutzitza.

Γομάτης (δ), 40 n. 197; 4, 1; cf. 1 Γρηγόριος. Cf. 1 Gomatou, 2 Grégoire. γονικόν, 103.

γράμμα (de l'alphabet), 14 not., 11, 12; γράμματα, 9 not.; γρ. κεφαλαιώδη, 8 not.; δι' ἐρυθρῶν γρ., 7 not.; App. I a, 7; App. I b, 11-12; ἐν γρ., 8, 24.

γράμμα, 14, 25-26; App. II a, 8; App. II b, 15 ; συστατικόν γρ., 7, 81 ; σιγιλλιώδες γρ., 143 n. 319 (παλαιόν); 11, 161; App. I e, 8; τίμιον σιγ. γρ., 12, 143-144, 158, 161-162; τίμ. πατριαρχικόν σιγ. γρ., 12, 169-170, 173-174, 183-184, 188-189. — γράμμα-

βασιλικά γρ., 7, 159. γράμματα (enseigner les), 72 n. 95 (ἱερά), 73 n. 97.

τα, 11, 126, 131 ; ἀρχαῖα γρ., 170 ; θεῖα καὶ

γραμματικός, 13, 46.

γραφή (document), 7, 34; βασιλική καὶ θεία γρ., 8, 35; σεδαστή καὶ τιμία γρ., 8, 20; χρυσόδουλλος γρ., 128 n. 173.

γραφή (οἰχεία), 51 n. 58.

1 Γρηγόριος, prêtre et hig. d'Orphanou (942), 4, 1 (δ Γωμάτης); (943), 6, 15. Cf. 2 Grégoire.

2 Γρηγόριος, archevêque de Thess (942), 4, 13, 38; (942-943), 5 not.; (943), 6 sceau, not., 2. Cf. 3 Grégoire.

3 Γρηγόριος, hig. de Rabda (998), 90 n. 297.

4 Γρηγόριος, prétendu (?) métropolite de

Philippes, patriarche de Bulgarie, App. Id, 4. Γρηγόριος, cf. Φούσκουλος. γυνή, 13, 71. γυρευταί, 15 n. 111, 61 n. 1. Cf. moines. Γυρευτής (ou γυ-), 61 n. 1, 88; 4, 3; cf. 1 Θεόδωρος. Γυρευτοῦ [μονή τοῦ], cf. 1 Κύριλλος. Cf. Gyrevtou. δαδίον, 7, 139; 8, 102 (δάδας). Δαμιανός, hig. (972), 7, 171. Δανιήλ, hig. (972), 7, 166. δέησις, 97 n. 22, 98 n. 28. δεξιά (ἀρχιερατική), 126 n. 160. δέομαι, 2, 19; 5, 15; 8, 16, 22, 45; 9, 11; **10** I, 1, 12, 20. δεσμός, cf. λύσις. δεσμῶ, cf. λύω. δεσπόζω, 4, 11; 5, 29. δεσποτεία, 4, 16, 22, 24; 5, 9, 20; δ. καὶ κυριότης, 2, 13; 7, 66; ίδία δ. καὶ ἐξουσία, 7, 65. δεσποτεία : κεφαλή καὶ δ., App. I a, 6. δεσπότης (maître), 9, 4. δεοπότης (le patriarche), 10 I, 1 (άγιος); 12, 141 (παναγιώτατος), 160 (id.). δεσποτικός, cf. έντολαί. δεσπότις, 11, 112. δευτερεύω, 140 n. 297. δεύτερος, cf. τάξις. δηλητήριον, 10 Ι, 7. Δημήτριος (saint), 6 sceau. 1 Δημήτριος, klèrikos, koubouklèsios et orphanotrophe (942), 4 not., 37. 2 Δημήτριος, domestique des vestiarites (943), 6 not., 17. 3 Δημήτριος, hig. (972), 7, 174. Δημήτριος, cf. Νεπριβάδος. δημοκρατία, 13, 41. δήμος, cf. Σιδηροκαυσίων. δημόσιος, cf. γη. διάγνωσις, 8, 30; ἐποπτική δ., 5, 10. διαγράφομαι, 2 not., 12. διαγωγή (μοναχική), 9, 26.

διαδοχή: κατά δ., App. I e, 13.

διαθήκη, 8, 114, 167, 169.

διακατοχή, 38 n. 170; 5, 47.

διακελεύομαι, 11. 140.

διακόνημα, 150 n. 379.

διακονητής, 150 n. 379; 13, 32, 46, 69. διακονία, 71 n. 80, 79 n. 160, 150 n. 379; 7, 109, 145; cf. ύπηρεσίαι. διάκονος, διακονών, 26. διάκονος, 8, 165, 169. Cf. diacres. διακράτησις, 2 not., 50. διακρατῶ, 2, 26. διακρίνω, 12, 151. διάκρισις, 82 n. 193; 7, 44. διακυδερνώ, 7, 109; 9, 22. διάλυσις (τελεία), 4, 6. Cf. protocole d'accord. διαλύω, 7, 5, 18, 20, 160. διαμάχη, 9, 36-37. διαμονή, 7, 157. διανομή (ἐγχρόνιος), 54 n. 82. Cf. pension. διάπρασις, 5, 11; 8, 64. διάσκεψις, 13, 29. διατάγματα, 9, 27, 34. διάταξις, 82 n. 194; τοῦ τυπικοῦ δ., 8, 56, 143; τῶν γουσοδουλλίων δ., 8, 28. — διατάξεις, **8,** 111, 113; τῶν βασιλέων δ., **8,** 32, 78 (βασιλικαί); τῶν χρυσοδουλλίων δ., 8, 24. διατριβή, 27 n. 85; 1, 7; 10 I, 17. διατυπώ, 55. διαφορά, 7, 10, 17, 160. διαφωνία, 13, 46. διαγωρίζω, 58 n. 119; 4, 11, 30; 5, 2-3, 16, 32, 35, 36, 42, 46; **6,** 4, 18, 38, 39. διαγωρισμός, 5, 4, 6, 15, 57; 6 not., 21. Cf. acte de bornage, délimitation. διεντέλλομαι, 7, 90, 103, 125. διηνεχής, cf. δικαίωσις. δίχαια (biens), 2, 49 (ἴδια); 5, 16-17, 32. δίκαια (-ov), passim; ἐκκλησιαστικά δ., App. I b, 3; ἱερατικὸν δ., App. I d, 15; κανόνων δ., 11, 108, 170; χρόνου δ., 11, 171. δίχαια διέπων (ou φέρων), cf. dikaios. δικαιοσύνη, 2, 44. δικαιώ, 2, 5; 4, 33; 11, 76, 109, 134, 148; 12, 144; App. Ib, 1; App. Id, 14. δικαίωμα (document), 53; 2 not.; App. I e, 1, 4, 6, 7; δ. ἐπικυρωτικόν, **2** not., 56. Cf. dikaiôma. δικαίωμα, **13**, 15 ; App. I e, 7 ; εἰς δ., **2**, 21. δικαίωσις: πρὸς διηνεκή δ., 2, 54. δικαιωτήριον, 123 n. 129. δικαστήριον (κοσμικόν), 8, 23. δικαστής, 9, 5. δίκη (punition), 8, 175; 10 I, 8; 10 II, 9, 17.

έγγιστιάριος (βασιλικός), 6 not., 11 ¶ 2 δίκη (jugement) : ἀμφισ6ητήσεις καὶ δίκαι, 7, 20. Στέφανος.  $\Delta \tilde{\iota}$ ov, ville, 4 n. 9. έγγραφα, 170; App. I b, 14. — έγγραφον, cf. 1 Διονύσιος, prêtre et hig. (972), 7, 167. 2 Διονύσιος, hig. des Saints-Apôtres (1049), έγγραφος, cf. άρέσκεια, άσφάλεια, θέλησις, λύσις, 87 n. 247. τυπικόν. Διονυσίου [μονή τοῦ], cf. 2 Christophoros, έγγράφως, 168 n. 14; 6, 40. 7 Léontios. έγκαλῶν, 7, 119. διορθοῦμαι, 7, 39, 90; 8, 44; 9, 37. έγκλημα, 7, 11; **10** II, 16; ἀμελείας έ., **10** II, 18 ; παραβάσεως έ., **10** II, 3 ; συγκοιδιόρθωσις, 108 n. 128 129; 7, 12, 19, 105, 127, 131; 8, 16, 19, 26, 47, 139, 161-162; νωνίας έ., 10 Ι, 12; 10 ΙΙ, 12, 13. **10** I, 7; **10** II, 15, 17; **12,** 114. έγκλησις, 4, 14; 7, 10; App. I d, 10. διορίζομαι, 55, 111 n. 3; 3, 12; 5, 34; 7, 11, έγκοτον, 9, 18. 95, 114, 155, 159; **8,** 111; **10** II, 12; **13,** έγχείρισις, 7, 146. έγχρόνιος, cf. διανομή. έδρασμός : είς έ., 12, 193. διχοστασία, 8, 14. ἔθιμον, 96 n. 12. — ἔθος, 96 n. 11 12; 9, 36. δοκιμασία, 8, 33, 52 : 13, 52. έθνη, 8, 4 (πολέμια); ἐπιδρομή τῶν ἐ., 7, 132, δομέστικος, cf. βεστιαρίτης. 133. Δομετίου [μονή τοῦ], cf. 10 Kosmas, 4 Michel. έθνικός, cf. έφοδος. δοσοληψία, 8, 158. είδη (τά), 8, 54, 69, 135 (ἀπηγορευμένα). Δούκας, cf. 'Ανδρόνικος. είδησις, 5, 60; 7, 38, 57, 62, 132; 8, 108, 127; δουλεία, 107 n. 125; 1, 13; 7, 116, 117, 127; **13,** 42. **13.** 45. είχονοκαύσται, 14 n. 99 103. Cf. iconoclasme. δουλεύω, 7, 115. - ὁ δουλεύων (-εύσας), 7, είρηναῖος, cf. κατάστασις. 119, 120, 124. είρηνεύω, 108 n. 129; 7, 7; 13, 14. δούλος, de l'empereur, 5, 70. — de Dieu, είρηνοποιός, cf. βασιλεύς. 6 sceaux. είρηνοποιώ, 7, 20-21, 160. Δοχειαρίου (μονή τοῦ), 8, 189 ¶ 3 Θεόδουλος. εἰσαγωγή, 8, 85. Cf. Docheiariou, 11 Euthyme, 6 Hilariôn, εἰσέλευσις (ἰδία), 13, 37. 1 Néophytos, 7 Paul, 8 Paul, 6 Théodore. εἰσήγησις, 7, 13; 12, 14; 13, 3. δρῦς (λαυρατωμένος), 6, 26, 28, 30. εἴσοδος (profit), 13, 46. δύναμις, 6, 43; 8, 22, 23; 12, 177, 186, 189. έκδίκησις, 8, 47. δυνατώτερος, cf. μοναστήριον. έκκλησία, 145 n. 348; 13, 56; App. I a, 5; δυτικά (τὰ), 11, 27. App. I c, 4; μεγάλη ἐ., 14, 19, 24, 25; cf. Δωδρωμηκηότου (καθέδρα Ἰωάννου τοῦ), 112 πρωτᾶτον. n. 14. 'Εκκλησία, 126 n. 158; 11, 80, 95, 112, 113, δωρεά, 51 n. 58, 62 n. 5, 122 n. 124; 8, 116; 118, 119, 123; **12,** 20 (τοῦ Θεοῦ ἀγία); App. I e, 12; βασιλική δ., 98 n. 30; App. I c, 1 (μεγάλη καὶ οἰκουμενική άγ.); έγγραφον δωρεᾶς, 2 not. App. Id, 3; App. Ie, 3. δωρεάν, 5, 4. έκκλησιάρχης, de l'Athos, 7 not., 172 ¶ δωρεαστικός, cf. πιττάκιον. 3 Koopas. Cf. ecclésiarque. δώρημα, 12, 110 (πλούσιον); App. I c, 1 (τοῦ έκκλησιαστικός, cf. δίκαια, κανών, παρατήρησις, πρώτου). τάξις. Δωρόθεος, hig. de Saint-Nicolas (1045), 8, έκκριτος, cf. άδελφός, καθηγούμενος, μοναχός. 195 et app. έκλέγομαι, 7, 56; 11, 82, 137; 12, 93; 13, δωροληψία, 13, 63. 32, 33, 44. δωρούμαι, 122 n. 124, 125 n. 142, 131 n. 203; έκλογή, 8 not., 34; 13, 28.

έχπλήρωσις, 13, 11.

**8,** 130, 132 ; **12,** 84.

έκτίθεμαι (document), 2 not, 13; 7, 36, 72, 151, 153; **8,** 174, 178; **12,** 190; **13,** 76, 79. έλαιον, 8, 70; 13, 68. Cf. huile. έλαττωμα, 7, 38. έλευθερία, 11, 76 et passim; 12, 83, 90, 156; έ. γάριν καὶ ἀνενοχλησίας, 12, 184. έλευθεριάζω, 2, 2, 53. έλεύθερος, 1, 21 (καὶ ἀδιάσειστος); 10 ΙΙ, 12; App. I a, 1; cf. μονή. ἔμμισθος, cf. κόπος. έμπόδιον, 8, 139; 13, 25. έμπορεύομαι, 7, 89. έμπορία, 7, 89 (ψυχοδλαβής); 8, 100. Cf. commerce. έμπορικῶς, 8, 55, 70. έμπόριον, 8, 133. έναντίωσις, 1, 22. ένδημοῦσα, cf. σύνοδος. ένδοσις, 13, 42. ένθεσμος, cf. τύποι. ένορία (fiscale), 1 not.; 5, 24; cf. Ίερισσοῦ. Cf. circonscription. ένόρκως, 5, 41. ἐντάλματα (οἰκεῖα), App. I e not., 11. ένταλτήρια, App. I c, 4. ἐντέλλομαι, 7, 75, 110, 121, 143; 9, 20. -τὰ ἐντεταλμένα, **10** I, 4; **10** II, 2. έντολαί, 10 ΙΙ, 14 (πατρικαί); 12, 131 (δεσποτικαί); App. I a, 5. έντολή (sentence), 132 n. 207; 10 I not., 11, 13. ένυπόγραφος, cf. τυπικόν. έξαγόρευσις, 7, 110. έξαργος, 111 n. 1; 11, 141 (πατριαρχικός, ἐπισκοπικός). έξασφαλίζομαι, 1, 12; 4, 29; 5, 40, 41, 43; App. I b, 11. έξέλευσις (ἰδία), 13, 37. έξέωσις, 8, 49, 87. έξκουσεία, 62 n. 5. έξοδος (dépense), 7, 113; 13, 46. έξομολόγησις, 7, 76. έξουσία, 125 n. 143, 128 n. 173; 4, 27, 28; **5**, 23; **7**, 43, 65, 68, 80, 123, 153; **11**, 150, 159, 162; App. I e, 9; ἐπ' ἐ. ἔχω, 7, 40. έξουσιάζω, 5, 29-30. έξουσιαστικώς, 8, 170. έξωτερικός, cf. κριτήριον. έπαγγελία, 13, 12, 25. έπανακρίνω, 7, 39.

έπανορθώ, 8, 8; 12, 117. έπανόρθωσις, 12, 120. έπαρχία, Αρρ. Ι a, 3. έπηρεάζω, 1, 9, 14. ἐπήρεια, 2, 47; 3, 14; 8, 7; App. I a, 1. έπὶ τῆς οἰχειακῆς βασιλικῆς τραπέζης, 6 not., 11 ¶ 2 Στέφανος. έπὶ τῶν δεήσεων, 2 not., 39 ¶ 1 Βασίλειος. έπὶ τῶν οἰκειακῶν, 4 not.; 6 sceau, not., 3, 11 ¶ Ζωῆτος, Πάριλος. έπιδεβαιῶ, 12, 158-159. ἐπιδραδεύω (document), 12, 172, 195. ἐπιγόνατα, 11 not., 162; 12, 164, 180; App. I c not., 3 (πογονάτιον). έπιδιατάσσομαι, 8, 111-112. ἐπιδίδωμι (document), 2, 57; 3, 5; 6, 40-41; **8.** 173. έπιδιόρθωσις, 7, 37. έπιδρομή, cf. έθνη. ἐπίχοινος, cf. τόπος. έπικράτεια, 51 n. 56; 5, 7-8. ἐπικυρῶ, 3, 3, 7; 8, 180; 11, 85; 12, 159, 173 : **13,** 82. έπιχυρωτικός, cf. δικαίωμα, σιγίλλιον. ἐπιλογή, cf. καθηγούμενος. ἐπινέμησις (indiction), 3, 16; 12, 198. έπίσκεψις, 7, 103, 157. ἐπισχοπικός, cf. ἔξαρχος. έπίσκοπος, 3, 14; 7, 81; 11, 78; 12, 134; App. I a, 4, 6. Cf. Έρκούλων, Ίερισσοῦ. ἐπιστασία, 8, 33; τῆς Μέσης ἐ., 7, 125; πατριαρχική έ., 12, 146-147. ἐπιστημονικός, cf. φιλοσοφία. έπιστημονικώτεροι (οί), 9, 26. έπισφαλίζομαι, 7, 161. έπιταγή, 8, 36, 178-179 (βασιλική). έπιτάγματα, 10 ΙΙ, 8. έπιτηρηταί, 8, 52. Cf. épitérète. έπιτιμία (χοινή), 10 ΙΙ, 7. έπιτίμιον, 7, 76, 154; 8, 59, 115; 9, 49 (κανονικόν); 10 I not., 3, 5, 9; 10 II, 2, 8 (της συγκοινωνίας); 13, 51. Cf. blâme. ἐπιτιμῶ, 7, 39; App. I a, 6. έπιτροπή, 7, 44; 8, 127. έπίτροπος, 7, 67. Cf. épitrope. ἐπιχορηγῶ (document), 12, 172, 194. έπιχωριάζω, 7, 97. — οἱ ἐπιχωριάζοντες. 1 not., 8.

ἐπόπτης, 4, 7, 14, 29; 6, 6, 39 ¶ 1 Θωμᾶς. ἐποπτικός, cf. διάγνωσις. έπωνυμία, 11, 28; 12, 70. έπώνυμον, 2, 31. έργάσιμος, cf. ξύλα. έργατεία, 7, 85. έργάτης, 80 n. 168. έργόχειρον, 77 n. 142. έρευνα (ἀκριβής), 7, 15, 131. έρημία, 14 n. 99, 27 n. 83; 11, 71; 12, 66. έρημικός, cf. βίος. έρημος (ἡ), 34 n. 128, 49 n. 45, 50 n. 47. έρις, 8, 13, 42, 159; 9, 36. 'Ερισός, cf. 'Ιερισσός, Έρκούλων (ἐπίσκοπος), 6 not., 10 ¶ 4 Ἰωάννης. έρυθρός, cf. γράμμα. Έσφιγμένου (μονή τοῦ), 8, 191 ¶ 3 Κύριλλος. Cf. Esphigménou, 5 Ignatios, 1 Théoktistos. εὐαγής, cf. σέχρετον. 1 Εὐθύμιος, hig. de Péristérai (943), 6 not., 14. Cf. 3 Euthyme. 2 Εὐθύμιος, moine du Stoudios (972), 7 not., 156; dit kathig., 8, 178. Cf. 6 Euthyme. 3 Εὐθύμιος, hig. (972), 7, 168. εὐθύνη, 7, 10; 10 Ι, 16. εὐλάβεια: ἡ εὐ. σου (un moine), 8, 30. εὐλογία (gratification), 56 n. 94; 14, 24. εὐλογία (pain béni), 13, 53, 55. εύλογον: είς εύ., 8, 84-85. εύλογος, cf. πρόφασις. εύλογοφανής, cf. αἰτία. εὐλόγως, 7, 59; 8, 81; 12, 190. εὐνοῦχοι, 7, 101, 105; 8, 45; 13, 71, 72, 75. Cf. eunuques. εὐποιτα, 12, 82, 89. Εὐπράξη (Νιχηφόρος τοῦ), protospathaire (908), 2 not., 31-32, 35. Εὐστρατίου (μονή τοῦ άγίου), 8 not., 191 ¶ 4 'Αντώνιος. εύτελής, cf. σχηνή, ὑπόθεσις. εὐγέτης, 10 Ι, 1, 20. εὐχή, 122 n. 124; 10 I. 5. 'Εφέσου (μητροπολίτης), App. I d, 10 ¶ Μανουήλ. έφοδος (ἐθνική), 5, 57. 'Εφραίμ (μονή τοῦ ἀγίου), 8, 195 ¶ 7 Νικηφόρος.

Ζαγορά, Αρρ. Ι d, L.

Ζαγορᾶς (πατριάρχης), cf. Τριδούνου.

Ζαγρήφας, nom de 4 Ignatios, 142 n. 318. ζάλη, 1, 17. Ζαχαρίας, hig. (972), 7, 168. Ζειότου, lecture erronée pour Βερειότου, 87 n. 252. ζευγάριον, 7, 137, 138. - ζεῦγος, 8, 79 (βοϊκόν), 93, 94, 95, 97. Cf. bœufs. ζημία, 3, 14; 10 Ι, 11. ζημιούμαι, 8, 105. ζητήματα, 8, 24. ζήτησις, 8, 65; 14, 20. ζιζάνιον, 7, 21, 126; 8, 14. ζυγομαχῶ, 5, 56. Zυγός, montagne, 4, 17, 21, 22; 5, 28; ἀπὸ τὸν Ζ. καὶ τὴν ἔσω, 1 not.; 5, 30. Cf. Ζυγοῦ (μονή τοῦ), 8, 183, 187 ¶ 8 Ἰωάννης, Νίκων. Cf. Zygou. Ζυγοῦ (ποταμός τοῦ), 1 not.; 7, 96. ζύμη, 8, 93, 96, 98; 13, 53, 55. ζωγράφος, 92 n. 332; 7, 167 ¶ 1 Γεώργιος. Ζωγράφου [μονή τοῦ], cf. 3 Eustratios, 7 Iôannikios, 17 Jean, 2 Macaire, Moïse, Zographou. ζωή (χοσμική, μοναδική), 7, 123. Ζωῆτος, protospathaire, épi tôn oikeiakôn et juge de Thess (942), 4 not., 14; (943), 6 sceau, not., 3. Cf. Zôètos. ζῶον (θῆλυ), 13, 72. ήγεμονία (πατριαρχική μεγάλη πνευματική), **12.** 179. ήγεμονία [= ήγουμενεία], 9, 25. ηγουμενεία, 103 n. 80, 127 n. 168; 8, 122; **12,** 125, 152. ήγουμενικός, cf. προστασία. ήγούμενος, passim; πρόκριτος ή., 8, 156-157; 9, 43; πνευματικός ή., 7, 55; ήγ. τῶν ήγουμένων, 145 n. 348. - ήγουμενεύσας, 8. 85-86 : cf. προεστώς, σύστημα. Cf. higoumène. ήγούμενος τοῦ "Αθωνος, 61, 63, 115; 4 not., 2 ¶ 3 'Ιωάννης. Cf. 5 Jean. ήγούμενος ὁ τοῦ πρώτου, 7 not., 163 ¶ 1 Γεράσιμος, Χριστόδουλος. Cf. Christodoulos,

1 Gérasimos.

1 'Ηλίας, prêtre et hig. (972), 7, 165.

'Ηλιοῦ [μονή τοῦ άγίου], cf. 4 Thomas.

2 'Hλίας, hig. de Mèléôn (1015), 8 not.

3 'Ηλίας, hig. de Xèr (1045), 8 not., 188.

ήμέρα: τὰς ἀξίους ἡ., 8, 68. ήσυχάζω, 71 n. 79, 93 n. 340. ήσυχαστήριον, cf. Σπήλαιον.

ήσυχαστής, 7, 28-29; 8, 200; cf. πρῶτος ή. ¶ Νίφων. Cf. hésychastes.

ήσυχαστικός, cf. βίος.

ήσυχία, 7, 78; 11, 57; 12, 87; 13, 17, 65; έν ή., 7, 83; **12,** 125; καθ' ή., **10** II, 2; μεθ' ή., 11, 70; πρὸς ή., 11, 49. Cf. hèsychia.

θεῖος (impérial), cf. γράμμα, γραφή, κέλευσις, πρόσταξις, τύπος, φρήν, χείρ.

θεῖος (sacré), cf. ἀναφορά, ἄρτος, θεσμοί, κανόνες, οίκος.

θέλημα, 14, 14, 28; App. II a, 6.

θέλησις (ἔγγραφος), 8, 77.

θέμα, 6, 3, 13; cf. Θεσσαλονίκης.

1 Θεοδόσιος, hig. (972), 7, 166.

2 Θεοδόσιος, hig. de kyr Athanasiou (1059, 1066), 8 not.

Θεοδοσίου [μονή τοῦ], cf. 3 Basile. Théodosiou. 1 Θεόδουλος ὁ 'Αδλεπης, hig. (972), 7, 168.

2 Θεόδουλος, hig. (972), 7, 174.

3 Θεόδουλος, hig. de Do (1045), 8, 189.

4 Θεόδουλος, métropolite de Thess (1096), 8 not. Cf. 2 Théodoulos.

Θεοδώρητος, moine et prêtre τοῦ πρώτου ( xie s. ?), 7 not.

1 Θεόδωρος, moine athonite, ὁ Γυρευτής (942), **4**, 3.

2 Θεόδωρος, klèrikos, économe de la métropole de Thess (943), 6 not., 13.

3 Θεόδωρος, hig. de Kaletzè (1045), 8 not., 193, app. 194 (?).

4 Θεόδωρος, moine et prêtre ὁ τοῦ πρώτου (1065), 7 not.

Θεοκτίστου ([μονή] τοῦ), 7, 173 ¶ 5 Κοσμᾶς. Cf. 2 Kosmas, Théoktistou.

θεοπρόβλητος, cf. βασιλεία, κράτος.

θεοστεφής, cf. βασιλεύς, γαληνότης.

θεοστυγής, cf. συνέδριον.

θεοσυνέργητος, cf. βασιλεία.

Θεοτόκος τοῦ "Αθωνος, 8 sceau.

1 Θεοτόκου (μονή τῆς ὑπεραγίας), 8 not., 189 ¶ 3 Λουκᾶς.

2 Θεοτόκου (μονή τῆς ὑπεραγίας), 8 not., 192 ¶ 3 Ἰάκωδος.

3 Θεοτόχου ([μονή] τῆς ὑπεραγίας), 8 not. [= Aθανασίου (μονή)].

1 Θεοφάνης, [moine] (av. 972), 7 not.

2 Θεοφάνης, hiéromoine, prôtos (1312), 12 not., 139, 196. Cf. 3 Théophane.

Θεόφιλος, hig. (972), 7, 172.

θεοφύλακτος, cf. Πόλις.

1 Θεοφύλακτος, prôtos (1045), 8 not., 49, 89, 181, 186. Cf. Théophylaktos.

2 Θεοφύλακτος, candidat (xie-xiie s.), 6 not. θέσις τοῦ μοναστηρίου, 13 not., 43. θεσμοί, 8, 174; 9, 2, 8, 24; θεῖοι θ., 8, 5, 16,

169; παλαιοί θ., 8, 32.

θεσπίζω, 9, 46; 11, 80, 96; 12, 91; App. Ia not., 1.

θέσπισμα : κηρόδουλλον θ., App. I d, 13; συνοδικόν θ., App. I b not.

Θεσσαλονίκη, 4, 12; 6 not.; 8, 60, 67. Cf. Thessalonique.

Θεσσαλονίκης (ἀρχιεπισκοπή), 6, 14. — (ἀρχιεπίσκοπος), 4, 38; 5 not.; 6 sceau, not., 2-3 ¶ 2 Γρηγόριος. — (μητρόπολις), App. I b, 3. — (μητροπολίτης), App. I b, 2; App. I d, 5, 7 (δ Θεσσ.), 11 (id.) ¶ 4 Θεόδουλος, 7 Μιχαήλ. Cf. 3 Grégoire. 9 Grégoire, 1 Joseph, 1 Léon, 3 Théodore, 2 Théodoulos.

Θεσσαλονίκης, thème, 4 not., 7; 6 sceau. not., 1, 12.

θεωρητικός, cf. βίος.

θεωρία καὶ πρᾶξις, 12, 57.

θηλυ (τὸ), 13, 74.

θηλυς, cf. ζωον.

θυηπόλος, 145 n. 348,

1 Θωμᾶς, protospathaire, asèkrètès et épopte de Thess (942), 4 not., 7; (943), 6 not., 6 (τοῦ Μωροκουμούλου). Cf. 1 Thomas.

2 Θωμᾶς, protospathaire, notaire du kommerkion (942), 4 not., 40.

3 Θωμᾶς, prêtre et hig. (972), 7, 164.

4 Θωμᾶς, hig. (972), 7, 167.

Θωμᾶς, cf. Τζουλας.

1 Ίάκωβος, moine (av. 972), 7 not.

2 Ἰάχωβος, prêtre et hig. (972), 7. 164.

3 Ἰάκωδος, moine de la Théotokos (1045), **8.** 192.

ίδηρικός, cf. λάκκος.

'Ιδήρων (μονή τῶν), 8, 51, 149, 183 : τῶν 'Ιδήρων, **8**, 153 ; **14**, 4. — δ "Ιδηρ, **8**, 187 ¶ 3 Γεώργιος. Cf. 5 Euthyme, 6 Georges, 7 Georges, 8 Georges, 4 Grégoire, Iviron,

7 Jean, 8 Jean, 2 Théophane. 'Ιγνάτιος, moine (972), 7, 170 et app. ίδιάζω, cf. τόπος. ίδικός, cf. πρόσωπον. ίδιόκτητον, 13, 20, 25. ίδιοκτήτως, 13. 23. ίδιορρυθμία, 13, 17. ίδιος, cf. δεσποτεία, δίκαια, εἰσέλευσις, ἐξέλευσις, παροικία, σύναξις, χρυσόδουλλον.

ίδιώτης, 1, 14; ί. τῷ λόγω, 7, 107. ίερατικός, cf. δίκαια. ἱερεῖς, 7, 80 (ἄγνωστοι); 14, 18. Cf. prêtres.

'Ιερεμίας, moine et prêtre (1045), 8, 190. 'Ιερισσός, 6 not.; δ 'Ερισός, 4, 23, 25; 5, 19, 28, 53, 66; 6, 19. — κάστρον 'Ερισοῦ,

5, 11; 6 not., 5-6. Cf. Hiérissos.

Ίερισσοῦ (ἐνορία), 1 not.; ἐνορία τοῦ Ἐρισοῦ. **1,** 15; **2,** 8, 50; **3,** 10; **5,** 24 (τῆς 'Ε.); 6, 4. — ὑποταγή τοῦ 'Ε., 5, 1. Cf. circonscription fiscale.

'Ιερισσοῦ (ἐπίσκοπος), **11**, 146 (ἐκεῖσε); App. Ib, 2; App. Ic not.; App. Id, 5, 8, 15; App. I e, 1, 5 (δ 'Ιερ.). Cf. 4 Basile, 8 Grégoire, 14 Grégoire, 4 Jacques, 4 Niphôn, Sergios, 6 Théodose.

'Ιερισσοῦ (κατεπανίκιον), 38 n. 166.

ιέρομόναχος, 11 not.; 12, 139, 195; 14, 32; 6 'Αθανάσιος, 2 Θεοφάνης.

ίερός, cf. γράμματα, κανόνες, οἶκος, "Ορος, σκεύη, σύνοδος.

ίεροσυλία, 13, 18, 70.

*ἱ*ερουργός, **13**, 55.

1 Ίλαρίων, hig. (972), 7, 167.

2 Ίλαρίων, moine de Saint-Nicéphore (1045), 8 not., 187.

ίσάζω, 7 not. ; 8, 199.

ἴσον, 6 not.; 7 not.; 8, 1, 197 (ἴσα).

ἰσοτρόπως, 49 n. 45, 50 n. 51.

ίστορία (γρονική), App. Ib, 13.

ίσγύς καὶ δύναμις, 12, 186.

'Ιχθυοφάγου [μονή τοῦ], cf. 4 Théophane.

ίχθύς, 7, 85; 8, 90.

'Ιωάννης [Ier Tzimiskès], 7 not., 157, 162; 8, 180. Cf. Jean.

1 Ἰωάννης ὁ Κολοβός, [moine], fondateur de Kolobou (883), 1, 20; (av. 908), 2, 5, 7; 3, 9. Cf. 3 Jean.

2 'Ιωάννης, paysan d'Arabénikeia (942), 4 not., 1.

3 'Ιωάννης, hig. d'Athônos (942), **4**, 2. Cf.

4 'Ιωάννης, évêque de Herkoula (943), 6 not.,

5 Ἰωάννης, moine et prêtre (972), 7, 164.

6 Ἰωάννης, hig. (972), 7, 166.

7 Ἰωάννης, hig. (972), 7, 170.

8 Ἰωάννης, kathig, de Zygou (1045), 8 not.,

9 Ἰωάννης, hig. de Kaspakos (1045), 8 not.,

10 Ἰωάννης, hig. de Phakènou (1045), 8 not., 193. Cf. 16 Jean.

'Ιωάννης, cf. 'Ασάνης, Δωδρωμηκηότου.

'Ιωαννίκιος, prôtos (1096), 8, 198. Cf. 2 Iôannikios.

'Ιωνᾶς, moine et prêtre de Saint-Onuphre (1045), 8, 196.

καθέδρα : κ. τῶν γερόντων, 2 not.; 3 not.; 4 not., 35; 6, 42; ἀρχαία τῶν γερ. κ., 3, 13; ή λεγομένη κ. τῶν γερ., 5, 65; ή τῶν λεγομένων γερ. άρχαία κ., 2, 16-17. Cf. kathédra tôn gérontôn.

καθέδρα, cf. Δωδρωμηκηότου, Χωλοῦ. Cf.

kathédra.

καθηγητής, 26 et n. 77.

καθηγούμενος, 26; 7, 4, 28, 37; 8 not., 38 et passim; 13, 17 et passim; ἔκκριτοι κ., 8, 183; ἐπιλογή κ., **13**, 29. Cf. higoumène. καθιερώ, App. I c, 4.

καθιέρωσις, d'une église, App. I b, 5. κάθισμα, cf. γέροντες. Cf. kathisma.

καθολικός, cf. πρωτάτον, σύναξις.

κακουργία, 7, 116.

κάκωσις, **8,** 7.

Καλαφάτου [μονή τοῦ], cf. 2 Jacques, Kalaphatou.

Καλέτζη (μονή τοῦ), 8, 193 ¶ 3 Θεόδωρος. Cf. 6 Léontios.

Καλης "Αμμου [μονή της], cf. 7 Antoine.

καλλιγράφος, 88; 7, 173 ¶ 2 Νικόλαος. Καλλίνικος, prêtre et hig. (972), 7, 164.

Καλλιούπολις (Gallipoli), App. I b not.; App. I d. 9.

Καλύκα [μονή τοῦ], cf. Kalyka, 4 Pierre, 2 Xénophon.

Καλῶν Γερόντων ([μονή] τῶν), 114 n. 26. Κάμενα: καταμονή τῶν Κ., 2, 51; κλάσμα (-τα)

τῶν K., 2, 52; 5, 67. Cf. Kaména.

Καμηλαυκά [μονή τοῦ], cf. Kamèlavka, 2Théodose, 3 Théostèriktos, 5 Théostèriktos. καμπαναρείον, 145 n. 348. κανδιδάτος (βασιλικός), 4, 42; 6 not. ¶ 2 Θεοφύλακτος, Σκρινιάρης. κανικλώ: κεκανικλωμένον, 8 not., 184. κανίκλωμα : διά κινναβάρεως κ., 8 not.; 9, 45. κανόνες, 7, 76; 8, 115, 165; 9, 2, 28, 33; 11, 93, 96, 108, 152, 159, 170; **12,** 30, 45; θεῖοι κ., 7, 13, 19, 154; 8, 175; ἱεροὶ κ., 8, 5; 11, 79, 106, 147; θεῖοι καὶ ἱεροὶ κ., 8, 168; 13, 50, 51-52, 79; παλαιοί κ., 9, 40. κανονίζομαι, 13, 38. κανονικός, cf. άθέτησις, άσφάλεια, ἐπιτίμιον, τήρησις. κανονικώς, 7, 161; 12, 190; App. I e, 9. κανών, 8, 63; 11, 106; 12, 12; ἐκκλησιαστικός κ., 7. 47. καπάσιον, App. I c, 6. καπηλικός, cf. πορισμός. καπηλικώς, 7, 89. Καπρούλη Γμονή τοῦ], 130 η, 190 (δ Καπρούλης) ; **14,** 32 (Kaproulia) ¶ 3 Γεράσιμος. Cf. 4 Daniel, 5 Daniel. Καρδιογνώστου (μοναστήριον τοῦ), 2, 15-16. Cf. Kardiognôstou. Καρέαι, 14, 13. — λαύρα τῶν Κ., 8, 38, 133. Cf. Karyés. Κάσπακος (μονή τοῦ), 8, 188 ¶ 9 Ἰωάννης. Cf. Kaspakos. Κασταμονίτου [μονή τοῦ], cf. 2 Bartholomaios. 15 Grégoire, Kastamonitou. κάστρον, 5, 17, 25, 56, 62; cf. Ίερισσός. καταγώγιον, 52 n. 64, 75 n. 124, 78 n. 147; **12.** 51-52. καταδίκη, 2, 55; 13, 57. καταθύμιον, 8, 40. Κατακαλών, protospathaire, stratège de Thess (942), 4 not., 13 (στρατηλάτης); (943), 6 sceau, not., 1. Cf. Katakalôn. κατάκρισις, **10** I, 18; **13**, 12. **ματαλαλιά**, **13**, 67. καταμονή, 53; 2, 51. — καταμοναί και διατριβαί, **1,** 7. κατασκηνώσεις, 2, 6; 3, 8. κατάστασις, 8, 19, 179; App. I d, 17; εἰρηναία κ., 7, 31, 129; μοναχική κ., **4,** 33; **13,** 65; τελεία κ., 7, 33.

κατάσχεσις (παράλογος), 2, 30.

κατεπανίκιον, cf. "Ακρους, 'Αραδενικείας, 'Ιερισ-Κάτζαρη [μονή τοῦ], cf. 4 Antoine, Katzari, 4 Stéphanos. κατιλίκιον, cf. Σιδηροκαυσίων. κατοχή, **5**, 25. καῦσις, **8,** 124, 125. κέλευσις, 2, 8 (θεία), 37; 7, 159 (τιμία καὶ άγία). Cf. kéleusis. κελεύω, **2,** 44, 58 ; **8,** 27, 35. κελλικός, cf. μονή. κελλίον (cellule), 13, 16. Cf. kellion. κελλίον, 7, 44, 105, 111, 113; 8, 150; cf. Γεωργίου, Νεκταρίου, Πλάκαρι, Σάβα. Cf. kellion. Κελλίων (τοποθεσία ου μονή τῶν), 112 n. 15. κελλιώτης, 7, 28, 104, 122. Cf. kelliotes. κένταργος : ἀπὸ κεντάρχων, 4 not., 2 ¶ 1 Μιγαήλ. κερίν, 14, 24, 25; App. II a, 4; App. II b, 11. Cf. cire. κεφάλαιον, 7, 152; 8, 53, 78; 10 II, 5 (ψυγοδλαδές); 13, 77; μερικώτερα κ., 13 not., 81. κεφαλαιώδης, cf. γράμμα. κεφαλή, 11, 117; App. I a, 6. κηδεμονία, 77 n. 140; 12, 132. κηπουρείον, 2, 51. χηρόδουλλος, cf. θέσπισμα. κηρός, cf. σφραγίς. κίνδυνος, 1, 23; 8, 15 (ψυχικός). κινητά (τà), **13**, 26. κιννάδαρι, cf. κανίκλωμα. κλάσμα, 2, 52; 5, 10, 13, 21, 67. Cf. terre klasmatique. κλασματικά (τά), cf. τύπος. κλασματικός, cf. γη, τόπια. κληρικός, **4**, 37, 46 ; **6**, 13, 14 ¶ 1 Δημήτριος, 2 Θεόδωρος, 2 Κωνσταντίνος, 2 Μιχαήλ. κληρονόμος, 13, 62. κοινόδιον, 10 II, 2; 12, 125. Cf. koinobion. κοινόν (τὸ), 7, 38, 41; **8,** 72, 73, 129, 139, 163; 9 not.; 10 Ι, 7; ἐν τῷ κοινῷ, 100 n. 51; 7, 82. Cf. koinon. κοινός, cf. ἀφορισμός, βίος, ἐπιτιμία, οἶκος, "Όρος, πράγματα, συγκροτήσεις, σύναξις, σύστημα, τόπια, ψῆφος. κοινότης, 120 n. 92. κοινότης τῆς χώρας, 4 not., 8. Κολοβός, cf. 1 'Ιωάννης. Κολοδοῦ (μονή τοῦ), 2, 10, 20, 30, 49; 5, 2,

4, 48, 64; τοῦ Κ., 2, 35, 42, 56; 4, 24; κατοχή τοῦ Κ., 5, 25; λιθομάνδριν... τοῦ K., 6 not., 33-34 ¶ 1 'Αθανάσιος, 1 'Ιωάννης, Παχώμιος. Cf. 3 Jean, Kolobou, 3 Stéphaκόμης τῆς κόρτης, de Thess, 6, 12 ¶ 'Αναστάσιος. Κομματα, établissement à l'Athos (?), 158 n. 445. Cf. Jonas, 10 Joseph. κομμέρκιον, 4 not.; νοτάριος τοῦ κ., 4, 40 ¶ 2 @ωμᾶς. Κομνηνός, cf. 'Αλέξιος, 'Ανδρόνικος. κόπος (ἔμμισθος), 8 not., 28. κόρτη, cf. κόμης. κορυφή, cf. "Αθως. 1 Κοσμᾶς, magistros (943), 6 not., 7. Cf. 1 Kosmas. 2 Κοσμᾶς, hig. (972), 7, 167. 3 Κοσμᾶς, ecclésiarque [de l'Athos] (972), 7 not., 172. Cf. 3 Kosmas. 4 Κοσμᾶς, hig. (972), 7, 173. 5 Κοσμᾶς, hig. de Théoktistou (972), 7, 173. Cf. 2 Kosmas. 6 Κοσμᾶς, hig. d'Arkou (980), 87 n. 248. 7 Κοσμᾶς ὁ Τζιντζιλούκης, moine (1045), 8 not., 1-2, 35-36, 172; 9, 20 (δ κατά τούς Τζιντζιλουχίους). Cf. 6 Kosmas. 8 Κοσμᾶς, hig. de Philadelphou (1045), 8, 194. 9 Κοσμᾶς, prôtos (1500), **14** not., 15; App. II a, 9. Cf. 14 Kosmas. κοσμικός (δ), 7, 9, 11, 32, 54, 92, 96, 99, 140; 9, 2 (κ. ἄνδρες); 13, 60. κοσμικός, cf. δικαστήριον, ζωή, κριτήριον, σύγχυσις. χοσμιχώτερος, cf. τόπος. κουβουκλήσιος, 4, 37; 6, 13; 7 not., 175 ¶ 1 Δημήτριος, 2 Κωνσταντίνος, Σάδας. Cf. koubouklèsios. κουρά, 7, 45 (μοναχική), 101. χουρεύω, 7, 51, 107. Κουτλουμουσίου [μονή τοῦ], 169, 170. Cf. Charitôn, 4 Cyrille, 16 Grégoire, 12 Kosmas. κραταιός (δ), 8, 40. κραταιός, cf. βασιλεία, βασιλεύς. κράτιστος, cf. αὐτοκράτωρ. κράτος, 9, 11; εὐσεδὲς κ., 82 n. 193; εὐσ. καὶ θεοπρόβλητον κ., 1 not., 25; 2, 60; 3, 16; **9.** 52 : **12.** 200-201 : **13.** 85. κρείττονες, cf. μοναχός.

κριθή, 8, 70. κρίσις (jugement), 6 not. κριτήριον, 37 n. 165 (ἐξωτερικόν), 117 n. 57; **7,** 8 (χοσμιχόν). κριτής, 103 n. 79; 4, 14; 6, 3; 8, 30 ¶ Ζωήτος. κτήματα, 2, 24-25 (οἰκεῖα); 13, 23. κτηματολογικός, cf. κῶδιξ, κτήνη, 1, 17; 5, 57, 60; 7, 132, 135; 8, 79. Cf. animaux, troupeaux. κτήσις, **8,** 82. κυκλευταί, 15 n. 111. Cf. moines. Κυμινάτης, cf. 3 'Αντώνιος. κυνηγός, 4 not., 2 ¶ Νεπριβάδος. 1 Κύριλλος, hig. de Gyrevtou (998), 88 n. 266. 2 Κύριλλος, hig. de Chana (1001-1010), 87 n. 254. 3 Κύριλλος, hig. d'Es (1045), 8 not., 191. 4 Κύριλλος, moine de Xèr (1387), 140 n. 287. κυριότης, 2, 13 ; 7, 66 ; 8, 177. χυρῶ, **8** not. ; **9,** 45 ; **12,** 181. κῶδιξ : παλαιὸς κτηματολογικὸς κ., 37 n. 158; παλαιοί τοῦ κλάσματος κ., 5 not., 21. Κωνσταντίνος [VII], 1 not.; 3 not., 1, 17, app. Cf. Constantin. Κωνσταντίνος [ΙΧ] ὁ Μονομάχος, 8 not., 2, 10; 9 not., 53 et app. Cf. Constantin. Κωνσταντίνος, fils de Romain Ier, coempereur, 3 not., 1, app. Cf. Constantin. 1 Κωνσταντίνος, protospathaire et protoasèkrètès (908), 2 not., 37-38. 2 Κωνσταντίνος, klèrikos, koubouklèsios (943), 6 not., 13. Κωνσταντίνος, cf. Λαλουμάς. Κωνσταντίνου (μονή τοῦ ἀγίου), 8 not. Κωνσταντινουπόλεως : άρχιεπίσκοπος Κ. Νέας 'Ρώμης καὶ οἰκουμενικὸς πατριάρχης, 10 ΙΙ, sceau, 19-20; 11 not., 173-175 ¶ Νίφων, Χαρίτων. - πατριάρχης (ou δ) Κ., 10 I not.; App. Ib, 10; App. Id, 9, 12, 15 ¶ Μανουήλ, Νικόλαος, Φιλόθεος. Κωνσταντινούπολις, App. I b, 13-14 (-νου πόλις); cf. βασιλεύουσα, Πόλις. Cf. Constantinople.

Λάζαρος, hig. (972), 7, 174.

κράτορος.

λάκκος : ίδηρικός λ., App. II a, 2 ; cf. Παντο-

Λαλουμᾶς (Κωνσταντῖνος δ), paysan (942), 4 not., 2.

Λατίνοι, Αρρ. Ι b, 13.

λαύρα, **8**, 133, 136; **9**, 1, 25, 31, 39; βασιλική λ., 81 n. 182; μέγισται λ., **8**, 137; πρώτη λ., 119 n. 77; cf. Βατοπεδίου, Καρέαι, Λαύρας. Cf. laure.

Λαύρας (μονή τῆς): ή Λαύρα, 7, 138; 8, 84, 141; 13, 24; ἱερὰ (καὶ μεγάλη) Λ., 13, 15, 18; μεγάλη Λ., 7, 28, 69, 133, 137, 163; 8. 50, 186, 200. — Λ. τοῦ χῦρ 'Αθανασίου, 8. 81, 93, 142, 156; εὐαγεστάτη Λ. τοῦ κῦρ 'Α., 8, 148 ; μεγάλη Λ. τοῦ ὁσίου καὶ θεοφόρου πατρὸς ἡμῶν 'Α., Αρρ. Ι c, 6; περιώνυμος  $\Lambda$ . τοῦ κῦρ 'A., 8, 152; περιβόητος μονή τοῦ κῦρ 'Α., 8, 182. — βασιλική Λ. ή ούτω λεγομένη τὰ Μελανά, 7, 4 ¶ 3 'Αθανάσιος, 3 'Αντώνιος, 2 Νεόφυτος, Νίφων. Cf. 1 Athanase, Barnabas, 5 Cyrille, 7 Daniel, 9 Dionysios, 1 Eustratios, 4 Euthyme, 13 Grégoire, 2 Iôannikios, 5 Iôannikios, Lavra, 2 Maxime, 10 Nicéphore, 7 Niphôn, 3 Païsios, 8 Théodore, 3 Théodoret, 8 Théodose, 2 Théodotos.

λαυρατωμένος, cf. δρῦς, πτελέαι.

Λαυρέντιος, cf. Παξιμαδά.

Λεόντιος, hig. de Phalakrou (1045), **8** not., 192.

λιβάδιν, App. II b, 12, 13.

λίβελλος, **5**, 37, 50, 54. Cf. acte de vente. λιθομάνδριν (άρχαῖον), **6** not., 33. Cf. bergerie.

λίθος : λ. προσκόμματος, **10** Ι, 3; λ. ὀνικός, **13**, 65; λ. πορίν, **14**, 8.

λινός, cf. νημα.

λιποταξία, 13, 48.

λίτρα (capacité), **14**, 24; App. II a, 4; App. II b, 11.

λογάδες, 8 not.; App. I d, 7.

Λουκᾶ (μοναστήριον τοῦ), **2**, 16. Cf. Louka. 1 Λουκᾶς, moine et économe [de l'Athos] (972), **7** not., 169. Cf. 2 Luc.

2 Λουκᾶς, moine (972), 7, 170.

3 Λουκᾶς, hig. de la Théotokos (1045), **8,** 189.

Λουκιανός, lecture erronée pour 3 Λουκᾶς, 8 app. 189.

Λουτρακίου (μονή τοῦ), 8, 194 ¶ 2 Γεράσιμος. Cf. 1 Dorothée, 12 Jean, 15 Jean, Loutrakiou. λύσις, d'un patriarche, **10** I, 12 (ἔγγραφος); **10** II not., 1.
λύσις : τὰ δεσμοῦ ἢ λ. ἄξια, App. I e, 9.

λύσις: τὰ δεσμοῦ ἢ λ. ἄζια, App. 1 e, 9. λύω, **10** I, 16; λύειν καὶ δεσμεῖν, App. I e not., 9; τὰ δεσμευθέντα καὶ λυθέντα, App. I e, 10.

μαγειρεῖον, **8,** 124. μάγιστρος, **2,** 37; **6,** 8 (πανεύφημος) **¶** 1 Κοσμᾶς, 1 Στέφανος.

μαθηταί, 30 n. 106, 33 n. 121 122, 34 n. 126, 35 n. 134, 49 n. 41; 7, 27; 13, 3, 40; μαθητής, 7, 61, 62, 65.

Μακαρίου, établissement à l'Athos (?), **14** not., 31 (Makarii) ¶ Μητροφάνης. μακαοιστός. **8**, 32, 43, 76.

μακαρίτης, **8**, 57, 179 ; **10** II, 4.

Μακρογένη [μονη τοῦ], cf. 2 Ignatios.

Μακροῦ [μονὴ τοῦ], **14** not. Cf. 4 Méthode, 3 Métrophane, 4 Théodoulos.

μάνδρα, **13**, 52 ; πνευματική μ., 101 n. 57 ; **7**, 46 ; **13**, 48.

μανδρί(ο)ν, **5,** 59 ; **6** not. Cf. bergerie. Μανουήλ [II] ὁ Παλαιολόγος, **13** not. (et Ἐμμανουήλ), 86-87. Cf. Manuel.

Mανουήλ, prétendu métropolite d'Éphèse, ensuite patriarche de CP, App. I d not. (et Μιχαήλ), 10.

1 Μάρκος, prêtre et hig. (972), 7, 172.

2 Μάρκος, hig. (1045), **8,** 190.

μάχη, 8, 13, 138.

μεγαλειότης (βασιλική), **8,** 15, 45. Μεγάλη Έκκλησία, église de Thess, **4** not.,

Μεγάλη Έκκλησια, egise de Thess, 4 hot., 46. Cf. Sainte-Sophie. μέγας λογοθέτης, App. I b, 12 ¶ 'Ακροπολίτης.

μέγιστος, cf. λαύρα. 1 Μεθόδιος, hig. de Sainte-Christine (942),

**4,** 1, 21. 2 Μεθόδιος, hig. (972), **7,** 168.

Μεθόδιος, lecture erronée pour "Ανθιμος, 7 app. 164.

Μελανά (τὰ), cf. Λαύρα. Cf. Mélana.

Μελέτιος, hig. de kyr Athanasiou (1076), 8 not.

μελισσουργεῖον, **5**, 59. Cf. ruches.

μεμβράς, 8 not.; 9, 45.

μερικός, cf. πρόσοδος, φιλία.

μεριχώτερος, cf. κεφάλαιον.

Μέση, 7, 125, 126, 129. Cf. Prôtaton. μεταχομιδή, **8**, 64.

μέταξα (ὀξεία), 7 not. μετόχιον, 13, 32, 62. Cf. métochion. μετριότης (le patriarche), 124 n. 138, 163 n. 482; 10 II, 1; 11, 103, 130, 156; App. I e, 4, 7, 8, 10. — (un moine), 7 not., 11.

Μηλεῶν ([μονή]τῶν), **8** not., app. 188 ¶ 2 'Ηλίας.

Μηνίτζη [μονή τοῦ], cf. 2 Germanos.

μητρόπολις, cf. Θεσσαλονίκης.

μητροπολίτης, cf. Ἐφέσου, Θεσσαλονίκης, Φιλίππων.

Μητροφάνης (?), de Makarii (1500), **14** not., 31 (Mitrofan'), et app. μισθός, 80 n. 168; 7, 116, 118, 119.

1 Μιχαήλ, apô kentarchôn (942), **4**, 2.

2 Μιχαήλ, klèrikos de la Grande Église [de Thess] (942), 4 not., 46.

3 Μιχαήλ, hig. (972), 7, 168.

4 Μιχαήλ, prêtre et hig. (972), 7, 169.

5 Μιχαήλ, moine d'Archistratègou (1045), **8**, 194, app. 193 (?).

6 Μιχαήλ, hig. de Saint-Pierre (1045), **8** not., 196.

7 Μιχαὴλ ὁ Πράτανος, prétendu métropolite de Thess, App. I d, 7-8.

Μιχαήλ, cf. Μανουήλ.

μνησικακία, 8, 159.

μόδιος (capacité), 8, 66.

Mοιροκούδουλος, lecture erronée?, 6 not., app. 6.

μολύβδινος, cf. σφραγίς.

μόλυβδος: διὰ μολύβδου, **6,** 44. μοναδικός, cf. βίος, ζωή, σγημα.

μονάζων, 51 n. 57; 12, 56.

μοναστήριον, passim; δυνατώτερα μ., 117; 8, 124; θέσις τοῦ μ., cf. θέσις.

μοναχικά (τὰ), 7, 47-48.

μοναχικός, cf. διαγωγή, κατάστασις, κουρά, πολιτεία, σχήμα, τάγμα.

μοναγικώς (ζῆν), 13, 11, 20.

μοναχός, passim; ἔκκριτοι μ., 8, 183; οἱ κρείττονες, 13, 40, 42; cf. εὐλάδεια, μετριότης, ταπείνωσις.

μονή, passim; άγιορειτική μ., 65 et n. 30 33; βασιλική μ., 36 n. 148 151, 39 n. 188, 119 n. 77, 121 n. 106, 127 n. 169, 138 n. 270, 147 n. 369; μ. ἐλευθέρα καὶ αὐτοδέσποτος, 82 n. 194; κελλική μ., 121 n. 106; πατριαρχική μ., 147 n. 362. Cf. couvents.

μονοκέλλιον (ἀναχωρητικόν), 74 n. 105. Cf. kellion.

Μονομάχος, cf. Κωνσταντῖνος [IX].

μόνος: κατὰ μόνας, 49 n. 41, 100 n. 51; 7, 78, 82. Μουστάκωνος (μοναστήριον τοῦ), 2, 15. Gf. Moustakônos.

Μουσταφᾶς, mulla à Sidèrokausia, 37 n. 165. μύλων, 1, 14.

[Μωροκούμουλος], **6** not., 6 et app.; cf. 1 Θωμᾶς.

ναός, **13**, 69 ; App. I b, 5 ; App. I c not. (νεῶν). Ναυκράτιος, parecclésiarque (1316), *160* n. *459*. ναῦς, **8**, 105.

Νέα 'Ρώμη, cf. Κωνσταντινουπόλεως. Νέα Σκήτη, cf. 6 Jacques, Néa-Skètè.

Νεακίτου [μονή τοῦ], cf. 3 Germanos, 1 Iôannikios, 11 Kosmas, Néakitou.

Νεκταρίου (κελλίον τοῦ), 14, 4.

νέμομαι, 2, 53; 5, 6.

νέμω, 50 n. 49 ; 8 not., 92.

1 Νεόφυτος, moine de Phalakrou (1019), 89 n. 290.

2 Νεόφυτος, kathig. de La (1045), 8 not., 50, 83, 141, 181, 186.

Νεπριδάδος (Δημήτριος δ), chasseur (942), 5 n. 24; 4 not., 2.

νεώτεροι : ν. καὶ ἀγένειοι, 7 not., 101.

νεώτερον, 8, 31.

νημα (λινόν), 8 not.

1 Νικήτας ὁ Σιδηροκαυσίτης, paysan (1007), 37 n. 159.

2 Νικήτας, moine et prêtre τοῦ πρώτου (1016, 1018), 7 not.

1 Νικηφόρος (?), hig. (av. 972), 7 not.

2 Νιχηφόρος, hig. (972), 7, 168.

3 Νιχηφόρος, hig. (972), 7, 171.

4 Νικηφόρος, moine et prêtre (972), 7, 175.

5 Νικηφόρος, hig. de Berroiôtou (1045), 8 not., 191.

δ Νικηφόρος, moine de Xèrokastrou (1045),
 8 not., 193.

7 Νικηφόρος, hig. de Saint-Éphrem (1045), 8 not., 195.

Νικηφόρος, cf. Εὐπράξη.

Νιχηφόρου (μονή τοῦ άγίου), 8 not., 187 ¶ 2 Ἰλαρίων [= 2 Ξηροποτάμου].

Νικόδημος, hig. (972), 7, 169.

Nικόλαος [III], patriarche de CP, 10 II not., 4. Cf. Nicolas. Νικόλαος, prôtomandatôr (943), 6 not., 17.
 Νικόλαος ὁ καλλιγράφος, hig. (972), 7, 173.
 Gf. 4 Nicolas.
 Νικόλαος, hig. de Chromitissa (980), 87.
 Νικολάου (μονή τοῦ ἀγίου), 8 not., 195

¶ Δωρόθεος. 2 Νικολάου [μονή τοῦ άγίου], cf. 2 Léontios, Saint-Nicolas.

Νίκων, hig. de Zygou (991?, 996), 93 n. 338 339.

Nίφων [I<sup>er</sup>], patriarche de CP, **11** not., 173. Cf. Niphôn.

Nίφων, moine de La, hésychaste (1096), 8, 200.

νομαδικός, cf. προάστειον.

νομή, 2, 27; 8, 79.

νομοθεσία, 12, 14.

νομοθετώ, 9 n. 60, 10 n. 62.

νόμος, 7, 6 (Θεοῦ) ; **9,** 50 (βασιλικός) ; **11,** 95 (Ἐκκλησίας).

νοτάριος, cf. κομμέρκιον.

 $\xi \notin \eta$  ( $\dot{\eta}$ ), 7, 111; 8, 79.  $\xi \in \iota (\alpha, 11, 73.$ 

Εενοφῶντος [μονή τοῦ], cf. 4 Dionysios,
 2 Gérasimos, 5 Grégoire, 1 Kallistratos,
 Kléonikos, 6 Nicolas, 5 Syméon, 5 Théodore, 7 Théodore, 3 Xénophon, Xénophon.
 Εηροκάστρου (μονή τοῦ), 8, 193 ¶ 6 Νικηφόρος.

Ξηροκάστρου (μονὴ τοῦ), 8, 193 ¶ 6 Νικηφόρος. Cf. 2 Blaise, 11 Jean, 2 Sabas, 4 Théodore, Xèrokastrou.

1 Ξηροποτάμου (μονή τοῦ), **8** not., 188 ¶ 3 Ἡλίας [= Παύλου].

2 Εηροποτάμου ([μονή] τοῦ), 14, 14; σταυρὸς τοῦ Ε., 14, 13; cf. Νιχηφόρου ¶ 4 Κύριλλος.
 Cf. Andronic, 5 Antoine, 7 Dorothée, 3 Hilariôn, 4 Paul (?), Xèropotamou.

ξύλα, **8**, 123, 126 ; App. II b, 14 ; τετράγωνα ξ., **14**, 22 ; App. II a, 5 ; ξύλον ἐργάσιμον, **8**, 102.

ξύλα (la Croix), 12, 64.

Εύστρη [μονή τοῦ], **14**, 32 (Ksisti) **§** 6 'Αθανάστος.

δδός, **13**, 38. — πονηρά ό., **7**, 91; στενή ό., **13**, 2, 5; σωτηρίας ό., **13**, 36. οίχειαχός, cf. βεστιάριον, τράπεζα.

οἰκεῖος, cf. ἀσφάλεια, γραφή, ἐντάλματα, κτήματα, χείρ.

οίκειότατος, 76 n. 130.

οίκείωσις, 14, 27.

οἰκήτορες, 80 n. 169; **5**, 11, 17, 18, 19, 27, 28, 49, 53, 56, 62; **6**, 5, 19.

οίχιστής, 108 n. 136.

οἰκοδομή, 76 n. 133, 80 n. 168; 8, 125, 126.

οἰκοδόμος, 7, 141; 13, 74.

οἰκονομία, 7, 144; 9, 42.

οίκονομικῶς, 8, 71.

οἰκονόμος, de l'Athos, 7 not., 125, 127, 130, 143 (προδολή τοῦ), 169; 8, 73 (τοῦ ὄρους) ¶ 1 Λουκᾶς. Cf. économe. — de la métropole de Thess, 6, 14 ¶ 2 Θεόδωρος.

οἰκονομῶ, **5**, 58 ; **7**, 68 ; **8**, 90, 97, 99 ; **10** II, 5 ; **11**, 104 ; **12**, 96.

οἴκος, 10 n. 62 (κοινός), 80 n. 169; 7, 93; 13, 61.

οίκος (θείος καὶ ἱερὸς), 11, 53.

οἰκουμενικός, cf. Ἐκκλησία, πατριάρχης. οἶνος, 7, 95, 100; 8, 54, 61, 64, 70. Cf. vin.

'Ολόφυξος, ville, 4 n. 9.

δμιλία, **10** I, 5, 14.

'Ομολογητῶν [μονή τῶν ἀγίων], cf. 1 Jacques.

δμολογία (engagement), **13**, 13. δμολογία (martyre), *14* n. *100*.

ομολογια (martyre), 14 m

δμολογῶ, **12,** 132.

ονικός, cf. λίθος.

ὄνομα: ἀναφορὰ ὁ., **11**, 145, 147-148. — ἐξ ὀ., **12**, 192; **13**, 43; κατ' ὄ., **8**, 135. — τὰ ὀνόματα, **7**, 24; **8**, 171, 185.

'Ονουφρίου ([μονή] τοῦ άγίου), 8 not., 196 ¶'Ιωνᾶς. Cf. 2 Nicodème.

δξύς, cf. μέταξα.

οπῶραι, 8, 64. Cf. fruits.

όρεσίτροφος, 9, 37.

ὄρια (τὰ), **6** not.

όρια [= όροι], 12, 25.

δρίζω, **5,** 31, 68 ; **8,** 168 ; **10** I, 12.

δρος, 7, 71, 75 (ἀρχαῖος). — δροι, 12, 2, 14;

ό. καὶ κανόνες, **9,** 28 ; **12,** 30, 44-45. Ορος (τδ). **1** not., 8 : **2,** 6 : **3,** 8 : **5,** 20

"Όρος (τδ), 1 not., 8; 2, 6; 3, 8; 5, 20, 52, 58; 7, 1 et passim; 8, 19 et passim; 9, 2 et passim; 10 I, 9; 10 II, 11, 16; 11, 26 (περὶ τὰ δυτικά), 31 et passim; 12, 70, 123; App. I a, 4; ἀγιώνυμον ὅ., 76 n. 127, 129 n. 185; App. I c, 4; ἱερὸν ὅ., 126 n. 152; κοινὸν ὅ., 8, 126; περιώνυμον ὅ., 2, 18; πολυάνδριον ὅ., 9, 14; σεμνὸν ὅ., 7, 42; σωτήριον, σωτηριῶδες ὅ., 10 I, 7, 17; cf. "Αγιον "Όρος, "Αθως.

όρφανοτρόφος, 4, 37 ¶ 1 Δημήτριος.

'Ορφανοῦ (μονὴ τοῦ), **4** not., 1; **6,** 16 **¶**1 Γρηγόριος. Cf. 1 Gomatou.
ἔχλησις, 51 n. 56; **8,** 151.
ἔχλος, **11,** 45.

πάγιος, cf. βεδαίωσις. πάθος, 7, 118; 8, 26 (ψυχικόν), 159. παῖδες, 8, 165; 13, 75 (ἀγένειοι). παίδευσις, App. I d, 19. παιδίον, 7, 105, 141. Παλαιὰ Παλάτια, lieu-dit à Amoulianè, 6, 23. Cf. Palaia Palatia. παλαιγενής, cf. χρυσόδουλλον.

Παλαιολόγος, cf. 'Ανδρόνικος, Μανουήλ. παλαιός, cf. γιστέρνιν, γράμμα, θεσμοί, κανόνες, κῶδιξ, πολιτεία, τυπικόν, τύποι, τύπος, χρυσόδουλλον.

πανεύφημος, cf. μάγιστρος, στρατηλάτης. πανήγυρις, lecture erronée pour σύναξις, 116 n. 52.

πανουργία, 48 n. 35; 2, 21.

Παντελεήμονος [μονή τοῦ άγίου], cf. 1 Léontios, Saint-Pantéléimôn, 3 Théodose.

Παντοκράτορος [μονὴ τοῦ]: μέγας ῥύαξ τοῦ Π., 14, 5-6, 8, 9-10; App. II a, 3; λάκκος τοῦ Π., App. II a, 4. — οἱ Παντοκρατορινοί, App. II b, 11. Cf. 4 Ignatios, 8 Niphôn, Pantocrator.

Παξιμαδᾶ (μονή ... Λαυρεντίου τοῦ), **8** not. Παπαδῆ [μονή τοῦ], cf. 1 Marc.

παπᾶς, 143 n. 321.

παράδασις, 9, 48; 10 ΙΙ, 3, 14.

παραδάτης, 13, 13.

παραδίδομαι (bien), **5,** 51-52.

παραδίδομαι (disciple), 7, 56, 58, 61, 62, 74; 8. 109.

παράδοσις, 123 n. 131 (ἀρχαία) ; **12,** 21.

παράθεσις, 7, 57.

παρακελεύομαι, 8, 145; App. I b, 12; App. I e,

παράκλησις, 83 n. 208; 7, 22, 147.

παράλογος, cf. κατάσχεσις.

παραλόγως, 48 n. 34; 2, 11, 40, 41, 45. παραμυθία (σωματική), 8, 87; 12, 85.

παρατήρησις (ἐκκλησιαστική), 12, 100.

παρατρέπομαι, 13, 3.

παρατροπή, 8, 8.

παρεκβάλλω, **8,** 197.

παρενόχλησις, 27 n. 85; 1, 21; 2, 1, 48; 5, 18.

παρενοχλῶ, **5**, 60.

Πάριλος, spatharocandidat, épi tôn oikeiakôn (943), 6 not., 10.

παροικία (ἰδία), 2, 23.

παρουσία, 2, 34, 42; 13, 29.

πατέρες (moines), **8,** 154; π. καὶ ἀδελφοί, 139 n. 280; **13,** 35; **14,** 1, 26; πατήρ καὶ ἀδελφός, 143 n. 321.

πατήρ, de l'empereur, **2**, 4, 8, 11, 46, 50, 57. πατήρ (spirituel), **7**, 61, 72; πνευματικός π., **7**, 74, 110; **13**, 30-31; App. I e, 11; π. πατρῶν, 145 n. 348. Gf. père spirituel.

πατριαρχεῖον, App. I d, 2.

πατριάρχης, 103 n. 80; 10 II, 4; 11, 78, 145, 155; 12, 98; App. I d, 7; App. I e, 2; οἰκουμενικὸς π., 163 n. 485; 12, 136, 141-142, 160-161; cf. ἀγιωσύνη, δεσπότης, μετριότης, Κωνσταντινουπόλεως, Τριβούνου.

πατριαρχικός, cf. γράμμα, ἔξαρχος, ἐπιστασία, ἡγεμονία, μονή, πιττάκιον, πρωτοσύγκελλος, σιγίλλιον, σταυροπήγιον, σφραγίς.

πατρικός (du patriarche), cf. ἐντολαί.
1 Παῦλος, moine d'Athônos (942), 4, 2. Cf.

3 Paul.

2 Παῦλος, moine (972), 7 not., 2, 28. Cf. 4 Paul.

3 Παῦλος, moine et prêtre (972), 68 n. 55; 7, 170.

4 Παῦλος, hig. (985), 68 n. 55.

Παύλου [μονή τοῦ ἀγίου], cf. 1 Ξηροποτάμου. Cf. 6 Antoine, 2 Nil, 4 Paul (?), 6 Paul, Saint-Paul.

Παφλαγόνος [μονὴ τοῦ], cf. Nikôn, Paphlagonos.

Παχώμιος, moine de Kolobou (908), **2**, 36. πεδινός, cf. τόπος.

πεῖρα, 8, 16, 26; 10 Ι, 10.

περιδόητος, cf. Λαύρα.

περισοήτος, ει. Λαυρα

περιγραφή, 2 not., 22.

περιγράφω, **2,** 40. περίθαλψις, 62 n. 5.

περικοπή, 8, 151.

περίληψις, **8,** 114; **10** I, 9; **12,** 177, 190; App. I d, 16.

περιορισμός, 2 not., 12-13; **6**, 34; **8**, 127; ὑπόμνημα καὶ π., **5**, 52. Cf. acte de hornage.

περιπατητικοί, 15 n. 111. Cf. moines. περιποίησις, 116 n. 56.

311

περίστασις, 2, 2; 7, 49, 102. Περιστερών (μονή των), 6 not.; βασιλική μ. τῶν Π., 6, 15; μεγάλη μονή, 7 not., 132 ¶ 1 Εὐθύμιος. Cf. 2 Euthyme, 3 Euthyme, 4 Jean, 1 Méthode, Péristérai, 1 Stéphaπεριώνυμος, cf. "Αθως, ἀσηκρητεῖα, Λαύρα, "Ορος. περιωπή (βασίλειος), 126 n. 158. Πέτρος, hig. de kyr Athanasiou (1045), 8 not., 188. Πέτρου ([μονή] τοῦ ἀγίου), 8, 196 ¶ 6 Μιχαήλ. Πιθαρᾶ [μονή τοῦ], cf. Dèmètrios, Pithara. πίσσα. 8. 102. πισσών, 116 n. 56. πιττάκιον, 127 n. 168 (πατριαρχικόν); 2 not. (δωρεαστικόν). πλαγίως, 48 n. 35; 2, 10. Πλακᾶ [μονή τοῦ] : ὁ Πλακᾶς, 130 n. 190, 155 n. 414, 157 n. 437 438, 158 n. 446. Cf. Isaïe, 7 Kosmas, 13 Théodose, 1 Théophile, 4 Théostèriktos. Πλάκαρι (κελλίον τοῦ), 14, 4-5. πλάτανος, 14, 10. πλεονεξία, 2, 30.  $\pi$ λήθος, **8,** 84. πληθυσμός, 9, 39. πλήρωμα (καλόν), 9, 35. πλησιάζω, 2, 26; 7, 130; 8, 92-93. πλησιόχωροι (οί), App. I a, 3. πλοΐον, 8, 54, 56, 61, 64, 66 (πλοιάριον), 68, 72-77, 99, 103; cf. vaūs. Cf. bateau. πλούσιος, cf. δώρημα, φιλοτιμία. πνευματικά (τά), 7, 85; 11, 70; 13, 35. πνευματικός (titre), 14, 17; App. Ic, 4. Cf. pneumatikos. πνευματικός: πν. καὶ ἀσκητικοί, 7, 77; πν. τῆ γνώσει, 7, 107. πνευματικός, cf. ήγεμονία, ήγούμενος, μάνδρα, πατήρ. πνευματικώς, cf. άνακρίνω. πογονάτιον, cf. ἐπιγόνατα. ποιμαντική (ή), 9, 22, 33. ποιμήν, 1, 16. Cf. bergers. ποιμήν, 82 n. 196. Cf. higoumène. ποίμνιον, 50 n. 49; 1, 16. Cf. troupeaux. ποίμνιον, 8, 26; 9, 14 (ἄγιον). πολέμιος, cf. έθνη. πόλις, 8, 4, 55; 13, 40; App. I d, 2 (τῶν 'Ρωμαίων), 4.

ACTES DU PRÔTATON Πόλις (θεοφύλακτος), 7, 2. πολιτεία, 12, 80; 13, 40, 84; μοναγική  $\pi$ ., 13, 4, 6, 7, 9, 10, 65, 70; παλαιὰ π., 9, 27; ύψηλη  $\pi$ ., **12**, 69. πολίτευμα, 9, 30. πολιτικός, cf. πράγματα. πολίχνιον, 8, 61. πολυάνδριος, cf. "Ορος. πολυσταύριον, App. I c not. πονηρία, 11, 70. πονηρός, cf. όδός. πόνοι, 11, 43; ἀσκητικοὶ π., 9, 7, 21. πορισμός (καπηλικός), 8, 59. πορφυρογέννητος, 3 app. ποταμός, cf. Ζυγοῦ. πράγματα: κοινά πρ., 108 n. 128; πολιτικά πρ., 8, 3; ανωμαλία τῶν πρ., 108 n. 130; 13, 6. πρακτικός, cf. βίος. πρᾶξις, d'un fonctionnaire, 58 n. 119, 103 n. 79; 5, 37, 44; 6, 6, 40; 8, 30. πρᾶξις (χρυσόβουλλος), 9, 24. πρᾶσις, 8, 116. Πράτανος, cf. 7 Μιχαήλ. πρεσδύτερος, 4, 1; 7 not., 164 et passim; 8, 165, 169, 187, 190, 196; 9, 25; App. I a, 5; cf. θυηπόλος, ἱερεῖς, ἱερουργός, παπᾶς. Cf. prêtres. πρεσδύτερος τοῦ πρώτου, 7 not. ¶ Θεοδώρητος, 4 Θεόδωρος, 2 Νικήτας. προάστειον (νομαδικόν), 53; 2, 25. Cf. proasteion. πρόβατα, 8, 80, 87. Cf. moutons. προδολή, cf. οίχονόμος, πρώτος. προεστώς, 80 n. 175 177; 8, 109, 127; 13, 14, 20, 34, 37, προηγούμενος, lecture erronée pour πρεσδύτερος καὶ ἡγούμενος, 132 n. 206. προκαθεζόμενος, 8, 155. πρόκριτος, cf. ήγούμενος. πρόληψις, App. I a, 4. προμήθεια, 12, 132. πρόνοια, de l'empereur, 2, 7; 3, 4 (βασιλική), 9; 8, 6; 11, 50. πρόοδος, 8, 68. προσένεξις, 13, 14, 68. προσθήκη, 3, 11.πρόσκομμα, 7, 32; 10 Ι, 3. προσκύνησις, 14 n. 100. πρόσοδος, 13, 23 (μερική), 73.

προσομοροῦντες, 1 not., 8. προσοχή, 79. προσπάθεια, 8, 159, 166. προσταγή, 6 not. πρόσταγμα, 6, 1 (τίμιον); 13, 82; App. I d, 17 (βασιλικόν). Cf. prostagma. πρόσταξις, 8, 2; βασιλική πρ., 127 n. 168; 5, 63; β. καὶ θεία πρ., 8, 37, 172. προστασία, 80 n. 177, 124 n. 135, 138 n. 275, 148; 11, 137 (ἡγουμενική); 12, 124, 152. προστάττω, 2, 34; 8, 78; 11, 111, 122, 124. προσωποληψία, 8, 158. πρόσωπον, 5 not., 2; 7, 8 (ἀρχοντικόν), 41 (ἰδικόν), 56, 63-64, 70 (ἀξιόλογον καὶ εὐλαβές); 8, 49. — εἰς πρ., 2, 35; 5, 21; 7, 38; ἐκ πρ., 2, 18. Cf. ekprosôpou. προτάσσω: προετάξαμεν, 4, 36. προτροπή, 7, 57, 60; 13, 37, 39; App. I b, 7. πρόφασις, 2, 21; 5, 57; 7, 55, 83 (εὔλογος); **10** II, 11; **13,** 75. προχειρίζομαι, 8, 23, 123. πρωτατινός, cf. άλογον, τόπος. πρωτάτον, 9 not.; 14, 22, 33; App. II b, 12, 12-13. — βουνίν τοῦ πρ., App. II a, 2. ἐκκλησία τοῦ πρ., App. II a, 5; μεγάλη έ. τοῦ πρ., 14, 17 (καὶ καθολική), 18, 28-29; μονή τοῦ πρ., 121 η. 106; νάρθηξ τοῦ πρ., 145 n. 348. — σύνορον τοῦ πρ., 14, 3, 10, 15, 21. Cf. Karyés, Prôtaton. πρωτεΐον, 11, 77; 12, 94. Cf. prôteion. πρωτεύων, 71 n. 79, 150 n. 379, 162 n. 477; **10** II, 16. πρωτοασηκρήτης, 2 not., 38 ¶ 1 Κωνσταντίνος. πρωτόγερος, 115 n. 33. πρωτομανδάτωρ, 6, 17 ¶ 1 Νικόλαος. πρῶτος, 7 not., 1, 27, 38-39, 40, 44, 103, 145, 149 (προδολή τοῦ), 163 ; 8, 34 (ἐκλογή τοῦ), 41 et passim; 11, 81, 112, 132, 134, 135, 136, 144, 153, 162, 165; **12,** 92 et passim; 14 not., 11, 12, 15, 29; App. I a, 6; App. Ib, 7; App. Ic, 1; App. Ie, 7, 13; App. II a, 7, 9; δ αὐθέντης μας δ πρ., 135 n. 233; cf. ἀρχή, σύστημα ¶ 2 'Αθανάσιος, 1 'Ανδρέας, 2 Θεοφάνης, 1 Θεοφύλακτος, Ἰωαννίκιος, 9 Κοσμᾶς. Cf. prôtos. πρῶτος ἡσυχαστής, 114; 2 not., 18 ¶ 1 'Ανδρέας. πρῶτος, cf. λαύρα. πρωτοσκρινιάρης, lecture erronée, 4 not., app.

πρωτοσπαθάριος, 2, 31, 34; 6 not., 9, app. 3, 9; βασιλικός πρ., 2, 38, 39; 4, 7, 13, 14, 40; 6 sceau, not., 1, 3, 6 ¶ 1 Βασίλειος, Εὐπράξη, Ζωῆτος, 1 Θωμᾶς, 2 Θωμᾶς, Κατακαλών, 1 Κωνσταντῖνος, Τζουλας. πρωτοσύγκελλος: μέγας πρ. πατριαρχικός, 145 n. 348. Gf. protosyncelle. πρωτότυπον (τὸ), 170, 171 n. 41; 7 not.; 9 not. πρωτότυπος, cf. τυπικόν. πρώτου (ὁ τοῦ), cf. ἡγούμενος, πρεσδύτερος. πταῖσμα, 10 I, 8, 14, 16; 10 II, 9, 17; 13, 58. πτελέα (λαυρατωμένη), 6, 30. πύργος, cf. Βασιλείου. 'Ραδδᾶ ([μονή] τοῦ), cf. 3 Γρηγόριος. Cf.

'Ραδδᾶ ([μονή] τοῦ), cf. 3 Γρηγόριος. Cf. Rabda.
'Ραδδούχου [μονή τοῦ], cf. 5 Athanase, 6 Grégoire, Rabdouchou, 5 Théodose. ραθυμία, 13, 4. ραχώνιν, 6, 29. ρόγα, de l'Athos, 7 not., 26, 148. Cf. pension. ρόγα (salaire), 7, 121.
'Ρουδάδων [μονή τῶν], cf. 2 David, Roudaba, 2 Théoktistos. ρύαξ, 6, 22, 29, 30; 14, 4, 5, 6, 8, 9, 12; App. II a, 3. — ρυάκιν, 6, 26.
'Ρωμαῖοι, cf. αὐτοκράτωρ, βασιλεύς, πόλις. 'Ρωμανός [Ier Lécapène], 1 not.; 3 not., 1, 17, app. Cf. Romain.

Σάδα [κελλίον τοῦ άγίου], cf. 5 Théodoulos. Σάβας, hig. et koubouklèsios (972), 7 not., 175. σακέλλη, 36 n. 151. σάκρα, 51 n. 58. σανίδια, 8, 102; 14, 23; App. II a, 6. σανός, App. II b, 12. σεδαστός, cf. γραφή. σέκρετον (εὐαγές), 55 n. 87. σέχρετον, cf. ἀσηχρητεῖα. Cf. sécréton. σεμνεῖόν, 128 n. 173; 12, 53. σεμνός, cf. "Ορος. Σερδιώτου, établissement à l'Athos (?), 158 n. 446. Cf. 3 Iôakeim, 6 Iôannikios, 13 Théodose. Σέργιος, hig. (972), 7, 173. Σθλαβανδρέου [μονή τοῦ], cf. 4 Théodose. σιγίλλιον, 4 not. — d'un empereur, 1, 10, 24;

2 not., 4, 11, 12 : ἐπικυρωτικὸν Γσιγίλλιον]. 2 not., 11; cf. γρυσόδουλλον σ. Cf. sigillion. - d'un patriarche, 10 I not. (πατριαρχικόν); 11 not., 133, 167. σιγιλλιώδης, cf. γράμμα. σίγνον, 4, 1, 2, 3; 8, 118. σιδηροκαυσείον, 36 n. 156, 37 n. 164. Σιδηροκαυσίτης, cf. 1 Νικήτας. - Σιδηροκαυσῖται, 37 n. 159. Σιδηροκαυσίων (δημος, ύποδιοίκησις ου κατιλίχιον), 37 n. 165. Σιδηροκαυσίων (χωρίον τῶν), 2 not., 14 (-σεί-). Cf. Sidèrokausia. Σικελοῦ [μονή τοῦ], cf. 3 Luc, 5 Nicéphore, 2 Phantinos, Sikélou. Σιμωνόπετρας [μονή τῆς], cf. 9 Dorothée, 1 Simôn, Simonopétra. Σιμωνοπετρίτης, lecture erronée ?, 146 n. 349. Σισώη (μονή τοῦ κῦρ), **8,** 189 ¶ 5 'Αθανάσιος. σιτία, 13, 8. σῖτος, 8, 70. Cf. blé. σκανδαλίζω, **13**, 65, 66. σκάνδαλον, 96 n. 9; 7, 3, 21, 125, 129, 131, 154; 8, 17, 163; 9, 28, 36; 10 I, 3; 13, 80. σκεύη (ἱερὰ), 13, 68. σκευωρία, App. II a, 7. σκηνή (εὐτελής), 1, 7-8. σκηνώματα, 70. Σπρινιάρης (Βασίλειος δ), candidat (942). 4 not., 42, σπαθάριος (βασιλικός), 4, 44; 6, 17 ¶ Βαρδανόπουλος, Φούσκουλος. σπαθαροκανδιδάτος (βασιλικός), 6, 11, 12 'Αναστάσιος, 3 'Ανδρέας, Πάριλος. Σπήλαιον (ήσυχαστήριον τὸ), dépendance d'Iv. 41. Σπηλαιώτου (μονή τοῦ), 4 not., 1; 6, 16 § 2'Ανδρέας. Cf. Spèlaiôtou. στασιάζω, 5, 31; 7, 31; 8, 27; 9, 1. Σταυρονικήτα [μονή τοῦ], cf. 9 Gabriel. 8 Nicéphore, Stavronikèta. σταυροπήγιον (πατριαρχικόν), 11, 154. σταυρός, passim; cf. 2 Επροποτάμου. στενός, cf. όδός. Στέφανος, fils de Romain Ier, coempereur.

3 not., 1, app. Cf. Étienne.

3 Στέφανος, moine (972), 7, 170.

1 Στέφανος, magistros (908), 2 not., 37.

2 Στέφανος, eggistiarios (943), 6 not., 11.

Στέφανος, cf. Βαρδανόπουλος. Στεφάνου [μονή τοῦ], cf. 10 Théodose, 14 Théodose, 8 Théodoulos. Στουδίου (μονή τῶν), 7 not., 156; 8, 178 ¶ 2 Εὐθύμιος. Cf. Stoudios. στράτα (ἡ), 14, 7, 8, 11, 13. στρατηγός, 1, 13; 4 not.; 5 not., 16, 35, 43; 6 sceau, 1 ¶ Κατακαλών. στρατηλάτης (πανεύφημος), 4 not., 13 et app. ¶ Κατακαλών. στρατός, 8, 3. Στροδηλαίας [μονή τῆς], cf. 8 Euthyme, Strobèlaia. στρώμοναν, 14 not., 6. σύγγραμμα, 76 n. 128. συγκαθεζόμενοι, -θεσθέντες, 8, 41, 155-156. συγκαταδικάζω, 10 ΙΙ, 6. συγκοινωνία, cf. αἰτίαμα, βάρος, ἔγκλημα, ἐπιτίμιον. συγκρίνω, 8, 158. συγκροτήσεις (κοιναί), 122 n. 121. Cf. redevance. σύγχυσις (κοσμική), 10 Ι, 2. σύλλογος, 8, 154. συμβουλία, 117. 1 Συμεών, hig. (972), 7, 172. 2 Συμεών, hig. (972), 7, 174. 3 Συμεών, hig. de Berroiôtou (996), 87 n. *251*, 4 Συμεών, hig. de Galiagra (1045), 8 not., συμμορία, 12, 42. σύμφωνα, 4, 34. συμφωνία, 13, 14, 15, 28, 29; App. II a, 9. συναγωγή, 120 n. 97; 8, 138. συναγωνιστής, 29 n. 99. συναίνεσις, 7, 155; 8, 109. συναντήματα (ψυχικά ή σωματικά), 13, 38. σύναξις (assemblée de l'Athos), 7 not., 21, 22, 25, 26, 33-34, 144, 147; 8, 137, 147, 150, 155 (καθολική), 157, 164; 10 Ι, 5 (?), 14 (?); ίδιαι σ., 119 n. 85; κοιναί σ., 116 n. 56, 119; τυπική μεγάλη σ., 119. Cf. assemblée. σύναξις (assemblée d'un couvent). 13, 44. σύναξις (réunion), 100 n. 49, 117 n. 63; 7. 14; **10** I, 5 (?), 14 (?). σύναψις, 8 not. : 9, 45.

συνδιάσκεψις, 9, 25, 41.

συνδρομή, 7, 141. συνεδριάζω, 117 n. 63; 7, 14, 24. συνέδριον (θεοστυγές), 14 n. 99. συνείδησις, 7, 154; 8, 121; 10 Ι, 16, 20; 13, 63, 80. συνέκδημος, 163 n. 482. συνέλευσις, 7, 40: 13, 28. συνεπιδολή, 7, 141. συνεπιδραδεύω, 11, 92. συνεπικυρώ, 11, 91. συνεργία, 13, 75. συνήθεια, 9, 23 (ἀρχαία); 12, 142-143; 13, 24, 26. συνθήκαι, 13, 12. συνοδικός, cf. θέσπισμα. σύνοδος (assemblée extraordinaire), 120. σύνοδος, 13, 52; App. I b, 1 (ἱερά), 6 (id.); App. I c, 7; App. I d, 16 (ἐνδημοῦσα), 20 (άγία). συνοίχησις, 26 n. 73. συνοικονομώ, 7, 23. συνοπαδός, 29 n. 99. σύνορον, 38 n. 170; 4, 21, 23, 25, 28; 5, 3 et passim; 6, 39; 14, 3, 10, 15, 21. συντεχνία, 7, 92; 13, 60. σύστασις, 12, 86; 13, 79. συστατικός, cf. γράμμα. σύστημα : κοινόν σ. τοῦ πρώτου καὶ τῶν ήγουμένων, 120 n. 92; χριστιανών σ., 1, 12 : μοναζόντων τάγματα καὶ σ., 12, 56. σφραγίζω (confirmer), 103 n. 80; App. I e. 12. σφραγίζω (sceller), 6, 44; 8 not.; 9, 44; cf. βουλλῶ. σφραγίς (confirmation), 11 not., 132, 134 (πατριαργική), 135, 153; 12, 99, 129 (ἀρχιερατική), 134, 140, 147-148, 179. Cf. consécration. σφραγίς (sceau), 6, 44; 7, 161 (βασιλική); 9, 44; διὰ κηροῦ σ., App. I a, not.; μολυβ-Sivn o., 8 not. Cf. sceau. σχημα, 7, 49, 52 (μοναδικόν), 60 (μοναχικόν); 13, 12 (ἄγιον), 71 (μοναχ.). Cf. habit. σχίσμα, 7, 31. σχολαστής, cf. βίος. σωματικά (τὰ), 102 n. 70. σωματικός, cf. παραμυθία, συναντήματα. σωτηρία, 10 Ι, 2; 11, 97; 13, 36. σωτήρια (τὰ), 12, 127. σωτήριος, σωτηριώδης, cf. "Όρος. 1 Σωτήρος (μονή τοῦ), 8 not., 192 ¶ 2 Βαρθολομαΐος.

2 Σωτήρος [μονή τοῦ], cf. 2 Dionysios, Sauτάγμα: μοναζόντων τ., 12, 56; μοναχικόν τ., 13 not. ταμεΐον (άγιον), 55 n. 90. ταμίας, 108 n. 136. τάξις, 9, 3; δευτέρα καὶ τελευταία τ., 11, 97; έκκλησιαστική τ., 12, 142, 155-156; τ. τῆς άδελφότητος, 79 n. 161; τ. μοναχικής πολιτείας, 13, 10; τ. προεστώτος, 80 n. 175 177; τ. σιγιλλίου, 46 n. 14, 48 n. 27; 2, 10-11, 12: τύπος καὶ τ., 9, 38. ταπείνωσις: ή τ. ήμων (un moine), 8, 116, 142-143. ταραχή, 1, 17. τέλειος, cl. ἀπέλασις, διάλυσις, κατάστασις. τελευταῖος, cf. τάξις. τέλος: ὑποταγή τοῦ τ., 5, 24. Cf. impôt. τετράγωνα, cf. ξύλα. τέγνη, 13, 1, 4; τ. τεχνῶν, 13, 4-5. Τζιντζιλούκης, cf. 7 Κοσμᾶς. Τζουλας (Θωμᾶς δ), protospathaire (942), 4 not., 13-14; 5 not., 16, 35, 43. Cf. Tzoulas. τήρησις (κανονική), **12,** 21. τίμημα, 8, 73. τίμιος, cf. γράμμα, γραφή, κέλευσις, πρόσταγμα. τόπια, 2, 40; κλασματικά τ., 5, 26-27; κοινά τ., **8,** 132. τόπος, 5, 29, 31, 34, 47; 6, 8, 36; App. II a, 7; App. II b, 14, 15; ἀδέσποτος τ., 7, 43; ἐπίκοινος τ., 8, 131; ιδιάζων τ., 8, 87; κοινοῦ τ., 8, 129; κοσμικώτερος τ., 10 I, 7; πεδινός τ., 6, 35; πρωτατινός τ., 14, 2, 3; ψυχωφελής τ., 10 Ι, 1. τράγος, 8 not. τράπεζα (οἰκειακή βασιλική), cf. ἐπὶ τῆς... τράχηλος, 13, 65. Τρίδουνον (Tirnovo), App. I d, 4. Τριδούνου (πατριάρχης), App. I d, 4, 11 (π. Ζαγορᾶς) ¶ 4 Γρηγόριος. τροφή, 10 Ι, 14. τυπικόν, de Tzimiskès, 7 not., 24, 35, 72, 152; 22, 28, 43 (χρυσόβουλλον), 56, 103

(παλαιόν), 107, 113 (παλ.), 143 (id.), 145

(χρυσόδ.), 179, 199 (πρωτότυπον); 9, 33. -

de Monomague, 8 not., 1, 176, 199 (πρωτό-

Cf. typikon.

τυπικός, cf. σύναξις.

άρχαῖοι τ., 96 n. 12 ; ἔνθεσμοι καὶ ψυχωφελεῖς τ., 8, 170 ; παλαιοί θεσμοί καί τ., 8, 32. τύπος, 8, 72; 9, 38; ἀρχαία συνήθεια καὶ τ., 9, 23; ἀρχῆθεν (ou ἐξ ἀρχῆς) τ., 71 n. 79; 7, 149 : θεῖος καὶ βασιλικός τ., 98 n. 31; παλαιὸς τ., 103 n. 80; 8, 34, 134. - τ. τῶν κλασματικών, 2, 53; χαριστικής τ., 2, 12. τυπώ, 108 n. 132; 7, 104, 151, 153, 155, 160; 8, 56 et passim; 13, 7, 76, 78, 79. τυραννίς, 13, 41. ύπαίθριοι, 24 n. 60. ύπεργος, cf. γη. ύπερόριον (τὸ), **10** I, 2. υπέρπυρον, 13, 17. Cf. pièce d'or. ύπεύθυνος, 10 ΙΙ, 6, 19. ύπήκοος, 26. ύπηρεσία, 8, 66, 93, 96, 98; 13, 27, 56. ύπηρεσίαι (αί), 13, 33. ύπηρετώ, 26 n. 77; 8, 147; 14, 18 et app. ύπογραφή, 5, 45-46; 7 not., 24; 8, 171; 9, 43; App. Ib, 10. ύποδιάκονος, App. I c not., 3; App. I e not., 12. ύποδιοίκησις, cf. Σιδηροκαυσίων. ύποδοχή, 7, 43, 46; 11, 73; 12, 73. ύπόθεσις, 5, 34; 7, 15, 18-19; 8, 25, 155 (ἀξιόλογος), 160 (εὐτελής), 162; **10** I, 3; App. Ib, 13; App. Id, 10. ύποκρατῶ, 14, 16. ύπόμνημα, 2 not.; 5, 43, 52, 68. ύπόμνησις, 72 n. 95, 83 n. 208; 10 II, 1; 13, 11. ύπόνοια, 8, 163. ύποσημαίνομαι, 1 not., 25, 26; 2, 60; 3, 16; **9,** 52; **12,** 200; **13,** 85. ύποστροφή, **10** I, 11. ύπόσχεσις, 13, 21. ύποταγή (circonscription fiscale), 5, 1, 24. ύποταγή (obéissance), 7, 72, 111, 120; 13 not., 11, 14, 20. ύποτακτικός, 7, 77; 13, 27. Cf. serviteur. ύποτυπουμαι, 13, 81.

ύποτύπωσις, d'Athanase pour La, 13, 25,

τυπον); 9, 44, 47. — de Manuel, 13, 84. —

d'un couvent. 8 not., 23, 45, 78. — ἔγγραφον

καὶ ἐνυπόγραφον τ., 95 n. 2; 8 not., 56-57.

τύποι, 7, 35; 8, 44, 163, 174, 180; 9, 42;

28, 31 (ἱερά), 43. — typikon de Manuel, **13,** 84. ύπουργία, 13, 71. ύπουργός, 7, 29; 8, 136, 140, 144, 146, 148. 150; **13,** 27, 38, 39, 40. Cf. serviteur. ύπουρία, cf. "Αθως. ύφαίρεσις, 3, 12. ύψηλός, cf. πολιτεία. Φακηνοῦ (μονή τοῦ), 8, 193 ¶ 10 Ἰωάννης. Cf. 13 Jean, 16 Jean, 1 Niphôn, Phakènou. Φαλακροῦ (μονή τοῦ), 8, 192 ¶ 1 Βαρθολομαῖος, Λεόντιος, 1 Νεόφυτος. Cf. 10 Iôannikios, 4 Nicéphore, Phalakrou. Φανερωμένος, cf. Γεωργίου. φάρμακον, 10 Ι, 6 (ἀλεξίκακον); 13, 1. φελόνιον, App. I c not., 2. φιλάγαθος, cf. βασιλεύς. Φιλαδέλφου (μονή τοῦ), 8, 194 ¶ 8 Κοσμᾶς. Cf. 5 Dionysios, Philadelphou. φιλαργυρία, 7, 88; 8, 62. φιλία (μερική), 8, 130, 159. Φιλίππων (μητροπολίτης), App. I d, 4 ¶ 4 Γρηγόριος. Φιλόθεος, patriarche de CP, App. I e, 2. Cf. Philothée. Φιλόθεος, lecture erronée pour 1 Théophile, 157 n. 437. Φιλοθέου [μονή τοῦ], cf. Amphilochos, 8 Antoine, Kallinikos, Philothée, Philothéou, 5 Stéphanos. φιλονεικία, 96 n. 9; 5, 13; 7, 3, 21, 29, 126. φιλονεικῶ, 4, 19; 5, 30. φιλοσοφία, 11, 44 (κατά Θεόν); 12, 42-43 (ἐπιστημονική). φιλοτιμία, 122 n. 124; φ. βασιλική καὶ πλουσία, 8, 7. φιλοτιμούμαι, 8, 76; 11, 74. φιλόχριστος, cf. ἄναξ, βασιλεία, βασιλεύς. φοιτητής, 26, 68 n. 57. φορολογία, App. I a, 1. φορτίον, App. II b, 12. Φούσκουλος (Γρηγόριος δ), spathaire (942), 4 not., 44. φρήν (ἀνακτορική καὶ θεία καὶ βασιλικωτάτη), 8, 3. φροντιστήριον, 11, 54; 12, 53.

Χανᾶ ([μονή] τοῦ), cf. 2 Κύριλλος. Cf. Chana.

χαριστική, 48 n. 27; 1 not.; 2 not., 12; 7, 70. Χαρίτων, patriarche de CP, 10 II sceau. not., 19; App. I a not. χάρτης, 2, 22, 41, 45, 49. Cf. chartès. χαρτί, 14, 33 ; χ. ἡγουμενείας, 127 n. 168. χαρτία, 9 not. χαρτουλάριος, du thème de Thess, 6, 13 ¶ 3 'Ανδρέας. χεῖλος, d'un ruisseau, 14, 5; App. II a, 3. γείο : βασίλειος γ., 126 π. 160 ; βασιλική καὶ θεία χ., 7 not.; App. I a, 8; οἰκεία χ., 1 not., 26; 8, 4. — διά χ., 151; 4, 37; 8 app. 193, 194. χειραγωγώ, **13,** 3, 36. χειροθεσία, App. I d, 17. γειροτονία, 27 n. 83. χειροτονῶ, 124 n. 138; 8, 166, 168-169; App. I a not., 6; App. Ic, 5. χέρσα (τà), **4,** 22. Χιλανδαρίου [μονή τοῦ], cf. 13 Antoine, Chilandar, 8 Dionysios, 5 Dorothée, 6 Dorothée, Gourias, 24 Jean, 14 Kosmas, 4 Païsios, 5 Sabas, Sava, 6 Syméon. Χλομουτζών (χωρίον τών), 2 not., 14. Cf. Chlomoutza. χορτάριν, 14, 22, 23; App. II a, 6. χορτοφαγία, 24 n. 59. χρεῖαι, 7, 98, 99; 8, 64. — χρειώδη, 10 I, 15. χρήματα (τὰ), 13, 68. Χριστίνης (μονή τῆς ἀγίας), 4 not., 1; 6 not., 24 ¶ 1 Μεθόδιος. Cf. Sainte-Christine. Χριστόδουλος, hig. ὁ τοῦ πρώτου (972). 7 not., 163. Cf. Christodoulos. Χρομιτίσσης [μονή τῆς], 6 not. (et Χρωμίτσα) ¶ 3 Νικόλαος. Cf. Chromitissa. χρονικός, cf. ίστορία.

χρόνος, cf. δίκαια. Χρυσεία, Χρυση, lieu-dit à l'Athos, 90 n. 299. χρυσίον, 75 n. 124. χουσοδούλλιον, 46 n. 15, 103 n. 78; 3 not., 5, 7, 11, 13, 16; **4**, 35; **8**, 22, 24, 28, 43. γρυσόβουλλον, 1 not.; 5, 22, 26, 67; 6, 43; 9 not.; 12 not.; 13 not.; χρ. παλαιγενές, ίδιον, 128 n. 172; παλαιόν χρ., 6 not. Cf. chrysobulle. χρυσόδουλλον σιγίλλιον, 8, 76. χρυσόδουλλος, cf. γραφή, πρᾶξις, τυπικόν. γρυσόδουλλος λόγος, 9, 46, 50; 11, 84, 91, 151; **12,** 83-84, 171-172, 186, 194; **13,** 82, Χρυσοστόμου [μονή τοῦ], cf. 9 Paul. χρυσούς, cf. βούλλα. Χωλοῦ (καθέδρα τοῦ), 112 n. 14. γώρα, 2 not., 26, 29 et app. ; 4, 8, 16, 28. χωράφιον, 4, 20, 22; 6, 24; 7, 114. Cf. champs. χώρησις, 8, 66. χωριάτης, 1, 14; 4, 8, 10; 5, 3, 5. χωρίον, 5 n. 25, 26 n. 74, 37 n. 159 165; 2 not., 14, 48, 55; 4, 1; 5, 8; cf. 'Αραβενίκεια, Σιδηροκαυσίων, Χλομουτζών. Ψευδάκη [μονή τοῦ], cf. 2 Éphrem, 8 Joseph.

Ψευδάκη [μονή τοῦ], cf. 2 Ephrem, 8 Joseph. ψῆφος, 11, 126 (κοινή); 13, 28, 47. ψῆφος (document), 6 not., 7. ψυχικά (offrandes), 122 n. 119. ψυχικά (τὰ), 8, 33; 11, 142. ψυχικός, cf. αἰτίαμα, κίνδυνος, πάθος, συναντήματα. ψυχοβλαβής, cf. ἐμπορία, κεφάλαιον. ψυχωφελής, cf. τόπος, τύποι.

ώφέλεια, **7**, 22, 110 ; **13,** 79.

## TABLE DES PLANCHES DE L'ALBUM

| Actes                                                                      | PLANCHES     |
|----------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1. — Sigillion de Basile Ier (juin [883])                                  |              |
| 2. — Acte de Léon VI (février [908])                                       | · II-II      |
| 3. — Chrysobulle de Romain Ier Lécapène (août [934])                       | I./          |
| 4. — Protocole d'accord entre Hiérissiotes et Athonites (mai [942])        | VII-VII      |
| 5. — Rapport de l'épopte Thomas ([entre mai 942 et août 943])              | V-VI         |
| 6. — Délimitation de l'Athos (2 août [943])                                | IX-X         |
| 7. — Typikon de Tzimiskès ([avant l'été 972])                              | XI-XIX       |
| 8. — Typikon de Monomaque (septembre 1045)                                 | XX-XXV       |
| 10. — Requête d'un moine et décision du patriarche Charitôn ([1178-1179]). | XXVI-XXVI    |
| 11. — Sigillion du patriarche Niphôn ([novembre 1312])                     | XXVIII-XXX   |
| 12. — Chrysobulle d'Andronic II Paléologue (novembre 1312)                 | XXXI-XXXV    |
| 13. — Chrysobulle-typikon de Manuel II Paléologue (juin 1406)              | XXXVI-XXXVII |
| 14. — Acte du prôtos Kosmas (10 juin 1500)                                 | XXXIX        |
| Appendice I. — Documents sur les prérogatives de l'Athos                   | XI           |

## TABLE DES MATIÈRES

| Ouvrages et revues cités en abrégé                                                                                                                                                                                                                                  | IX                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| PREMIÈRE PARTIE                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |
| LE MONACHISME ATHONITE: SES ORIGINES, SON ORGANISATION                                                                                                                                                                                                              |                      |
| CHAPITRE PREMIER<br>L'ATHOS AVANT LES MOINES                                                                                                                                                                                                                        |                      |
| <ol> <li>Une presqu'île abandonnée</li> <li>Hypothèses sans fondement sur l'origine du monachisme athonite</li> <li>La question de la provenance géographique des moines de l'Athos</li> </ol>                                                                      | 3<br>6<br>15         |
| CHAPITRE II                                                                                                                                                                                                                                                         |                      |
| DU DÉSERT A LA FORMATION D'UN CENTRE MONASTIQUE                                                                                                                                                                                                                     |                      |
| A. Les premiers athonites connus                                                                                                                                                                                                                                    |                      |
| <ol> <li>Premières mentions de l'Athos dans les sources non athonites.</li> <li>La figure historico-légendaire de Pierre l'Athonite.</li> <li>Saint Euthyme le Jeune et ses séjours au Mont Athos.</li> <li>Disciples et compagnons d'Euthyme à l'Athos.</li> </ol> | 17<br>19<br>22<br>29 |
| B. Les premiers groupements connus                                                                                                                                                                                                                                  | 31                   |
| 1. Ermites et groupes anachorétiques au Mont Athos                                                                                                                                                                                                                  | 32<br>35             |
| CHAPITRE III                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |
| LES PREMIERS PRIVILÈGES IMPÉRIAUX                                                                                                                                                                                                                                   |                      |
| <ol> <li>Indépendance administrative et économique de l'Athos.</li> <li>Définition de l'entité athonite.</li> <li>Confirmation des droits acquis et octroi de nouveaux privilèges.</li> <li>Établissement de la frontière.</li> </ol>                               | 45<br>48<br>54<br>56 |
| CHAPITRE IV                                                                                                                                                                                                                                                         |                      |
| DES GROUPES ANACHORÉTIQUES AUX GRANDS COUVENTS                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| <ol> <li>Les premiers monastères athonites connus.</li> <li>L'arrivée d'Athanase et la fondation de Lavra.</li> <li>Le rôle des Ibères dans le développement de l'Athos.</li> <li>Liste des couvents athonites connus avant la fin du xe siècle.</li> </ol>         | 61<br>69<br>83<br>86 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |

## ACTES DU PRÔTATON

| CHAPITRE V                                                                                                                                              |                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| LES CONSTITUTIONS DE L'ATHOS A L'ÉPOQUE BYZANTINE                                                                                                       |                                 |
| 1. Le typikon de Tzimiskès et la fin d'une époque                                                                                                       | 95<br>102<br>107                |
| CHAPITRE VI                                                                                                                                             |                                 |
| L'ORGANISATION CENTRALE DE L'ATHOS                                                                                                                      |                                 |
| 1. Le mythe d'une assemblée athonite siégeant hors de l'Athos 2. L'institution centrale 3. Le prôtos 4. Liste des prôtoi 5. Les officiers du Prôtaton   | 111<br>114<br>123<br>129<br>150 |
| SECONDE PARTIE                                                                                                                                          |                                 |
| ÉDITION DES ACTES                                                                                                                                       |                                 |
| Les archives du Prôtaton et la présente édition                                                                                                         | 167<br>174                      |
| Textes                                                                                                                                                  |                                 |
| 1. Sigillion de Basile I <sup>er</sup>                                                                                                                  | 177<br>181                      |
| 2. Acte de Léon VI                                                                                                                                      | 185                             |
| 4. Protocole d'accord entre Hiérissiotes et Athonites                                                                                                   | 188                             |
| 5. Rapport de l'épopte Thomas                                                                                                                           | 192                             |
| 6. Délimitation de l'Athos                                                                                                                              | 197<br>202                      |
| 8. Typikon de Monomaque                                                                                                                                 | 216                             |
| 9. Chrysobulle de Constantin IX Monomaque                                                                                                               | 233                             |
| 10. Requête d'un moine et décision du patriarche Charitôn                                                                                               | 238<br>243                      |
| 12. Chrysobulle d'Andronic II Paléologue                                                                                                                | 249                             |
| 13. Chrysobulle-typikon de Manuel II Paléologue                                                                                                         | 254                             |
| 14. Acte du prôtos Kosmas                                                                                                                               | 261                             |
| Appendices:                                                                                                                                             | 0.05                            |
| <ol> <li>Documents sur les prérogatives de l'Athos</li> <li>Obligations de Vatopédi et du Pantocrator envers le Prôtaton au titre de l'usage</li> </ol> | 265                             |
| d'un pré  111. Documents byzantins du Prôtaton connus par d'autres fonds                                                                                | 272<br>273                      |
| Index français                                                                                                                                          | 275                             |
| Index grec                                                                                                                                              | 293                             |
| Table des planches de l'album                                                                                                                           | 317                             |
| Table des matières                                                                                                                                      | 319                             |

IMPRIMERIE A. BONTEMPS
LIMOGES (FRANCE)
Dépôt légal : 3° trimestre 1975